
 

1 

 

(  ) Graduação    (X) Pós-Graduação 

 

GUARANI: origens e a importância da terra na sua cosmovisão 

 

 

Silvino Aréco 

UFMS 

silvinoareco@yahoo.com.br 

 

 

RESUMO 

 

No Estado de Mato Grosso do Sul vivem, de acordo como o IBGE (2010), em torno de quase 

setenta mil indígenas, perfazendo 18% da população geral dos povos originários do Brasil. O 

objetivo geral desse artigo é fazer uma breve retrospectiva histórica da origem dos Guaranis, 

descrevendo a importância da terra na sua cosmovisão e desvelando alguns elementos 

essenciais da sua cultura. A metodologia do trabalho é de caráter bibliográfico e qualitativo. 

Após o levantamento dos dados foi efetivado análise a luz da teoria do social histórico. Nesse 

momento em que os povos indígenas estão sob violentos ataques no sentido da expropriação de 

suas terras, porque tramita o julgamento no Supremo Tribunal Federal (STF), a 

constitucionalidade ou não, a tese do “marco temporal”. Esse artigo pretende colaborar para o 

conhecimento da cultura Guarani, buscando romper preconceitos, até hoje, arraigados na 

sociedade brasileira. 

Palavras-chave: Migração Guarani, Terras sem Mal, tekoha. 

 

  



 

2 

 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo geral desse artigo foi apresentar alguns apontamentos iniciais acerca da 

cultura Guarani. Especificamente, desvelarmos suas origens que foi na bacia amazônica e que 

remetem a, aproximadamente, três mil anos antes de Cristo (A.C). Descrevemos o processo 

migratório do Guarani, cujo tronco linguístico provêm do Tupi-Guarani mais antigo. Os grupos 

Tupi-Guarani saíram da bacia amazônica se deslocando para duas direções Norte e Sul no 

espaço geográfico do Brasil atual. Os grupos que se deslocaram para o Norte ocuparam o litoral 

brasileiro. Foram esses grupos que tiveram os primeiros contatados com os invasores 

portugueses, sendo denominados de Tupi, por exemplo: Tupinambá, Tupiniquim, etc. Os 

grupos que saíram da bacia amazônica se dirigindo ao Sul penetraram nas regiões onde 

atualmente estão situados o Paraguai, a Argentina, o Uruguai, a região meridional do Brasil e o 

Estado de Mato Grosso do Sul, esses foram alcunhados de Guarani. Evidentemente, eram 

centenas de grupos que se diferenciavam culturalmente, mas devidos a alguns traços comuns 

foram genericamente denominados respectivamente de Tupi e Guarani pela sociedade 

envolvente. 

O trabalho é de caráter bibliográfico e qualitativo, após colhida as informações essas 

foram analisadas fundamentas na teoria do social histórico.  

Vale a pena ressaltar que quando descrevemos traços culturais do Guarani histórico, 

entendemos que esses não permaneceram estáticos, pois é da própria dinâmica da cultura sua 

transformação e ressignificação. Portanto, o objeto da análise é a cultura do Guarani 

contemporâneo que no Brasil se subdivide em três grupos: Kaiowá, Ñandeva e M'byá que 

passaram por profundas transformações durante os mais de quinhentos anos de invasão 

europeia. 

Procuramos descrever e analisar a cultura Guarani a partir de alguns elementos como o 

mito da terra sem mal, o conceito de tekoha e teko porã que pertencem ao imaginário social 

contemporâneo, com uma grande produção cientifica, que ocupam uma centralidade política 

devido a usurpação das terras indígenas. Em relação ao Guarani histórico, sua descrição se 

prende a necessidade de reconstituirmos a origem do povo guarani. 

A relevância desse trabalho se prende ao fato que atualmente no Estado de Mato Grosso 

do Sul vivem, de acordo como o IBGE (2010), em torno de setenta mil indígenas, perfazendo 

18% da população geral de povos originários do Brasil.  

Nesse momento histórico em que os povos indígenas estão, como sempre estiveram, sob 

violentos ataques, no sentido de retirarem o direito sobre as suas terras, através da análise de 



 

3 

 

constitucionalidade ou não do “marco temporal”, preceito esse que está nesse momento, mês 

de agosto de 2021, sendo julgado pelo Supremo Tribunal Federal (STF). A tese do chamado 

“marco temporal” é um mote ruralista que reduz os direitos dos indígenas. Segundo esta 

interpretação, os povos indígenas só teriam direito à demarcação das terras que estivessem em 

sua posse até o dia 5 de outubro de 1988, data da promulgação da Constituição. O STF está 

julgando sua constitucionalidade. 

Logo, esse artigo pode colaborar para o conhecimento de uma parte da cultura desse 

povo, rompendo preconceitos, até hoje, arraigados na sociedade brasileira.  

    

1. O povo que caminha: 

 

O Tupi-Guarani como linguagem e como cultura é uma parte do tronco linguístico Tupi 

mais antigo, a partir do qual toma particularidade e distinção, possivelmente desde o primeiro 

milênio antes de Cristo, aproximadamente de três mil a dois mil e quinhentos anos atrás 

(MELIÀ, 1991; ARÉCO, 2008). Nesse sentido, podemos deduzir que esse povo tem uma longa 

história que seria impossível descrever em poucas páginas. Os Guaranis migraram da bacia 

amazônica, hipoteticamente motivados por um notável aumento demográfico, intensificado em 

um período que coincide com o tempo da cultura ocidental de aproximadamente dois mil anos 

A.C. 

Para confirmar a origem do tronco linguístico Tupi-Guarani na Amazônia: 

Heckenberger esclarece que: 

Poucos discordam seriamente de uma origem fora da Amazônia para o proto-

Tupi e em particular para a família Tupi-Guarani. Assim, Brochado (1984: 

352) está correto quando afirma que essa origem deva ser tomada como um 

fato e não como uma hipótese. (HECKENBERGER ET. AL.1998, p. 71). 

 

 Estudos arqueológicos revelam a presença dessa cultura Tupi-Guarani1 na Amazônia, 

através das cerâmicas encontradas em escavações: 

A cerâmica da subtradição Tupinambá da Amazônia possui uma série de 

elementos em comum com as subtradições Tupinambá da Mata Atlântica e 

Guarani (meridionais), como o uso de roletes para confeccionar os vasos, o 

 
1 Já a cultura Guarani com características próprias, de acordo com as: “[...] Investigações arqueológicas mostram 

que a cultura guarani tem origem nas florestas tropicais das bacias do Alto Paraná, do Alto Uruguai e extremidades 

do planalto meridional brasileiro (Schmitz: 1979,57). No século V (anos 400 d.C.) esta cultura já teria se 

diferenciado da Tupi e estaria estruturada com características observáveis no século XVI, bem como nos dias de 

hoje. Os mesmos arqueólogos sugerem que sua gestação seria de aproximadamente um milênio. As populações 

"proto-guarani", que deram origem aos Guarani da época da conquista (1500) e de hoje (Susnik: 1975), têm uma 

história marcada por intensos movimentos de traslados dentro dos espaços por eles considerados apropriados como 

territórios de ocupação”. Fonte: Povos Indígenas no Brasil. Disponível em: 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Guarani_%C3%91andeva. Acesso em 02/10/2021.  



 

4 

 

uso de antiplástico em grande quantidade na pasta, uma queima 

predominantemente incompleta (com núcleo escuro), um tratamento de 

superfície nem sempre finalizado com um alisamento fino, a presença de vasos 

com um ou mais ângulos na parede, incluindo as grandes panelas 

(provavelmente) para preparo e as tigelas (com ombro pintado) para o 

consumo de bebidas fermentadas, decorações corrugadas, unguladas, 

digitadas, escovadas e policrômicas (vermelho, branco, preto, amarelo, 

marrom etc.;. Os dados do interflúvio Xingu-Tocantins (e.g. Silveira et al. 

2008) e do baixo Tocantins (encontradas no acervo da FCCM4) indicam que 

a presença de urnas funerárias (como nas demais subtradições) também é 

elemento presente na subtradição Tupinambá da Amazônia (ALMEIDA; 

NEVES, 2015, p. 505). 

 

 Logo, os estudos revelam a gênese do Guarani na região amazônica. Os grupos 

denominados, hoje em dia, de Guarani2 que vivem no Brasil, se subdividem em três grupos: 

Mbya; Pãi-Tavyterã, conhecidos no Brasil como Kaiowá; Avá Guarani, denominados no Brasil 

Ñandeva. Os Guaranis que passaram a ocupar as selvas subtropicais do Alto-Paraná, do 

Paraguai e do médio Uruguai durante esse longo processo de migração, Clastres descreve que: 

Nos tempos pré-colombianos, as migrações dos tupis-guaranis devem ter sido 

muito numerosas: é o que testemunha a grande dispersão das suas tribos pelo 

continente sul-americano. Sabe-se, também que a expansão das suas 

populações era relativamente recente: atestando a grande homogeneidade 

cultural e linguística. Assim é que se pode reconstituir aproximadamente a 

história do estabelecimento dos Tupinambás ao longo da costa atlântica: 

alguns indígenas ainda a conheciam e certos cronistas recolheram sua 

narrativa (CLASTRES, 1978, p. 57).  

 

No mapa abaixo, podemos observar esses descolamentos, grupos se locomoveram para 

o norte e outros foram para o sul do que seria atualmente o Brasil (MELIÀ, 1991; ARÉCO, 

2008). Quando da invasão Europeia, por volta do século XVI, os invasores encontraram esses 

povos autóctones já estabelecidos nessas regiões.  

 

 

 

1 Mapa da expansão Guarani 

 
2 “[...] Os Guarani são conhecidos por distintos nomes: Chiripá, Kainguá, Monteses, Baticola, Apyteré, Tembekuá, 

entre outros. No entanto, sua autodenominação é Avá, que significa, em Guarani, “pessoa”. Este povo vive em um 

território que compreende regiões no Brasil, Bolívia, Paraguai e Argentina e se diferencia internamente em diversos 

grupos muito semelhantes entre si, nos aspectos fundamentais de sua cultura e organizações sociopolíticas, porém, 

diferentes no modo de falar a língua guarani, de praticar sua religião e distintos no que diz respeito às tecnologias 

que aplicam na relação com o meio ambiente. Tais diferenças, que podem ser consideradas pequenas do ponto de 

vista do não indígena, cumprem o papel de marcadores étnicos, distinguindo comunidades políticas exclusivas. 

Esses grupos reconhecem a origem e proximidade histórica, linguística e cultural e, ao mesmo tempo, diferenciam-

se entre si como forma de manter suas organizações sociopolíticas e econômicas”. Fonte: Povos Indígenas no 

Brasil. Disponível em: https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Guarani. Acesso em 02/10/2021. 

https://pib.socioambiental.org/pt/Povo:Guarani


 

5 

 

 

Mapa: Noelli (1996). Disponível em: 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-58112017000200299. Consultado em 

03/10/2021. “O centro da cerâmica Tupi está marcado em lilás. A área hachurada com lilás possui 

antecedentes relacionados à cerâmica Tupi. Em azul está a área com informações arqueológicas e 

históricas dos Tupinambá fora da Amazônia, e em vermelho a dos Guarani” (SOUZA MELLO; 

KNEIP, 2017, P. 302). 

 

De acordo com Meliá3 (1991), os Guaranis se locomoviam de um lugar para o outro em 

busca de novas terras, porém, não eram vagantes ocupados unicamente com a caça, com a pesca 

e com a coleta de raízes, méis e frutos para sobreviverem. Eles se dedicavam prioritariamente 

à agricultura, exploravam eficazmente as terras que ocupavam, as árvores eram derrubadas, as 

deixavam secar e depois queimavam em seguida plantavam mandioca, legumes entre outros 

alimentos e este processo ficou conhecido como coivara.  

Os invasores se apropriaram da técnica da coivara para viabilizarem as suas plantações, 

sejam as de subsistência ou as de caráter comercial, como as plantações de cana-de-açúcar e 

essa tecnologia é utilizada até os dias atuais. 

 
3 As obras de Melià (1991; 1997) são escritas originalmente em espanhol que foi traduzida pelo autor do artigo e 

utilizada como citação indireta. A principal característica da citação indireta é a adaptação do trecho. Isso quer 

dizer que ficou a cargo do autor descrever com suas próprias palavras a ideia da referência original. 

https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-58112017000200299


 

6 

 

2. A coivara, o uso controlado do fogo no processo agrícola. 

 

Foto: François-Michel Le Tourneau, 2006. Disponível em: https://mirim.org/pt-br/antes-de-

cabral/ocupacao-brasil. Acesso em: 01/08/2021. 

Desde os tempos mais remotos, os Guaranis são agricultores, até podemos afirmar que 

possuem uma agronomia. No processo de conquista empreendido pelos europeus, estes 

aprenderam com os silvícolas as técnicas mais adequadas para o cultivo da terra. 

3. Mandioca, herança Guarani. 

 

Foto: site Dicas de Saúde. https://www.saudedica.com.br/mandioca-beneficios-usos e-efeitos-

colaterais/ Disponível: https://www.saudedica.com.br/mandioca-beneficios-usos-e-efeitos-colaterais/. 

Acesso em 10/07/2021. 

 

Constituíam-se em exímios ceramistas, produzindo peças para armazenar água, para 

preparar alimentos e servir a chicha ancestral, bebida fermentada a base de mandioca usada em 

festividades e em ritos religiosos (MELIÀ, 1991; ARÉCO, 2008). 

https://mirim.org/pt-br/antes-de-cabral/ocupacao-brasil
https://mirim.org/pt-br/antes-de-cabral/ocupacao-brasil
https://www.saudedica.com.br/mandioca-beneficios-usos
https://www.saudedica.com.br/mandioca-beneficios-usos-e-efeitos-colaterais/


 

7 

 

4. Utensílios para armazenar bebidas fermentadas. 

 

Foto: Stephen Sheenan, museu de arqueologia do Rio Grande do Sul. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/ea/a/pt3bsKHrDSqSszYKsJ4P6Zq/?lang=pt#ModalFigf01. Acesso em 

15/07/2021. 

 

Os povos guaranis eram povoadores diligentes e prosseguiram o seu desenvolvimento 

migratório até nos tempos da invasão europeia no Rio da Prata, na primeira metade do século 

XVI, por volta do ano de 1520.  

No período histórico quando da invasão europeia, Clastres (1978) informa que os Tupi-

Guarani se espalhavam por uma área geográfica bastante ampla. Os Tupi ocupavam a parte 

média e inferior da bacia do Amazonas e dos principais afluentes da margem direita. 

Sobrepujavam uma grande extensão do litoral atlântico, da embocadura do Amazonas até 

Cananéia, localizada no atual Estado de São Paulo. Os Guaranis ocupavam a porção do litoral 

compreendida entre Cananéia e o Rio Grande do Sul; a partir daí, estendiam-se para o interior 

até aos rios Paraná, Uruguai e Paraguai. Na confluência entre os rios Paraguai e o Paraná, as 

aldeias indígenas se disseminavam ao longo de toda a margem oriental do rio Paraguai e pelas 

margens do rio Paraná. 

 De acordo com Clastres (1978) seu território era limitado ao norte pelo rio Tiete, a oeste 

pelo rio Paraguai. Mais adiante, separado deste bloco pelo Chaco, vivia outro povo Guarani, os 

Chiriguano, junto às fronteiras do Império Inca. No mapa abaixo podemos visualizar a 

ocupação Tupi e Tupinambá na região amazônica. O Guarani na região meridional do Brasil e 

https://www.scielo.br/j/ea/a/pt3bsKHrDSqSszYKsJ4P6Zq/?lang=pt#ModalFigf01


 

8 

 

o Tupinambá no litoral do Brasil.  

5. Principais agrupamentos de falantes de línguas Tupi-Guarani na época do contato. 

 

Mapa: Brochado (1984) apud Almeida; Neves 2015, p. 502. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/mana/a/XLFBXwBFcsgg3FFQg3LKxDr/?lang=pt#. Acesso 15/07/2021. 

 

 

 O processo migratório como história e como projeto coletivo se constitui uma marca 

característica dos Guaranis, ainda que muitos de seus grupos tenham permanecido por séculos 

em um mesmo território e nunca tenham feito uma migração efetiva (MELIÁ, 1991; ARÉCO, 

2008).  

 

6. Ulrich Schmidel um viajante alemão que esteve nessa região, no século XVI, retratou assim os 

https://www.scielo.br/j/mana/a/XLFBXwBFcsgg3FFQg3LKxDr/?lang=pt


 

9 

 

Guarani ou Carios como eram denominados. 

 

Gravura: Ulrich Schmidel. Disponível em: http://www.ribeiraopires.fot.br/Artigos/2014/140701-

Schmidel.htm. Acesso em 15/07/2021. 

 

Nesse processo histórico das migrações emerge na cultura Guarani o mito da terra sem 

mal. A alegoria da busca da “terra sem mal” e de uma “terra nova” é uma estrutura acentuada 

do apotegma Guarani e de sua vivência; na realidade a “terra sem mal” é uma síntese histórica 

e prática de uma economia convivida profeticamente (MELIÀ, 1991). 

A procura da “terra sem mal” se constituiria na razão subjetiva da consciência coletiva 

Guarani, o dínamo para impulsionar as constantes migrações que estaria intrincada a 

especificidade da economia da reciprocidade. Logo, a “terra sem mal” é certamente um 

elemento essencial na construção do modo de ser Guarani. Esse elemento da cultura guarani foi 

registrado etnograficamente em vários momentos históricos (MELIÀ; TEMPLE, 2004)4. Esta 

alegoria foi assim analisada por Hèlène Clastres: 

Para isso, dispúnhamos de um fio condutor: os guaranis falam hoje da ''Terra 

sem Mal" - ora, trata-se de um tema muito antigo, cuja presença já era atestada 

no século XVI entre os tupis-guaranis. Nossa primeira tarefa é, portanto, tentar 

compreender que significação ele tinha naquele momento, inserido num 

contexto histórico e cultural que não era o de hoje. Naquele tempo, as 

sociedades tupis-guaranis eram fortes e livres - hoje, elas estão morrendo: nós 

o sabemos; mas também os índios o sabem e dizem. Mas, antes disso, qual 

podia ser o seu discurso? É o que devemos tentar descobrir: talvez seja 

 
4 Essa obra de Melià e Temple (2004) é um texto em espanhol que foi traduzida pelo autor do artigo e utilizada 

como citação indireta.  

http://www.ribeiraopires.fot.br/Artigos/2014/140701-Schmidel.htm
http://www.ribeiraopires.fot.br/Artigos/2014/140701-Schmidel.htm


 

10 

 

possível entender de outra maneira as belas palavras que hoje dizem os 

guaranis e saber se o discurso que proferem é seu ou não, se mudou e de que 

maneira. Nada nos obriga, afinal de contas, a endossar as -afirmações dos 

antigos cronistas e a conferir às suas opiniões o mesmo crédito que às suas 

afirmações: relendo-os, veremos que nos disseram, sem o querer, o essencial 

sobre a religião indígena. (CLASTRES, 1978, p. 13). 

 

Nessa acepção, Melià (1991) esclarece que a busca da “terra sem mal” estrutura o modo 

de pensar do Guarani, desvelando o seu dinamismo econômico e sua experiência religiosa. 

Melià explica que a questão da “terra sem mal” foi retirada de um contexto particular e 

estendidos a todos os grupos Guarani: 

A questão da "terra sem mal" - yvy marane'ỹ - é um caso de extrapolação de 

um dado etnográfico particular, estendido por meio de uma generalização 

etnológica a todo o mundo guarani. É certo que a "terra sem mal" é um 

conceito bastante moderno, dada a existência da terra dos males, 

historicamente criada por nós, brancos. O fato de Nimuendajú já ter aplicado 

a expressão, escutada entre os Apapokúva (Nhandeva), a uma experiência 

mística de migração de uma dúzia de "índios paraguaios" - que, na ocasião, 

ele ignorava que fossem Mbyá - deu margem para que Alfred Métraux 

estendesse a noção ao conjunto de Guarani históricos e contemporâneos, 

mediante uma generalização e transposição de sentido que ignora o uso 

comum e a semântica guarani de contextos culturais e econômicos muito 

diversos. À "terra sem mal" será conferido um sentido de paraíso na Terra, de 

ressonâncias quase bíblicas, quando, para os Guarani, esta terra é um lugar 

onde se dão as condições de uma autêntica economia de reciprocidade, que 

permite o dom e a igualdade (MELIÀ, 2013, p.193-194). 

 

Porém, esse mito acabou gerando controvérsias e discriminações por parte da sociedade 

envolvente, como esclarece Clastres: 

Para todos esses cronistas, em todo caso, a Terra sem Mal nada invoca que não 

seja pagão: são os ''campos elísios dos poetas". Por que os cristãos não se 

apossaram também dessa crença e por que, mais geralmente, por ela 

manifestaram tão pouco interesse? Pode-se supor, em primeiro lugar, que essa 

concepção dionisíaca de uma vida futura inteiramente composta de danças e 

bebedeiras devesse parecer ímpia aos brancos. Que também os chocasse a 

ideia de se atribuir ao paraíso uma localização geográfica precisa: pois os 

tupis-guaranis situavam a Terra sem Mal no seu espaço real, às vezes a leste, 

outras a oeste. Com maior frequência a oeste, aparentemente, pelo menos para 

os tupis do litoral: as informações dadas por Yves d'Évreux e Claud 

d'Abbeville confirmam Thevet, é "além das montanhas" (d'Évreux é até mais 

preciso: "além das montanhas dos Andes"), portanto numa tal direção do 

espaço que possa ser preservada a ideia de um lugar acessível (CLASTRES, 

1978, p. 31. Grifos da autora). 

 

Melià esclarece que devemos tomar cuidado com as generalizações em relação aos 

trabalhos etnológicos sem etnografias: 

[...] há o fato de, entre os Mbyá, a expressão “terra sem mal” ser inexistente, 

sendo atribuída a uma invenção irreal. É um caso típico que nos permite ver a 

complexidade das leituras descentradas, dos perigos dos paralelismos fáceis, 



 

11 

 

a que você se referiu anteriormente. A economia de reciprocidade é tão 

distante da nossa cultura econômica que dificilmente podemos experimentar 

a realidade quando ela ocorre. Etnologia sem etnografia é “casca de banana” 

que leva a deslizamentos inesperados e quedas, cuja fratura dos ossos, no mais 

das vezes, é irreversível. A modernidade dos Guarani faz deles comunidades 

muito acessíveis, porém só de modo aparente, porque seguem sendo quase 

impenetráveis. Sua palavra é sua luz, porém também o seu refúgio (MELIÀ, 

2013, p. 194). 

 

Mesmo diante das controvérsias acerca do mito da busca de uma terra sem males, 

podemos afirmar que a terra exerce um papel central na cosmovisão Guarani. Os estudos 

arqueológicos, antropológicos e os relatos históricos mais antigos demonstram que as 

ocupações da terra com determinadas características para a agricultura apontam para o modo 

de ser Guarani. Por esses elementos apresentados, podemos ultimar que a vida dessa etnia 

esteve sempre ligada à questão da terra. A terra na cultura Guarani não é um dado determinado 

e imutável. Pois, não existe nada mais instável que a terra Guarani, eles entendem esses 

processos de ocupação como cíclicas, nascimento, vida e morte, porém não são unicamente 

circuitos econômicos, também, estão entrelaçados aos fundamentos sociopolíticos e religiosos 

(MELIÀ; TEMPLE, 2004; ARÉCO, 2008).  

Historicamente as terras ocupadas pelos Guarani estão sempre ameaçadas pelos 

desequilíbrios, a ocupação e o usufruto da terra recebiam um tratamento teórico-prático, que se 

manifesta na linguagem e nas técnicas agrícolas utilizadas. Logo, o Guarani conhece sua terra. 

Esse fato se manifesta na riqueza da língua Guarani para designar os diversos tipos de terra, 

solos, montes, espécies vegetais e as características ecológicas de um lugar, tendo como 

resultante um grande número de conhecimentos concretos e práticos (MELIÀ; TEMPLE, 

2004). 

 Na cultura guarani a terra jamais foi só um meio de produção econômica, não há 

registro de que conheciam o conceito de propriedade, desde os tempos imemoriais, até a 

atualidade, existe um termo para designar a terra Guarani: tekoha.  

Para Oliveira e Pereira (2009, p. 52): 

No sistema de comunicação linguístico das comunidades Kaiowá atuais, 

tekoha seria mais bem descrito da seguinte maneira: lugar ou espaço 

geográfico – já que a ênfase atual recai sobre a terra, por ela ter se constituído 

no principal fator limitante para a realização do modo de ser – que reúne as 

condições ambientais para realizar o sistema cultural que define seu modo de 

ser. Grande importância é dada ainda à ligação histórica da comunidade com 

o espaço e aos vínculos de natureza afetiva e religiosa. Isto explica o porquê 

dos Kaiowá não reivindicam quaisquer terras, mas especificamente aquelas às 

quais se reconhecem ligados pela existência dos vínculos retro apontados. 

 



 

12 

 

Logo, tekoha é o lugar onde se dão as condições e as possibilidades de ser Guarani. A 

terra concebida como tekoha é antes de tudo um espaço sociopolítico. Logo, o tekoha dá 

significado e produzem simultaneamente relações econômicas, sociais, políticas, religiosas que 

são essenciais para a vida Guarani. Em outras palavras, para o Guarani o tekoha é o local onde 

ele vive segundo o seu costume tradicional (MELIÁ, 1991). Mesmo quando ocorreram 

distorções incitadas pelo imperativo de se aumentar a exploração da terra, devido ao novo modo 

de produção econômico implantado pelos os europeus, o Guarani manteve-se fiel aos seus 

princípios.  Com criatividade e dinamismo se interpôs nesse processo, inclusive emigrando se 

necessário fosse. Isso demonstra historicamente que o Guarani não deixou um deserto por onde 

passou (MELIÀ, 1991; ARÉCO, 2008). 

Nessa acepção Melià e Temple (2004, p. 20) esclarecem que: ”[...] La semántica del 

tekoha corre menos por el lado de la producción económica que por el de um modo de 

produccíón de cultura. Teko es, [...] modo de ser, modo de estar, sistema, ley, cultura, norma, 

comportamento, hábito, condición, costumbre [...]”. 

Melià (1991) afirma que ao longo dos últimos mil e quinhentos anos, as tribos Guaranis 

constituíram características próprias. O autor alega que a etnia Guarani historicamente tem-se 

mostrado fiel a sua cultura tradicional, não por inércia, mais pelo trabalho ativo na busca das 

condições ambientais mais adequadas para o desenvolvimento de seu modo de ser. Outro 

conceito importante para desvelar a cosmovisão Guarani acerca da centralidade no tekoha é o 

teko porã: 

Melià explica que: 

O teko porã é um conceito que atravessa a experiência de vida de todos os 

Guarani. Teko, palavra que Montoya já registrara, em 1639, em seu Tesoro de 

la lengua guaraní, significa “ser, estado de vida, condição, estar, costume, lei, 

hábito”. É a cultura, tal como a definiria mais tarde, quase com as mesmas 

palavras Edward B. Tylor (1871). Teko porã é um bom modo de ser, um bom 

estado de vida, é um “bem viver” e um “viver bem”. É um estado de ventura, 

de alegria e de satisfação; um estado feliz e prazeroso, aprazível e tranquilo. 

Há um bem viver quando existe harmonia com a natureza e com os membros 

da comunidade, quando existe alimentação suficiente, saúde e tranquilidade, 

quando a “divina abundância” – que Ulrico Schmídel encontrou entre os 

Guarani em 1537 (Cf. Schmídel 2003) – permite a economia da reciprocidade, 

o jopói, isto é, “mãos abertas” de um para o outro (MELIÀ, 2013, p. 194, 

Grifos do autor). 

 

Melià (2013) completa esse raciocínio afirmando que há uma simbiose entre o tekoha e 

o teko porã, pois, o teko porã necessita de um tekoha, um lugar onde o Guarani é Guarani em 

sua plenitude. Nessa acepção, para sua existência coletiva, eles necessitam de um território, de 

florestas, de campos para cultivar e de rios para pescar e se banharem. Não se pode pensar 



 

13 

 

somente em uma “porção de terra”, trata-se de um conceito mais complexo e amplo.  

 

Considerações finais 

O estudo nos faz refletir, no sentido de descortinar a estreita ligação do Guarani com a 

terra. No devir histórico as constantes migrações provocaram nos europeus e depois na 

sociedade envolvente uma visão preconceituosa, inclusive classificando os indígenas de 

“vagabundos”. Logo, este artigo buscou desmistificar a visão eurocêntrica acerca da cultura 

Guarani, pois a história e a mitologia dessa etnia desvelam a sua densa ligação com a terra, que 

se manifesta no conceito de tekoha. 

 Os estudos arqueológicos, antropológicos e históricos revelam que, o Guarani é um 

povo cujo raio de ação abarcou uma vasta geografia. Nesse processo histórico ocorreram 

migrações eventuais para regiões distantes, e, com deslocamentos frequentes dentro de uma 

mesma região. Logo, eles não são propriamente nômades, mas são colonos dinâmicos. Os 

Guarani, historicamente, ocupam e ocuparam terras com características ecológicas distintas, 

tendo como predicado, serem estas mais aptas para o cultivo de mandioca, do milho, da batata, 

dos porongos e das cabaças. As terras ocupadas pelos Guarani apresentam um horizonte 

ecológico bem definido, cujos limites dificilmente são quebrados. Por essas características pode 

se identificar uma “terra Guarani” e a práxis não desmente.  

A preocupação em desvelar traços da cultura Guarani e a compreensão das suas origens 

nos permite afirmar que o Guarani anseia pelo tekoha, pois sem tekoha não há teko porã. 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ALMEIDA, Fernando Ozorio de. NEVES, Eduardo Góes. MANA 21(3). P.  499-525, 2015 – 

DOI http://dx.doi.org/10.1590/0104-93132015v21n3p499.  Evidências arqueológicas para a 

origem dos tupi-guarani no Leste da Amazônia.  

 

ARÉCO, Silvino. As reduções jesuíticas do Paraguai: a vida cultural, econômica e 

educacional. Dissertação de Mestrado em Educação. Universidade Federal de Matogrosso do 

Sul. Campo Grande, MS, 2008. 247 f.  

 

BROCHADO, José P. 1984. An ecological model of the spread of pottery and agriculture 

into eastern South America. Ph.D. Dissertation, University of Illinois at Urbana Champain. 

 

CLASTRES, Hélène. Terra sem Mal. Tradução: Renato Janine ·Ribeiro. São Paulo; Editora 

Brasiliense, 1978. 

 

HECKENBERGER, M.; NEVES, E. & PETERSEN, J. De Onde Surgiram os 

Modelos. As Origens e expansões Tupi na Amazônia Central. Revista de Antropologia; 

http://dx.doi.org/10.1590/0104-93132015v21n3p499


 

14 

 

USP; v. 41; nº 1; 1998; p.69-96. 

 

INSTITUTO BRASILEIRO DE GEOGRAFIA E ESTATÍSTICA – IBGE. Os indígenas no 

Censo Demográfico 2010 primeiras considerações com base no quesito cor ou raça. Rio 

de Janeiro, 2010. Disponível em: https://www.ibge.gov.br/indigenas/indigena_censo2010.pdf. 

Consultado em 10/08/2021. 

 

MELIÀ, Bartomeu. Una nación dos culturas. 4. ed. Assunción: CEPAG, 1997.     

 

MELIÀ, Bartomeu. El Guarani: experiencia religiosa. Assunción: CEPAG, 1991.    

 

MELIÀ, Bartomeu. MANA 19 (1): 181-199, 2013. Entrevista Palavras Ditas e Escutadas 

 

MELIÀ, Bartomeu. TEMPLE, Dominique. El don, la venganza: y otras formas de 

economia guarani. Assunción: CEPAG, 2004. 

Noelli, Francisco Silva. As hipóteses sobre o centro de origem e rotas de expansão dos Tupi. 

Revista de Antropologia, 39.2, 7-53, 1996. 

 

OLIVEIRA, Jorge Eremites de; PEREIRA, Levi Marques. Ñande Ru Marangatu: laudo 

parcial sobre uma terra Kaiowá na fronteira do Brasil com o Paraguai em Mato Grosso 

do Sul. Dourados: UFGD, 2009. 

 

SOUZA MELLO, Antônio Augusto y KNEIP, Andreas. Novas evidências linguísticas (e 

algumas arqueológicas) que apontam para a origem dos povos tupi-guarani no leste 

amazônico. Literatura. linguística. [online]. 2017, n.36 [citado 2021-10-03], pp.299-312. 

Disponível em: <http://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0716-

58112017000200299&lng=es&nrm=iso>. ISSN 0716-5811.  http://dx.doi.org/10.4067/S0716-

58112017000200299. 

 

 

https://www.ibge.gov.br/indigenas/indigena_censo2010.pdf

