
      

 

Lourival dos Santos et al. 

   51 

 

 

 

OFICINA DE PRODUÇÃO DE MÁSCARAS AFRICANAS: PRÁTICA DA 

CERÂMICA EM HISTÓRIA DA ÁFRICA 

 

Lourival dos Santos 

Isabela de Paula Ribeiro 

Jéssica Cristina Flores Vinga 

Elias Brandão de Aquino 

 

Eixo 1 - Impactos sociais e educacionais 

Resumo: O presente trabalho tem como objetivo compartilhar a experiência vivida na disciplina optativa 

de História da África do curso de Pedagogia da Universidade Federal de Mato Grosso do Sul no segundo 

semestre de 2024, onde uma oficina de modelagem em argila foi ministrada pelo aluno Elias Brandão de 

Aquino, de Artes Visuais, participante da disciplina. Na oficina foram confeccionadas máscaras africanas 

que serviram como um dos métodos avaliativos sugeridos pelo professor orientador Lourival dos Santos, 

além de um trabalho de pesquisa escrito acerca da etnia produtora do artefato. Após o período das aulas 

expositivas dialogadas sobre os aspectos históricos, religiosos, culturais, filosóficos do continente 

africano, cada aluno escolheu uma máscara do livro disponibilizado pelo professor, de acordo com o 

significado ou pela estética, para confeccionar na oficina, usando técnicas e materiais da preferência de 

cada um, como a argila. Como resultado dessa experiência e em articulação com o Grupo de Pesquisas 

Currículo, Cultura e História (GEPEH/UFMS) com o projeto “Formação de professores, currículo, 

práticas educativas e diferenças” coordenado pela profa. Dra. Maria Aparecida Lima dos Santos, a oficina 

de cerâmica está sendo desenvolvida para se tornar um curso de formação de professores para 

desconstruir concepções estereotipadas e equivocadas sobre a história da África, contribuindo para o 

desenvolvimento de uma postura comprometida antirracista dentro das escolas através da diretriz 

curricular de relações étnico-raciais. 

 

Palavras-chave: máscaras africanas; formação de professores; arte-educação 

 

Introdução 
Através da boca de Tierno Bokar, o sábio de Bandiagara, a África dos 

velhos iniciados avisa o jovem pesquisador: 

“Se queres saber quem sou, 

Se queres que te ensine o que sei, 

Deixa um pouco de ser o que tu és 

E esquece o que sabes”.1 

 

O trabalho elaborado na disciplina de História da África tem o foco em como os 

povos africanos mantêm uma relação profunda e complexa com as máscaras, que vai 

muito além de uma simples dicotomia entre o religioso e o secular. A pesquisa se 

iniciou primeiramente a partir de um livro de uma coleção de máscaras africanas 

adquiridas e localizadas no Museu Barbier-Mueller, na Suíça. 

Trata-se de uma atividade avaliativa que foi modificada para explorar novas 

formas de aprendizado e engajamento entre alunos, em vez de uma avaliação escrita 

tradicional, foi proposta a criação de máscaras africanas, com o objetivo de integrar 

conhecimentos culturais, artísticos e históricos. O trabalho foi dividido em quatro 

momentos. No primeiro momento, para promover uma compreensão mais profunda da 

 
1 HAMPATÊ, BÂ, A. A tradição Viva in: História Geral da África vol I: metodologia e pré-história da 

África. São Carlos; UNESCO, MEC e UFSCAR, 2010, p. 212 



Oficina de produção de máscaras africanas: prática da cerâmica em História da África 

  

 

52 

simbologia das máscaras, uma aluna ficou encarregada de traduzir e enviar a introdução 

do livro African Masks: The Barbier-Mueller Collection. No segundo momento, cada 

estudante escolheu uma máscara com base em sua estética e o significado de cada 

máscara foi traduzido do mesmo livro. Em um terceiro momento, os alunos se reuniram 

para oficinas de elaboração das máscaras, principalmente feitas com argila terracota. No 

quarto e último momento, foram feitas duas fichas técnicas, uma extensa para avaliação 

e uma resumida para as apresentações. 

Aqui serão relatadas as experiências de três estudantes, todo o processo após a 

execução das máscaras e o intuito de fazê-las. 

 

Leituras e conclusão de uma avaliação com cerâmica 

 A ação ocorreu no início do mês de Outubro de 2024, a mudança do tipo de 

avaliação (que seria escrita e relacionada à Unidade I de leituras da disciplina) ocorreu, 

em parte, pelo entusiasmo de alunos de diferentes cursos, entre eles, Filosofia, 

Pedagogia e Artes Visuais e pela curiosidade de novas experiências avaliativas da parte 

do professor da disciplina, que achou interessante mesclar o conhecimento de cada 

estudante. 

 Com essa decisão, de início foi preciso traduzir a introdução do livro Africans 

Masks: The Barbier-Mueller Collection, para maior entendimento dos alunos sobre a 

cultura e simbologia das máscaras africanas, de acordo com cada etnia e artista. A partir 

da tradução, cada aluno escolheu sua máscara de acordo com o que lhe agradava 

visualmente, então foi traduzido também o suposto contexto de utilização de cada 

máscara, fosse para fins de entretenimento ou rituais.  

Com a colaboração dos estudantes de Artes Visuais, foram apresentadas técnicas 

possíveis de construção de máscaras, onde seria marcada uma data para oficinas e cada 

aluno escolheria qual meio usaria, primeiro foi comentado o método de papel machê 

com balões, a seguir, o método com papelão e por fim, o método com argila/cerâmica 

que foi o usado nos principais trabalhos.  

Desde o início, o intuito não era permanecer com as máscaras e seus significados 

apenas em sala de aula, mas sim apresentar em ambientes diferentes o trabalho feito na 

disciplina e dialogar sobre a importância de culturas não eurocêntricas, nas filosofias 

africanas e ainda assim a influência do ocidente na atualidade em relação às máscaras 

africanas e seus sentidos. 

 

Figura 1 -  Máscara do livro e releitura feita com argila 

Fonte: Livro Africans Masks: The Barbier-Mueller Collection e acervo pessoal. 
 



      

 

Lourival dos Santos et al. 

   53 

A máscara escolhida para uma das releituras foi a gunye ge, do povo Dan, feita 

de madeira fresca com pátina preta brilhante e com 22 cm de altura. Essa máscara, 

caracterizada pelos grandes olhos arredondados, é usada em eventos de corrida durante 

a estação de seca, onde é oferecida como prêmio nas competições. 

A releitura da máscara foi realizada na oficina do dia 05/10 de 2024, feita 

manualmente em argila terracota, medindo 20cm de altura e 14cm de largura, incluindo 

um detalhe de ramo de folhas no lado direito para simbolizar a conexão com a natureza. 

A máscara foi finalizada fora da universidade, pois o período da oficina não foi o 

suficiente para fazer os detalhes do nariz, da boca e do ramo de folhas. O fato de a 

máscara não ter características zoomórficas, como outras máscaras do povo Dan, 

facilitou sua execução, mesmo que a estudante nunca tivesse trabalhado com argila 

antes. 

A partir da execução da máscara, foi feita uma pesquisa sobre o povo Dan, onde 

habitam, costumes e sobre a simbologia da máscara escolhida. A pesquisa foi longa, 

pois é difícil achar material sobre os povos africanos e o significado de suas máscaras, 

muito foi traduzido do livro ou escavado em sites de ateliês que vendem máscaras 

africanas. 

 

Figura 2 - Máscara do livro e releitura feita com argila 

Fonte: Livro Africans Masks: The Barbier-Mueller Collection e acervo pessoal. 

 

Outra máscara escolhida para reprodução foi a do elefante, da etnia Babanki, 

habitantes dos Camarões. Sua forma original tem 112.3 cm de comprimento, feita em 

madeira com acabamento patinado, uma técnica que confere um aspecto envelhecido à 

peça, como se o desgaste fosse natural; é usada horizontalmente na cabeça, como um 

capacete. Por ser considerado um animal da realeza, a máscara de elefante é um 

privilégio especial de certas linhagens, por isso é usada apenas ocasionalmente nas 

cerimônias de homenagem aos mortos. 

Ao ser reproduzida em um material mais pesado que madeira, a argila, a 

máscara precisou ser feita em tamanho reduzido, para facilitar o transporte, a queima 

dentro do forno e o processo de modelagem em si. Após as instruções da oficina sobre 

bater repetidamente a argila para tirar as bolhas de ar da massa e constantemente molhar 

as mãos durante o processo para a argila não ressecar, as partes do elefante foram feitas 

separadamente e depois foram coladas uma por uma. Por orientação do mediador da 

oficina, as partes maciças do elefante foram manipuladas para se tornarem ocas, as 

peças foram abertas e o interior delas foi retirado, deixando o interior delas oco, para 

reduzir o peso e facilitar o processo de colar as partes juntas e elas não caírem, as partes 

ocas são a cabeça, as presas e a tromba. Com ajuda de outra foto do livro das máscaras, 



Oficina de produção de máscaras africanas: prática da cerâmica em História da África 

  

 

54 

pudemos ver outro ângulo que mostrava que a peça possuía uma boca aberta e dentes 

nela, então essas partes foram colocadas na reprodução. 

Depois de pronta, na hora de guardar a máscara, a tromba se partiu no meio por 

falta de sustentação, por isso precisou ser refeita na hora e quando foi guardada de novo, 

um pano foi colocado embaixo dela para evitar que ela quebrasse de novo. Pela falta de 

experiência da aluna em trabalhar com a argila, alguns processos feitos poderiam ter 

sido mais fáceis de executar, como os dentes da boca, que foram feitos depois que a 

tromba já tinha sido colada à cabeça, dificultando a colagem dos dentes, que só foi 

possível de fazer virando a cabeça para baixo, o que deve ter contribuído para o 

desgaste da tromba, que mais tarde quebrou. Além disso, o processo de ocagem também 

teve falhas, pois na hora de fechar a peça que foi partida ao meio para a raspagem, a 

peça voltava a ser maciça, apenas com menos massa. 

Depois de produzida a peça, um trabalho escrito foi feito como parte da 

avaliação, em conjunto com a máscara, acerca da etnia a qual a máscara pertence. Foi 

observada uma escassez de trabalhos e informações sobre a etnia e os poucos trabalhos 

encontrados não foram traduzidos para o português e vários eram focados na linguística 

da língua Babanki e não nos aspectos sociais e culturais do povo. O trabalho usado 

como referência foi um artigo sobre o potencial turístico da região onde a etnia Babanki 

vive, estando em inglês, antes da construção escrita do trabalho, houve um processo de 

tradução das informações pela própria aluna. 

 

Figura 3 - Máscara do livro e releitura feita com argila 

Fonte: Livro Africans Masks: The Barbier-Mueller Collection e acervo pessoal. 

  

A terceira máscara produzida é uma releitura de um objeto atribuído por 

François Neyt à comunidade Eket, etnia de África que vive na Nigéria localizada entre 

os povos Ibibio e Ogoni. A estrutura dessa máscara é, predominantemente, composta 

por formas arredondadas e arcos. Há um pequeno rosto na máscara, que está envolvido 

por estruturas circulares de diferentes dimensões. O rosto é marcado por um triângulo 

invertido na testa, e sobrancelhas e olhos em formato de arco. Nas estruturas que o 

envolvem, há também pequenos arcos projetados para fora, além da inscrição de 

triângulos que são demarcados na superfície do círculo maior. 

A releitura dessa máscara passou por algumas limitações resultantes do fato de 

que um objeto construído por tantas camadas (no caso, as estruturas circulares que se 

repetem, acoplando-se umas às outras) poderia ficar pesado, difícil de transportar e 

muito vulnerável à quebra, enquanto argila. Sendo assim, houve uma primeira tentativa 

de síntese formal e de tradução dos aspectos mais estruturantes do objeto, a fim de 

facilitar processos técnicos.  

Considera-se, enquanto uma primeira tentativa de construção da máscara, que o 



      

 

Lourival dos Santos et al. 

   55 

resultado possui aspectos bem sucedidos. Por outro lado, o estudante responsável pela 

peça pretende dar continuidade às investigações práticas de produção desse objeto para 

que tenha resultados ainda mais satisfatórios. 

 

Experiências na oficina e resultados 

A oficina de produção das máscaras de cerâmica foi realizada no dia 05 de 

outubro na Sala de Esculturas do bloco 08 da UFMS. O processo, mediado por Elias 

Brandão de Aquino, acadêmico do curso de Licenciatura em Artes Visuais, aconteceu 

como um teste que, como resultado, evidenciou possibilidades de relação entre a 

produção manual e o saber histórico. 

Para a realização dos trabalhos, alguns fundamentos e conhecimentos básicos da 

arte da cerâmica foram compartilhados com o grupo, a fim de que fossem evitados erros 

técnicos que pudessem comprometer o resultado das peças de maneira significativa. O 

processo, portanto, começou de maneira comum a todos, com a partilha de algumas 

informações sobre as propriedades físicas e químicas da cerâmica, tais como a origem 

da argila na decomposição de matérias rochosas, os estágios da argila de acordo com o 

nível de água perdido por evaporação durante a secagem e a inversão molecular que 

ocorre durante queimas e dá origem à peça cerâmica. 

Após esse primeiro momento de conversa, deu-se início à prática, com as 

primeiras questões técnicas sendo levantadas, os participantes foram orientados pelo 

mediador a começar a produção sovando as massas de argila, a fim de comprimir a 

matéria-prima e evitar no interior dela a permanência de bolhas de ar, que na queima 

poderiam rachar a peça ou explodi-la. Após isso, cada participante foi incentivado a 

começar a modelagem da sua máscara. Essa etapa aconteceu de maneira individual, de 

modo que cada participante do processo tivesse a oportunidade de descobrir seus 

próprios métodos e estratégias para chegar ao resultado desejado. Felizmente, o que foi 

possível perceber foi que os processos de produção individuais tiveram muito a ganhar 

pela contaminação do outro, através da participação de olhares, leituras e estratégias 

compartilhadas em grupo. 

Enquanto os participantes da oficina que são acadêmicos do curso de Artes 

Visuais demonstraram domínio técnico com a argila, devido ao contato com os estudos 

e práticas da cerâmica dentro da universidade, os estudantes de outros cursos não 

haviam, até o momento, tido contato com essa produção. Apesar disso, ainda que 

possuindo níveis diferentes de dificuldade, todos os estudantes foram bem-sucedidos na 

realização do trabalho, tendo conseguido avançar de maneira significativa em suas 

peças durante o tempo de realização da oficina.  

Por fim, como resultado da execução das máscaras, apresentamos pela primeira 

vez nosso trabalho no Sarau filosófico, no dia 18/10, antes da queima das peças. Foi 

uma primeira experiência prazerosa e cheia de diálogos, abaixo imagens dessas ações: 

 

 

 

 

 

 

 



Oficina de produção de máscaras africanas: prática da cerâmica em História da África 

  

 

56 

Figura 4 - Oficina de cerâmica 

 
Fonte: Acervo pessoal. 

 

Figura 5 - Apresentação no Sarau filosófico 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Considerações finais 

 A releitura, feita através da argila, de nosso acadêmico e de nossas acadêmicas 

das máscaras de etnias africanas trouxe um novo desafio no processo de produção 

dentro da disciplina de história da África. De certa forma, reproduzimos a experiência 

ancestral dos ofícios ancestrais africanos, a saber: a forja, a tecelagem, a couraria e a 

cerâmica. 
 

Os ofícios artesanais tradicionais são os grandes vetores da tradição 

oral. Na sociedade tradicional africana, as atividades humanas 

possuíam frequentemente um caráter sagrado ou oculto, 

principalmente as atividades que consistiam em agir sobre a matéria e 

transformá‑la, uma vez que tudo é considerado vivo. Toda função 



      

 

Lourival dos Santos et al. 

   57 

artesanal estava ligada a um conhecimento esotérico transmitido de 

geração a geração e que tinha sua origem em uma revelação inicial. A 

obra do artesão era sagrada porque “imitava” a obra de Maa Ngala e 

completava sua criação. A tradição bambara ensina, de fato, que a 

criação ainda não está acabada e que Maa Ngala, ao criar nossa terra, 

deixou as coisas inacabadas para que Maa, seu interlocutor, as 

completasse ou modificasse, visando conduzir a natureza à perfeição. 

A atividade artesanal, em sua operação, deveria “repetir” o mistério da 

criação. Portanto, ela “focalizava” uma força oculta da qual não se 

podia aproximar sem respeitar certas condições rituais.  (Hampatê, 

2012,  p. 85). 

 

Trata-se de uma pedagogia decolonial que rompe com a lógica cartesiana da 

simples reprodução de conhecimento, a educação bancária de que nos falou Paulo Freire 

e até hoje praticada como regra nas escolas e nas universidades. A experiência tanto 

para o docente quanto para os/as discentes na disciplina (que palavra horrível!) foi um 

convite a nos jogarmos diante de práticas e conhecimentos desconhecidos e navegarmos 

longe, em águas tempestuosas que insistem em nos jogar nas rochas do litoral que limita 

o mar. 

Dessa forma mudamos o curso da disciplina e de nossas vidas e saímos 

transformados com vontade de experimentar mais.  Educação para transgredir e não 

para obedecer. 

 

Referências 

HAMPATÊ, BÂ, A. A tradição Viva. In: UNESCO. Ministério da Educação. História 

Geral da África: metodologia e pré-história da África. São Carlos: UFSCAR; 

Brasílisa: UNESCO, MEC, 2010.  

 

HAHNER Iris, KECSKÉSI Maria VAJDA László. African Masks: the Barbier-

Mueller Collection. Munich, London, New York: Prestel Verlag, 2012.  

 


