
 

 

L’Amérique Latine et la littérature comparée: espaces de 
comparaisons 

Biagio D’Angelo1 

«Bendita terra que possui tais efebos! Pátria, latejo em ti! (Sorrisos e 

palmas)». 

(Oswald de Andrade, Memórias sentimentais de João Miramar, p. 159). 

«A língua sem arcaismos, sem erudição. Natural e neológica. A contribuição 

milionária de todos os erros. Como falamos. Como somos». 

(Manifesto da Poesia Pau Brasil) 

«La Pensée du Tremblement surgit de partout, musiques et formes suggérées 

par les peuples. Musiques douces et lentes, lourdes et battantes. Beautés à cri 

ouvert. Elle nous préserve des pensées de système et des systèmes de pensée. 

Elle ne suppose pas la peur ou l’irrésolu, elle s’étend infiniment comme un 

oiseau innumérable, les ailes semées du sel noir de la terre. Elle nous 

réassemble dans l’absolue diversité, en un tourbillon de rencontres. Utopie 

qui jamais ne se fixe et qui ouvre demain, comme un soleil et un fruit 

partagés». 

(Edouard Glissant, La cohée du Lamentin) 

En abordant le sujet L’Amérique Latine et la littérature comparée, je choisis 

comme point de départ mon expérience de comparatiste travaillant depuis presque 

dix ans en Amérique Latine et venant d’un horizon culturel différent, plus 

précisément européen et, en particulier, méditerranéen. Tout comme la 

Méditerranée, région considérée «dépendante» du continent par les lectures 

comparatistes anciennes, l’Amérique Latine représente, aujourd’hui, un espace 

régional qui est indispensable d’étudier à partir de sa production esthétique et 

                                                 
1
 Biagio D’Angelo é professor da PUC-SP. 



 

philosophique. Les thèmes relatifs à la régionalisation n’excluent pas le devoir du 

comparatiste, qui est celui que Gracq appelle «un perceur de frontières». Et les 

frontières culturelles, tout comme  économiques, sont, en Amérique Latine, lieu 

de disputes et de guerres, espaces brisés par l’absence de dialogue entre une 

conscience identitaire et une conscience traditionnelle. 

Je me permets d’évoquer ici le travail d’une remarquable comparatiste 

canadienne et québécoise, Eva LeGrand qui a exploré les mythes du bonheur et 

des utopies traversant tout le continent américain. Elle a inclus dans sa lecture la 

région septentrionale des Amériques (ce qui, par son amplitude, ne fera pas partie 

de notre discours, mais qui lui est proche). A partir d’une lecture critique de 

l’œuvre de l’écrivain québécois Noël Audet, Frontières ou tableaux d’Amérique, 

Eva LeGrand parle de la nature de l’identité continentale, nécessairement 

dialogique et impure, ce qu’on peut appliquer au sud des Amériques  ( nous 

reprendrons plus tard la réflexion sur les axes verticaux des Amériques): 

Sans doute peut on risquer (...) la définition suivante de cette nouvelle «identité 

américaine. Identité multiple traversée de frontières qui, aussi imperceptibles qu’elles 

puissent être, n’en constituent pas moins notre mémoire. En somme, ce que le roman de 

Noël Audet, Frontières ou tableaux d’Amérique suggère, à travers son narrateur-

promeneur-romancier, c’est que pour assurer son identité québécoise, pour devenir 

«souvenir» au sens esthétique comme existentiel du terme, il doit partager son 

américaineté en l’inscrivant dans l’hétérogénéité du continent tout entier. Autrement dit, 

il doit assumer son identité impure et vivre enfin la «différence» comme un phénomène 

dialogique dans une nouvelle façon de rêver l’Amérique (LeGrand, apud Bernd org., 

2003, p. 7). 

Tout comme le Québec et l’Amérique du Nord, le continent latino-

américain manifeste les mêmes complexités et structures analogiques. 

Les travaux du Comité d’Études latino-américaines de l’Association 

Internationale de Littérature Comparée, inaugurés par Tania Carvalhal, il y a 

quelques années, ont largement démontré la vivacité et l’importance des études 

comparés sur le continent latino-américain. Les problèmes et les questionnements 

qui ont émergés depuis quelques décades, en marquant la nécessité de surpasser 

les obstacles géographiques et historiques du continent, soulignent, aujourd’hui, 

une actualité négative de dispersion et d’une insuffisante connaissance réciproque, 

culturelle et littéraire. La littérature comparée peut contribuer  à symboliser les 

difficultés et les distances, c’est-à-dire, à réunir et discuter l’énorme et complexe 

hétérogénéité latino-américaine, dont la mobilité de questionnement et discours 



 

s’orientent, de plus en plus intensément, vers des pratiques transdisciplinaires 

multiples et critiques. C’est pour cette raison que je diviserai mon exposé en trois 

parties emblématiques: la première va fonctionner comme «réveil» du sommeil de 

la raison dans laquelle, souvent, se trouvent  comparatistes, professeurs, maîtres à 

penser, chercheurs; la deuxième propose un regard équilibré face à des possibilités 

de lecture du continent latino-américain: l’observation des faits culturels dans la 

région astrale des Amériques dérive, quand même, de deux visions différentes, 

apparemment convergentes et congruentes, qui oscillent entre le cannibalisme (un 

terme déjà mythique et méta-mythique) et la curiosité alliée aux intérêts d’origine 

politique et économique (mais ceci n’est pas de la littérature comparée...); la 

dernière partie fonctionne comme un petit commentaire sur la définition de ce qui 

signifie le mot «tradition». D’ailleurs, je voudrais reprendre ici l’explication de 

Jean Pouillon qui constate: «Il ne s'agit pas de plaquer le présent sur le passé mais 

de trouver dans celui-ci l'esquisse de solutions que nous croyons justes aujourd'hui 

non parce qu'elles ont été pensées hier mais parce que nous les pensons 

maintenant» (Pouillon, 1975, p. 160). 

Les bouleversements de ces années – les études culturelles et la 

postmodernité refusant une réflexion sur le passé (quand il n’est pas parodié ou 

recyclé) – ont encouragés un grave éloignement de la signification et des 

répercussions de l’histoire dans le développement des vies des cultures. Dans une 

de ses dernières publications, Humanism and democratic criticism (2004), 

Edward Said a dénoncé la carence du rappel à l’histoire et au sens de la philologie 

– dont le maître reconnu et, en même temps, méconnu, est Erich Auerbach. 

L’intuition de Said est que l’abstraction et l’élimination occultent les forces 

comme l’histoire et la philologie ce qui mène à la réduction ou la perte de la 

personnalité de l’intellectuel. Il faut être éduqué – dit Said – pour «agrandir les 

cercles de la conscience» (Said, 2007, p. 100). C’est de cette position qui ressurgie 

l’humaniste-philologue-intelectuel, dont la figure doit être marquante dans la 

conscience latino-américaine. Said a toujours souligné l’irréductibilité 

extraterritoriale de l’intellectuel en lutte contre les langages du pouvoir et de 

l’identité. L’intellectuel humaniste contemporain doit, selon l’auteur 

d’Orientalisme: 

cultive(r) cette perception de mondes multiples et traditions complexes qui interagissent 

les unes avec les autres, cette inévitable combinaison (...) de participation et distance, 

réception et  résistance. Le devoir  de l’ humaniste n’est pas simplement occuper une 

position ou un lieu, ni appartenir à un local spécifique, mais plutôt, être à la fois à 



 

l’intérieur et à l’extérieur des idées et valeurs en  circulation, qui se débattent dans notre 

société, dans la société de n’importe quelle personne, ou dans la société de l’autre (Said: 

2007, p. 101). 

L’ignorance pour le goût du passé, en tant que lettre vivante et 

communiquant une expérience humaine, s’accompagne chez Said  de la 

perception de la responsabilité du comparatiste, comme le philologue qui détecte 

les espaces divergents des cultures et propose un nouvel humanisme. Les 

comparatistes effectivement ont négligé l’influence de la tradition. Souvent les 

institutions de savoir ont identifié l’étude de la tradition avec la rencontre avec un 

pure produit du passé, une expérience d'un autre âge que les contemporains 

accueilliraient sans critères, passivement. Pouillon identifie dans la tradition un 

«point de vue» que les hommes du présent développent sur ce qui les a précédés, 

dans le sens d’un phénomène qu’on pourrait appeler une «herméneutique de 

l’archéologie», cultivée à partir de paramètres rigoureusement contemporains. On 

est aussi conscient que les pages sur les espaces de comparaisons qui règlent 

l’imaginaire latino-américain sont abondantes. Notre discours se transforme, donc, 

dans une ultérieure réflexion qui compose le work in progress du dialogue pluriel 

avec l’homme producteur de cultures et textes. 

 

 

1. AUX lettres, citoyens. 

Dans son discours ironique sur les armes et les lettres, Cervantès présente un 

Don Quichotte extraordinairement proche de la vie intellectuelle de certaines 

zones du monde, où les armes – un euphémisme baroque pour designer «le 

pouvoir», «les pouvoirs» – ont une valeur d’agglomération, production et 

créativité (fréquemment sanguinaire et mortelle) beaucoup plus heureux que les 

lettres, signes outragés, stériles et alarmantes de la situation décadente et torve 

dans laquelle certaines personnes parmi nous vivent. Il suffit, alors, d’écouter le 

cri de vengeance que le véhément Alonso Quijano exprime comme une rageuse et 

parodique déclaration de guerre aux études littéraires: «Quítenseme de delante los 

que dijeren que las letras hacen ventaja a las armas; que les diré, y sean quien se 

fueren, que no saben lo que dicen». La rage, même si elle n’est pas vraiment une 

rage, mais plutôt un ensemble de sentiments, frustrés de ses propres vertus, résulte 

partagée, comme les idéaux de la chevalerie comparatiste qui nous meuvent par 

ces landes du monde. 



 

L’avenir de la littérature comparée en Amérique Latine, et spécialement, 

dans la région andine, oscille entre deux pôles que, synthétiquement, pourraient se 

dire comme entre l’espérance et la désillusion. Le Brésil a offert, et continue à le 

proposer, un modèle (ou un contre-modèle) qui a su balancer la vocation 

européenne avec la «quête d’un centre intérieur encore à construire ou découvrir», 

comme l’écrit Pierre Rivas, au point que, par sa tendance centripète, «le système 

littéraire brésilien est séminal dans l’émergence de littérature luso-africaines» 

(Rivas, 2005, p. 169). Ainsi, le contraste entre l’Océan et le Sertão, promulgué par 

Tristão de Athayde, et l’insistance sur la formation d’une littérature nationale, 

ouverte aux expériences internes (régionalisme) et externes (système littéraire), 

encouragée par  Antonio Candido, s’ouvre au monde, possède un nouvel axe qui 

fait de la latinité américaine le grand propulseur de questions sur l’identité 

culturelle et littéraire. Et les armes, de mémoire cervantine, entrent en action, sans 

doute. On peut utiliser tous les idéaux et rêves du monde, les exposer comme les 

corps nus d’un Rubens ou d’un Titien, mais si les armes – en majorité, 

actuellement, comme toujours, par ailleurs, comme les étaient aux temps 

d’Arioste – ne collaborent pas à soutenir l’univers des lettres, ces dernières 

seraient reléguées à des objets de contemplation distante et mystérieuse. 

Le projet comparatiste procède de l’interaction de contextes, textes et 

réflexions théoriques que prétendent élever au milieu national étroit, condensé à 

un espace global, qui puisse lui donner une voix, en respectant sa territorialité 

indigène, son âme ou couleur locale, pour utiliser des termes ultra romantiques. 

Mais, pourquoi contextualiser? Principalement à cause de la perte, en ces 

temps d’idées générales et termes interchangeables, du sens de l’histoire. Dans la 

perspective historique, diverses sont les possibilités de résolution de problèmes de 

peuples et nations, et la littérature comparée ne peut plus rester au dehors du débat 

culturel. Toutefois, l’histoire, «mère de la vérité», «idée stupéfiante», pas 

simplement comme «une recherche de la réalité mais comme son origine» 

(suggestions de Pierre Ménard, qui renvoie à Borges et Cervantès, à nouveau), 

permet de répondre aux rappels temporels avec gravité et fermeté intellectuelles 

au présent. 

 

 

2. ANTHROPOPHAGES et curieux. 



 

On pourrait chanter, en ce moment, une mélodie parodique sur les mots de 

Wladimir Krysinski: «le roman est une structure polymorphe»: l’Amérique Latine 

possède la même polymorphie, le même «espace de réseaux énonciatifs 

polymodélisants car la vision ou les visions du réel ne sont jamais parfaitement 

homogènes ou unificatrices» (Krysinski, 2003, p. 261). «Hablador», 

«compilador» ou bien «ironizador», la modalité de fonctionnement de la 

littérature latino-américaine mélange le binarisme écriture vs. oralité, mais surtout 

refuse l’axe contradictoire nation vs. monde. 

Aujourd’hui l’histoire nous propose, par la bipolarisation du conflit national 

/ universel, l’un des aspects qui le plus concerne actuellement la théorie de la 

littérature comparée. En fait, dans la perspective du nationalisme, le “monde” est, 

pour ainsi dire, «de l’autre côté», intéresse assez peu, dérange, jusqu’au 

désagréable; alors que, l’universalisme, un pêché d’orgueil de la contemporanéité, 

que Dante aurait placé dans des «nouveaux» cercles infernaux, ignore les 

différences entre les cultures et démontre, dans ses songes, enfantin et ingénu , et 

surtout, pas adéquat à la complexité de l’actualité. Si on prend, comme sagesse 

ancienne, l’affirmation des ancêtres latins, «in media stat virtus», nous croyons 

dans une réponse «vertueuse» qui consisterait dans ce que certains théoriciens, 

sociologues, historiens, économistes, anthropologues, «culturologues» (tous 

comparatistes de cette nouvelle génération, qui «évite» la prédominance de la 

philologie ou de la littérature strictu sensu): le «cosmopolitisme», selon 

l’indication de Ulrich Beck (2005), à partir de sa riche étymologie, (cosmos, ordre 

et nature; polis, lieu, ville, avec ses propres spécificités), nous pousse à voir le 

monde par un regard ouvert et enrichissant, car il n’oublie pas les différences, ses 

lieux divers et spécifiques. 

Cependant, le cosmopolitisme n’est pas une nouveauté absolue dans le cadre 

latino-américain. La méthode «anthropophagique» brésilienne, projetée par 

Oswald de Andrade, comme essence du caractère nouveau de la littérature 

brésilienne authentique, représente un premier pas vers un «nationalisme 

universaliste», selon la définition de Mário de Andrade. En fait, dans le manifeste 

Pau-Brasil (1925), que présente les idées esthétiques de Oswald, se peuvent lire 

quelques lignes qui, au delà de la polémique, avec laquelle contribuaient à la 

rénovation des lettres latino-américaines, symbolisent une fructueuse opération 

intellectuelle cannibale: «Só a Antropofagia nos une. Socialmente. 

Economicamente. Filosoficamente. [...] Tupi or not tupi that is the question» 

(Andrade, 1928). 



 

Il vaut la peine de repasser, ici, rapidement, d’autres détails de la carrière 

intellectuel d’Oswald de Andrade: Oswald radicalise le mouvement «nativiste», 

en proposant dans plusieurs de ses écrits «anthropophagiques» que le Brésil 

«dévore» la culture et la tradition étrangères et arrive à créer, de cette manière, 

une culture révolutionnaire singulière, personnelle. Ses romans «expérimentaux», 

Memórias Sentimentais de João Miramar (1924) et Serafim Ponte Grande (1933), 

représentent des oeuvres innovatrices et très modernes pour le style (l’usage 

constant de néologismes, des effets syntactiques osés et bouleversants, uni à un 

langage cinématographique) et dans le caractère de violente rupture du genre 

romanesque traditionnel. Tout cela fera affirmer à Haroldo de Campos que la 

production oswaldienne «rend caduque le concept de roman, de nouvelle ou de 

récit, en face d’une nouvelle idée de texte» (Campos, 2004, p. 60). Entre les textes 

oswaldiens on trouve les deux manifestes, le déjà mentionné Pau-Brasil et le 

célèbre Manifesto Antropófago; on rappelle, aussi, la réponse polémique 

d’Oswald a Tristão de Athayde, qui avait refusé, avec mépris, la tentative de 

rénovation littéraire des modernistes: c’est dans ce pamphlet qu’Oswald défend  le 

dépassement de la tradition occidentale par une méthode et une pensée locales, en 

brisant la rigidité des instruments culturaux vétustes, qui ne répondaient plus  aux 

nouveaux temps; il n’est pas un hasard que la thèse de concours pour le poste de 

Professeur au Département de Philosophie, Sciences et Lettres de l’Université de 

São Paulo, de 1950, intitulée «La crise de la philosophie messianique», n’est pas 

trop loin d’être considéré comme un travail épistémologique, deconstructionniste 

ante litteram. 

Si on continue sur le versant de l’anthropophagie, si utile à notre situation 

locale, globale, cosmopolite, avec un exemple apparemment démodé, on peut 

recouvrer de l’oubli, le célébré et actuel essai sur les cannibales de Michel de 

Montaigne où l’auteur   raconte une histoire curieuse: 

J'ay eu long temps avec moy un homme qui avoit demeuré dix ou douze ans en cet autre 

monde, qui a esté descouvert en nostre siecle, en l'endroit ou Vilegaignon print terre, 

qu'il surnomma la France Antartique. Cette descouverte d'un païs infiny, semble de 

grande consideration. Je ne sçay si je me puis respondre, qu'il ne s'en face à l'advenir 

quelqu'autre, tant de personnages plus grands que nous ayans esté trompez en cette-cy. 

J'ay peur que nous ayons les yeux plus grands que le ventre, et plus de curiosité, que 



 

nous n'avons de capacité: Nous embrassons tout, mais nous n'estreignons que du vent
2
 

(Montaigne, 1962, p. 203). 

L’explication de Montaigne continue a propos des problèmes 

d’interprétations et d’altérations d’événements, de commentaires inutiles qui 

modifient la vérité historique, et la nécessité de soucieux topographes. Montaigne 

est convaincu du fait «qu'il n'y a rien de barbare et de sauvage en cette nation […] 

sinon que chacun appelle barbarie, ce qui n'est pas de son usage»
3
. Il n’est pas 

difficile prévoir, donc, pourquoi on a utilisé cet essai sur les cannibales dans notre 

lecture: Montaigne fait allusion, naturellement, aux derniers voyages colonisateurs 

du XVIème siècle. Toutefois, le scepticisme de l’homme sur sa capacité 

d’entendre sincèrement la nature de phénomènes, découvertes, individualités, se 

manifeste, selon Montaigne, toujours de manière mineure à la colossale curiosité 

humaine de rejoindre et connaître l’impossible. D’un côté, les cannibales; de 

l’autre, les curieux.... 

Par le nom de France Antarctique, on le rappelle, Montaigne indique, 

justement, le Brésil, où le protestant Villegagnon avait débarqué en 1557. La 

relation entre France et Brésil, commencé par cette dénomination, est un territoire 

de recherche extrêmement intéressant, capable de «composer une vision de 

l’histoire des relations culturelles entre Brésil et France, consubstantialisée dans 

l’analyse et interprétation d’oeuvres, traductions, mouvements, revues et voyages 

d’écrivains représentatifs de divers moments de l’histoire de ces relations 

culturelles» (Nitrini, 2000, p. 11). Cette modalité de rencontre interculturelle 

démontre un ample résultat
4
, mais le thème, dans notre cas, supère l’objectif de 

ces pages. Cependant, nous intéresse beaucoup plus, comme comparatistes, 

cannibales et curieux, la méthode utilisée par la perspective des relations entre 

cultures et production d’imaginaire. Nous intéresse en Amérique Latine, par 

exemple, voir comment un pays considère son prochain limitrophe, son prochain 

                                                 
2
 Montaigne, Michel de. Essais. Introd. et notes de Maurice Rat. Paris : Garnier, 1962. I, 30, p. 

203.Chapitre XXX sur les cannibales (I partie des Essais),  

3
 Ibidem, p. 203.  

4
 Dans l’Université de São Paulo, le Centre de Recherche Brésil-France (NUPEBRAF), de 

l’Institut d’Études Supérieures, avec ses responsables, Leyla Perrone-Moisés et, actuellement, 

Sandra Nitrini, publique plusieurs textes de grand intéresse et soutient beaucoup d’événements au 

Brésil et a l’extérieur. 



 

«le plus proche», quelles zones de contacte s’établissent, quels points ou espaces 

restent au dehors du regard territorial et de la  localisation épistémologique. 

De cette manière, de la même manière qu’avec la France, les relations 

culturelles entre les pays que composent le continent latino-américain, complexes, 

ramifiées, multiples, sous plusieurs aspects, nous permettent de réfléchir, un peu à 

la manière de Montaigne, sur ce que nous savons du Brésil, par exemple, ce qui 

est un cliché, ou un lieu commun, un lieu de stéréotypes, même si dans le cas 

spécifique du Brésil parler de «lieux communs» ne présente pas, à notre avis, une 

connotation exclusivement négative.  Ainsi, si l’on essaye de nous rapprocher de 

l’auteur le plus populaire du Brésil du XXème siècle, Jorge Amado, et de ses 

créations imaginaires narratives, on découvrira, en hommage à l’auteur de Bahia, 

qu’il considérait Lima, la capitale du Pérou, comme l’une des villes les plus 

précieuses de l’Amérique du Sud et, surtout, la plus proche du labyrinthique 

mélange idéologico-culturel de sa patrie, Salvador. Dans les pages pleines 

d’affection de son excentrique carnet de voyages A ronda das Américas, publié, 

entre 1937 et 1939, sur des journaux brésiliens, Lima devient un exemple d’une 

“transculturisation” victorieuse aux yeux d’un voyageur attentif, curieux et à la 

recherche de places et lieux qui parlent d’un passé glorieux et commun: 

Já imaginaste, amiga, uma cidade onde todas as casas têm balcões que parecem 

construídos propositalmente para favorecer a raptos de senhoritas por galãs que tocam 

violões? Coisas assim só nos romances românticos, dirás. Romances bem diferentes dos 

que eu escrevo e que lês. Pois eu te afirmo que existe uma cidade assim: a cidade de 

Lima, cidade dos doze mil balcões, cidade onde o gênio mais deixou sua marca em Sul-

América. É como uma visão de delírio essa cidade. Delírio de um poeta de versos de 

amor. Desde que o automóvel atravessa as primeiras ruas que a cidade nos domina com 

seu feitiço. Não é aquele misterioso feitiço da Bahia, nem aquela claridade que faz tudo 

róseo em Guadalajara. É um tom romântico que as coisas todas tomam em Lima. Os 

balcões das casas podem estar vazios, mas os olhos encantados do viajante hão de ver 

figuras de véu que fogem destes balcões após marcarem entrevistas com os namorados. 

E se te demorares nas ruas silenciosas na noite silenciosa de Lima, ó minha amiga, verás 

que elas fogem dos balcões floridos em rápidos cavalos negros pela noite enluarada. 

(Amado, 2001:148) 

Dans ces lignes, qui présentent une passionnée et sincère description d’une 

Lima fabuleuse, légendaire, amoureuse, il n’y a rien qui souligne les habituels 

«lieux communs». Les lieux communs de Lima, dans l’actualité, se réduisent à 

bien d’autres choses: la triste neige de juillet qui afflige la ville et le ciel défini 

poétiquement par Melville comme «estomac d’âne», pour nous tenir seul dans les 

plus approximatives symboliques. Jorge Amado, plutôt, observe Lima grâce à la 



 

palette de ces lieux communs qui ont popularisé la même image nationale du 

Brésil, ceux de la joie de vivre, des couleurs vives. Emerge de cette forme, une 

image de Lima méconnue, parfumée, renouvelée grâce à un regard extérieur 

intelligent. Si nous nous fixons sur la figure de Jorge Amado, il suffirait, 

maintenant, associer les autres «donas Flores», «Gabrielas» e «Teresas Batistas 

cansadas de guerra» pour compléter la perception d’un produit culturel, commun 

et universel en même temps. En synthèse, on pourrait bien affirmer qu’il s’agit, 

donc, de lieux communs qui constituent un ensemble et régénèrent des formes 

culturelles locales et les destinent à l’universalité. 

Toutefois, le lieu commun procède comme une arme à double tranchant et 

on peut le considérer comme une topique polémique de la littérature comparée 

actuelle, thématique, nécessaire, peut-être, à l’ouverture de frontières et à la 

dynamique de la connaissance culturelle. Si, d’un côté, le «lieu commun» se 

réduit à globaliser des matériaux nationaux, de l’autre, il fonctionne comme une 

machine systémique de différence et d’originalité: l’exemple qu’on vient de 

donner du Brésil se justifie suffisamment; au Pérou, entre ceviche et inca cola 

(une dénomination assez explicative), pisco sour et Vargas Llosa, huacas et 

marineras, le lieu commun sauvegarde, donc, le patrimoine national. 

Les nations latino-américaines (ou il serait mieux délimiter cet adjectif à la 

multitude hispano-américaine) devraient faire référence à l’exemple brésilien, 

fréquemment méconnu ou boudé dans le moyen culturel continental.  

Pour cette raison aussi, il serait nécessaire reconsidérer les études 

interaméricaines, récemment suscités par Sophia McClennen. McClennen se 

propose de récupérer la tradition théorique (et relativement jeune) d’Amérique 

Latine à travers de ses pionniers et surtout des lectures que définissent la situation 

de choc culturel dans le continent latino-américain, en questionnant, 

particulièrement, «la position superdeterminée des Etats Unis à l’intérieur de la 

culture américaine, dans l’aspiration de donner à l’Amérique un signifié beaucoup 

plus vaste» (Mc Clennen, 2004, p. 259). 

Les études interaméricaines constituent un instrument important du champ 

de travail de la comparaison actuelle (spécialement, si on pense que nous sommes 

en train de nous prononcer sur cet hémisphère). En fait, «elles partent du fait que 

les cultures américaines partagent une série d’expériences historiques et en 

reconnaissant les dialogues et échanges qui ont marqué ces cultures», exaltent les 

liens  entre le Nord et le Sur, et aussi, révèlent l’Amérique Latine comme un 



 

centre créateur de nouvelle esthétique, discours et réflexion théorique. Avec 

raison, Lisa Block de Behar et Tania Carvalhal ont souligné la nécessité de la 

littérature comparée pour le contexte culturel de ce continent, défini comme un 

«paysage fertile», qui peut franchir limites utopiques et aspérités idéologiques. Si 

en Amérique Latine «proposer la comparaison des comparatismes, c’est en effet 

reconnaître que la littérature comparée est aujourd’hui plurielle» (Carvalhal, 1997, 

p. 11). Il faut admettre que ce sont les pratiques esthétiques et littéraires 

différentes qui valident l’utilité et la nécessité de penser le continent latino-

américain comme un espace privilégié de comparaison, un espace continental et 

régionaliste, en même temps, qui se lance à la compréhension et observation 

universelles. Lisa Block de Behar a raison en soulignant que l’absence des 

pratiques comparatistes compromet la connaissance de l’autre, justement, «dans 

des lieux moins parcourus par les démarches épistémologiques d’une discipline 

qui s’est surtout tenue, comme cela arrive souvent, aux centres où elle a trouvé ses 

origines et ses racines» (Block de Behar, 2000, p. VII). 

Le premier congrès de littérature comparée, organisé par l’Association 

Péruvienne de Littérature Comparée (ASPLIC) a voulu marquer justement l’axe 

interdisciplinaire et intersémiotique, de grande importance aujourd’hui dans les 

pays andins, comme le Pérou, en justifiant, ainsi, trois directrices: a) réduire 

l’étude des sources et influences, pour être identifiable avec une saison déjà 

passée de la discipline comparative; b) franchir le périmètre national, en partant, 

cependant, du national; et finalement, c) chercher des solutions et des exemples 

relatifs à une pensée qui surgisse de propositions continentales, surtout, à partir 

des contributions des jeunes chercheurs, intéressés au développement de cette 

discipline beaucoup plus que certains maîtres a penser locaux de vaste trajectoire, 

qui, en tant que maîtres et penseurs ne perçoivent pas le passage du temps et les 

évolutions de la critique et qui se demandent, encore, qu’est-ce que signifie 

comparer la littérature.  

Il est évident que la comparaison des littératures aujourd’hui, dans un espace 

de plus en plus globalisé, ou tendant à l’universalisation, s’associe à la 

problématique culturelle des nations et des identités, car les cultures nécessitent, 

pour se soutenir, une reconnaissance endogène et, sans doute, une découverte 

externe du statut d’existence et d’originalité. Penser la littérature dans une 

perspective spécifique, comparative, signifie, donc, savoir revenir aux questions 

liées à l’identité nationales sans oublier que l’identité de n’importe quelle culture, 

état, nation se réalise (se construit) à partir d’un jeu d’altérités, d’autres éléments 



 

qui composent la représentation singulière (et pourtant multiple) d’un espace 

littéraire. C’est justement l’observation proposée par Jean Bessière dans le 

fragment suivant: 

La coexistence des identités culturelles est, en conséquence, soit une question 

anthropologique, soit une question de rapports des formations sociales auxquelles 

correspondent ces identités (...) Ainsi venir à la question de l’identité culturelle équivaut 

donc à retrouver le paradoxe de la théorie littéraire, sous une forme spécifique: il peut y 

avoir un discours critique transnational de la question de l’identité culturelle; ce 

discours n’est, de fait, que le discours d’une manière d’universalité qui ne peut faire 

droit à la limite des identités et à ce qu’elles ont de local – local veut ici dire à la fois 

lieu et formation sociale (Bessière, 2001, p. 40). 

Le continent latino-américain doit être reconnu comme un espace 

symbolique qui appelle à une mémoire faite d’histoires, mythes, expériences 

individuelles et collectives, qui ne peuvent plus représenter la mémoire comme un 

souvenir romantique et synthétiquement convergeant. La mémoire se lie, dans ce 

cas, à deux aspects apparemment contradictoires: la tradition et le pouvoir. Il n’y a 

pas de mémoire sans l’intervention de ces deux pôles. Amaryll Chanady a insisté 

sur le rôle déterminant du pouvoir établi comme un facteur créateur de mémoires 

inventées et, en même temps, forcées: «la mémoire culturelle n’est pas seulement 

la somme de l’héritage, des traditions et des rites d’une collectivité donné, elle est 

souvent aussi le résultat d’une intervention consciente dans l’imaginaire social 

effectuée par les secteurs dominants de la société» (Chanady, 1999, p. 55). Dans 

ces dernières pages, on voudrait souligner la valeur de l’apport de la tradition 

comme une question anthropologique et, d’une certaine manière, consubstantielle 

au sujet, indépendamment du pouvoir. 

 

 

3. LA tradition mobile. 

Il est probable que les armes, pour revenir à la métaphore cervantine, 

conquièrent aujourd’hui une position significative, à l’égard des lettres, au point 

que les lettres les nécessitent, avec fréquence, pour survivre: la production du 

marché éditorial mondial parle, comme on dirait en Amérique Latine, (qu’il nous 

soit permis le calembours), «com claras letras». 

Toutefois, la perspective anthropophagique se révèle comme la plus propice 

et, d’un point de vue comparatiste, la plus productive: il faut apprendre un pays 

comme le Brésil, à partir d’une perspective critique, la tradition, comme Oswald 



 

de Andrade proclamait dans ses manifestes. On pourrait dire que l’avenir de la 

littérature comparée en Amérique Latine se situe dans une «tradition mobile». La 

première étape de cette «tradition» consiste dans la reconnaissance d’un passé 

solide, qui a eu dans le modernisme de la «Semana da Arte Moderna» de 1922 les 

orientations de base pour systématiser une culture nationale en faveur d’un 

«nationalisme universaliste» (selon les mots toujours actuels de Mário de 

Andrade). Si la connaissance de la culture nationale coïncide avec la conscience 

de la tradition, c’est pourquoi il faut commencer, concrètement, d’un lieu 

spécifique, réel, de «ce travail de ‘brésilisation’ du Brésil» (Andrade, 1982, p. 15). 

Et il ajoute: «Nous serons civilisés par rapport aux civilisations le jour que 

créerons l’idéal, l’orientation brésilienne. Alors, nous passerons de la phase du 

mimétisme à la phase de la création. Et alors nous serons universaux parce que 

nationaux» (Andrade, 1982, p. 16). Il y a une façon d’être national – parait 

affirmer l’auteur de Macounaïma – qui est tout le contraire du nationalisme 

fasciste et séparatiste. Pour consolider la littérature, Mário de Andrade brise les 

régionalismes pas encore reconnus comme une partie de la culture nationale 

systématisée. Il ne pensait ni à une assimilation, ni à une pure insertion, mais à 

valoriser les segments régionaux pour un contexte international. C’est le même 

processus de l’insertion des thèmes folkloriques de la Transylvanie ou d’Hongrie, 

dans le contexte de l’Europe Centrale promu et pratiqué par le grand compositeur 

hongrois Bela Bartók. Les motifs régionaux de la Roumanie transylvaine ne 

servaient pas à fortifier les frontières nationales, mais ils étaient plutôt le tremplin 

d’une décentralisation qui se voulait base commune, même si méprisée et 

inconnue, de l’unité et la diversité de la tradition européenne. Si on revient à 

l’Amérique Latine et au génial auteur de Macounaïma, ce fragment de Tania 

Carvalhal synthétise bien l’importance de la tradition nationale et la fertilité des 

études régionalistes qui se déplacent vers les horizons internationaux: «Mário de 

Andrade avait compris ce que Alencar avait pressenti: que l’entité nationale 

n’existerait pas sans l’insertion des ses parties. C’est pour ça que Mário de 

Andrade a cherché la ‘dé-géographisation’, entendue comme un processus grâce 

auquel il serait possible découvrir, au delà des différences régionales, une unité 

subjacente relative à son identité» (Carvalhal, 2003, p. 146). 

A la tradition anthropophagique on peut ajouter le discours sur la 

créolisation du monde envisagé par Edouard Glissant, fondé sur la notion d' 

«identité multiple». C’est l’union utopique, impossible d’un «espace (qui) est 

simultanément exploré et constitué, retrouvé par sa métamorphose en lieu d’une 



 

recherche», selon la belle expression de Jean-Marc Moura, dans le contexte 

caribéen, proche, pour beaucoup de raisons dont celle latino-américaine. (Moura, 

2007, p. 195). «Je peux changer, en échangeant avec l’Autre, sans me perdre 

pourtant ni me dénaturer» (Glissant, 2005, p. 25), déclare Glissant. Face au 

binarisme des discours de et sur la négritude et l'assimilation, Glissant identifie 

une troisième voie qui s’ouvre à une tradition «diverse», si l’on peut appeler de 

cette manière, inaccomplie, en discussion continuelle, approximative, «où les 

ethnies et les cultures coexistent sans vraiment s’interpénétrer» (Glissant, 2005, p. 

50). On peut dire, en suivant Glissant, que l’Amérique Latine doit se créoliser, 

c’est-à-dire, «trembler» sans tremblements de terre, se multiplier sans 

multiplications de guerre. La culture proposée par Glissant semble la relation de la 

tradition comme crise. Il s’agit, en effet, d’une crise permanente qui, loin 

d’empêcher le processus de formation de connaissance, permet de percevoir le 

phénomène littéraire comme une dynamique vivante et significative. Si la culture 

et la tradition sont en crise permanente, cette crise est fructueuse. 

Le Monde tremble, se créolise, c’est-à-dire se multiplie, mêlant ses forêts et ses mers, 

ses déserts et ses banquises, tous menacés, changeant et échangeant ses coutumes et ses 

cultures et ce qu’hier encore il appelait ses identités, pour une grande part massacrées. 

La pensée archipélique tremble de ce tremblement, bouleversée de ces crises 

géologiques, traversée de ces séismes humains, elle repose pourtant auprès des rivières 

qui enfin s’apaisent et des lunes qui languides s’attardent. Mais elle n’est pas, cette 

pensée, un seul emportement indistinct, ni une plongée sourde aux profondeurs, elle 

chemine selon des réseaux qui s’attirent et qui n’abandonnent aucun donné du monde 

loin du monde. Elle ouvre sur ce que Montaigne appelait «la forme entière de l’humaine 

condition», la forme, non pas l’Un, ni une essence, mais une Relation dans une Totalité. 

Le tremblement est la qualité même de ce qui s’oppose à la brutale univoque raide 

pensée du moi hormis l’autre. Aurons-nous la hardiesse de rapprocher ces limailles, 

sans trop attendre de la compassion, ni de la loi, qui n’y suffisent pas? la compassion 

n’est souveraine que quand elle exige résolument et continûment la justice, la loi n’est 

juste que quand elle s’inspire sans limites de la pensée du Tout. 

Nous entendons cette tempête continue, qui trame pour nous la Relation. Il reste à 

rappeler, ce que nous n’avons pas encore soutenu, que la créolisation dans la Caraïbe, 

comme au Brésil, a été accélérée par la déportation des peuples africains, qui ont sans 

aucun doute contribué à radicaliser ici les oppositions et par conséquent les symbioses 

entre tant d’éléments, de vies et de mort, d’ignorances et de savoir, de musiques et de 

silence, de souffrances et de joie, convoqués dans cette région du monde. Des peuples 

déportés puis semés ainsi sur une si énorme étendue retrouvent à douleur les traces de 

leurs cultures abandonnées, en même temps qu’ils se disposent plus volontiers aux 

autres...: Ils créent de l’inattendu. La musique de jazz est un tremblement, elle a d’abord 



 

rayonné, dans le Sud des Etats-Unis, en musique archipélique, avant de se 

continentaliser. 

Dans la Caraïbe, les oiseaux Zémi ont rencontré à la fin les oiseaux d’Afrique. Le 

koribibi, survivant à la Conquête, et inspiré du Serpent à plumes, partage la nuit des 

cases avec l’oiseau Sénoufo, invisible évadé du bateau négrier. (Glissant, 2005, pp. 75-

77). 

La tradition est le résultat d’un parcours qui est à la base d’une unité entre le 

passé et le présent et, au contraire d’une lecture superficielle, elle ne se présente 

jamais comme un instrument de connaissance rigide ou extrêmement fixe, mais 

plutôt, à cause de son étymologie, tradit, c’est-à-dire, «transmit», transfère, 

consigne à la postérité ce que l’histoire a gardé dedans de ses canaux. Même si 

elle peut, comme, évidemment, tout procès humain de périodisation, s’égarer ou 

se méprendre, la tradition ne romps pas, ne fragmente pas, ne s’exonère pas des 

nouveautés, mais plutôt, en les filtrant, opère un jugement puissant car tout ce 

qu’elle rencontre dans son flux mobil enrichit la transmission de la culture. Au 

contraire, exalter la singularité ou la partialité d’un acte culturel équivaut à 

détruire la capacité de construction dans un contexte plus ample. 

La littérature comparée se veut «une et multiple», comme bien le souligne 

Claudio Guillén. La «tradition mobile», à laquelle nous avons fait allusion, répond 

à ces critères d’unité et multiplicité, en s’unifiant et en se multipliant dans d’autres 

traditions mobiles que suivent les soucis de la recherche des lettres, et non pas des 

armes. 

 

 
BIBLIOGRAPHIE 

AMADO, Jorge. A Ronda das Américas. Salvador: Fundação Casa de Jorge Amado, 

2001. 

ANDRADE, Mário de. A lição de amigo. Cartas de Mário de Andrade a Carlos 

Drummond de Andrade. Rio de Janeiro: José Olympio, 1982. 

ANDRADE, Oswald de. Revista de Antropofagia, Ano 1, No. 1, maio de 1928. 

BECK, Ulrich. Lo sguardo cosmopolita, Roma: Carocci, 2005. 

BERND, Zilá. (org.). Americanidade e transferências culturais. Porto Alegre: 

Movimento, 2003. 



 

BESSIÈRE, Jean. «Théorie et critique littéraires contemporaines». In: Coutinho, Eduardo 

(org.) Fronteiras imaginadas. Rio de Janeiro: Aeroplano, 2001, pp. 13-47. 

BLOCK DE BEHAR, Lisa. “Préface”. In: Block de Behar, L. (org.) Comparative 

Literature. Issues and Methods/ La littérature comparée. Questions et méthodes. 

Montevideo: AILC, 2000, pp. VII-XIII. 

CAMPOS, Haroldo de. “Miramar na mira”. In: Oswald de Andrade, Memórias 

sentimentais de João Miramar. São Paulo: Globo, 2004, pp. 19-60. 

CARVALHAL, Tania Franco. O próprio e o alheio: ensaios de literatura comparada. São 

Leopoldo: Unisinos, 2003. 

CARVALHAL, Tania Franco. “La littérature comparée dans le monde. Questions et 

méthodes”, In: Tania Franco Carvalhal (org.), Comparative Literature Worldwide: Issues 

and Methods/ La littérature comparée dans le monde. Questions et méthodes, Porto 

Alegre : AILC, 1997, pp. 9-14. 

CHANADY, Amaryll, Entre inclusion et exclusion. La symbolisation de l’autre dans les 

Amériques. Paris : Honoré Champion, 1999. 

GLISSANT, Edouard. La cohée du Lamentin. Paris: Gallimard, 2005. 

KRYSINSKI, Wladimir. Il romanzo e la modernità. Roma: Armando, 2003. 

MCCLENNEN, Sophia. “La cultura latinoamericana y los estudios interamericanos: 

proposiciones, peligros, posibilidades”. In: D'Angelo, Biagio (org.) Espacios y discursos 

compartidos en la literatura de América Latina. Lima: Fondo Editorial de la Universidad 

Católica Sedes Sapientiae, 2004, pp. 259-272. 

MONTAIGNE, Michel de. Essais. Introd. et notes de Maurice Rat. Paris: Garnier, 1962. 

MOURA, Jean-Marc. «Des discours caribéens». In: D’hulst, Lieven et al. Caribbean 

Interfaces. Amsterdam-New York: Rodopi, 2007, pp. 185-202. 

NITRINI, Sandra (org.). Aquém e além mar. Relações culturais : Brasil e França. São 

Paulo: Hucitec, 2000. 

POUILLON JEAN, «Tradition : transmission ou reconstruction», In: J. Pouillon, Fétiches 

sans fétichisme. Paris: Maspero, 1975, pp. 155-173. 

RIVAS, Pierre. «Latinité et francophonie dans un monde globalisé». In: José Luis Jobim 

et al. (org.) Sentido dos lugares. Rio de Janeiro: Abralic, 2005, pp. 166-172. 

SAID, Edward. Humanismo e crítica democrática. São Paulo: Companhia das Letras, 

2007. 


