
 

 

 

SILVIANO SANTIAGO E O LUGAR ONDE O SOL SE PÕE: entrelugares 
epistemológicos ao sul da fronteira-sul 

Edgar Cézar Nolasco1 

A América Latina institui seu lugar no mapa da civilização ocidental graças 
ao movimento de desvio da norma, ativo e destruidor, que transfigura os 

elementos feitos e imutáveis que os europeus exportavam para o Novo 

Mundo. [...] Sua geografia [da América Latina] deve ser uma geografia de 

assimilação e de agressividade, de aprendizagem e de reação, de falsa 

obediência. (SANTIAGO. Uma literatura nos trópicos, p. 16) 

 

Entre o sacrifício e o jogo, entre a prisão e a transgressão, entre a submissão 

ao código e a agressão, entre a obediência e a rebelião, entre a assimilação e 

a expressão ─ ali, nesse lugar aparentemente vazio, seu templo e seu lugar de 

clandestinidade, ali, se realiza o ritual antropófago da literatura latino-

americana. (SANTIAGO. Uma literatura nos trópicos, p. 26) 

 

O que Quijano está propondo aqui nada mais é que desobediência epistêmica. 

Sem tomar essa medida e iniciar esse movimento, não será possível o 

desencadeamento epistêmico e, portanto, permaneceremos no domínio da 

oposição interna aos conceitos modernos e eurocentrados, enraizados nas 

categorias de conceitos gregos e latinos e nas experiências e subjetividades 

formadas dessas bases, tanto teológicas quanto seculares. (MIGNOLO. 

Desobediência epistêmica, p.288) 

 

A opção descolonial é epistêmica, ou seja, ela se desvincula dos fundamentos 

                                                
1 Edgar Cézar Nolasco é professor da UFMS e Coordenador do Grupo de Pesquisa Núcleo de 

Estudos Culturais Comparados – NECC – UFMS e Pesquisador-visitante e Associado ao PACC-

UFRJ. 



 

 

18 

genuínos dos conceitos e da acumulação de conhecimento. [...] Pensamento 

descolonial significa também o fazer descolonial, já que a distinção moderna 

entre teoria e prática não se aplica quando você entra no campo do 

pensamento da fronteira e nos projetos descoloniais. (MIGNOLO. 

Desobediência epistêmica, p. 291) 

Entre uma geografia de falsa obediência, entre a obediência e a rebelião, 

como quer Silviano Santiago, e entre a desobediência epistêmica, como quer 

Walter Mignolo, ambos ancorados em uma opção descolonial epistêmica 

permitem a inscrição de um lugar crítico fronteiriço de base de um fazer 

descolonial, “já que a distinção moderna entre teoria e prática não se aplica 

quando você entra no campo do pensamento da fronteira” (Mignolo), como é o 

meu caso que, enquanto intelectual fronteiriço, penso, ensino e escrevo da 

fronteira-sul ( Mato Grosso do Sul / Brasil, Paraguai e Bolívia), mais conhecida 

como lugar onde o sol se põe, lócus geoistórico e territorial esse ainda esquecido e 

ignorado pelos centros do pais e do mundo.  

Explicado o título de meu texto, volto-me para uma articulação crítica 

conceitual entre o que propõem o crítico brasileiro e o argentino, visando pontuar 

e buscar uma discussão crítica que leve em conta, como condição sine qua non, o 

lugar de onde tal reflexão está sendo pensada. No meu caso, a fronteira-sul, 

enquanto um “entre-lugar”, faz toda a diferença, posto que pensar dessa margem 

outra demanda, ao fim e ao cabo, uma “epistemologia fronteiriça” específica. 

Silviano Santiago, especificamente com seu ensaio “O entre-lugar do discurso 

latino-americano”, ajuda-me nessa direção. Da perspectiva fronteriza por mim 

privilegiada aqui, quero entender que do lugar da fronteira-sul de onde erijo minha 

reflexão crítica, mas penso na América Latina como um todo, a “originalidade” 

(Santiago) da crítica fronteriza não poderia estar na “cópia” ao modelo crítico da 

Europa ou dos Estados Unidos, como uma crítica brasileira, que não levou em 

conta a discussão iniciada pelo crítico brasileiro, teria pensado, quando, na 

verdade, sua especificidade cultural está em sua origem, como já advertira 

Silviano na década de setenta.. A discussão levantada pelo crítico tomou 

proporções e ramificações várias, mais o fato de que o texto crítico é datado 

historicamente, mas está no bojo da discussão levantada por Silviano uma visada 

crítica pós-colonial/ocidental que não foi escutada devidamente pela crítica 

brasileira. Quero pensar que, por mais que o pensamento da fronteira latina tenha 

sofrido na própria pele a imposição discursiva, crítica e cultural do poder 

itinerante dos centros hegemônicos do país e de fora, por meio, quase sempre, da 



 

19 

própria academia periférica, como a minha de onde ensino, penso e escrevo, 

subsistiu ao poder do outro vindo de fora um traço cultural específico que 

sobreviveu inscrito no balbucio, nas manifestações culturais e sociais do sujeito 

fronterizo da zona de fronteira. Não estou, com isso, sendo bairrista nem 

provinciano, nem muito menos sendo nacionalista; muito pelo contrário, o que 

estou dizendo é que há, porque houve, algo da especificidade (“origem”) do lócus 

geoistórico cultural do lugar de fronteira que, por mais que a crítica dos centros 

tenha tido boa intenção, simplesmente não foi alcançado pela crítica dos centros 

por ela se encontrar fora de tal localização geoistórica, geopolítica, territorial e 

epistemológica. A fronteira aqui é real e imaginária ao mesmo tempo. Mas isso 

pouco importa. Porque o que importa mesmo é saber que apenas uma 

epistemologia fronteriza, que emirja desse lócus, pode propor uma discussão 

crítica descolonial referente àquela verdade histórica imposta pelo Sistema 

Colonial Moderno nos trópicos. 

Resta-me advertir, desde o início, que não estou afirmando que a leitura 

defendida por Silviano era de cunho pós-colonial. Todavia vejo esboçar-se ali 

uma preocupação de fundo pós-colonialista. E, sem dúvida, os ensaios posteriores 

do crítico convergiram para tal visada crítica de forma bastante clara. Estou 

afirmando que o “entre-lugar” já sinalizava esse percurso buscado pelo crítico 

brasileiro. Hoje, indiscutivelmente, Silviano é o maior representante de uma 

visada pós-colonial no Brasil e um dos críticos brasileiros mais lidos nas 

discussões pós-coloniais e subalternas latinas2. Quero entender que tal mobilidade 

crítica encontrada na vivência crítica do intelectual se deu pelo fato de o crítico 

passear por várias tendências críticas, como a antropológica, por exemplo, e não 

ter medo de fazer grandes amizades nos trópicos, como a que estabeleceu com 

Derrida, Foucault e Lévi-Strauss (já convocados no ensaio de 78), entre outros. O 

“entre-lugar”, escavado por Silviano para pensar a cultura (Literatura) brasileira e 

latina, permitiu que o crítico convocasse a crítica e os amigos que podiam ajudá-lo 

a compreender melhor nossa realidade brasileira latina. Essa mobilidade crítica, 

vivenciada pelo crítico brasileiro e que, a seu modo, corroborou uma 

descentralização crítica inerente à própria crítica brasileira, pode ser bem ilustrada 

por estas palavras de Denílson Lopes: 

                                                
2 Ver John Beverley, Subalternidad y representación, e Walter Mignolo, Histórias locais/Projetos 

globais, entre outros. 



 

 

20 

Como se dissesse onde queres Derrida sou Minas Gerais, onde queres cultura, sou 

literatura, onde queres Mário de Andrade, sou pós-modernidade, onde queres Borges, 

sou Puig, onde queres o professor, sou Lou Reed, Clara Nunes, Antony & the Johnsons. 

Ou tudo ao contrário e ao mesmo tempo. Trânsito entre saberes, linguagens, conceitos e 

perspectivas teóricas. Trajetória errática e múltipla entre o desejo de estar no seu tempo 

e abrir, refazer tradições. O entre-lugar é espaço concreto e material, político e 

existencial, local, midiático e transnacional de afetos e memórias.3 

O conceito de “entre-lugar”, mais do que ser um espaço concreto e material, 

mais do que se prender a um local, apresenta-se como um conceito epistemológico 

fronterizo por excelência. Quero entender, considerando o lugar de onde erijo 

minha discussão, que nessa visada de base pós-colonial ele pode contribuir ainda 

mais com a reflexão crítica feita de uma zona periférica como a da fronteira-sul do 

país. Como mostrarei depois, na fronteira que assinala o lugar onde o sol se põe 

(Ocidente), matizada pela cor sanguinolenta do crepúsculo oscilante, bordam-se 

entrelugares por onde transitam ─ numa aparente convivialidade da diferença 

colonial marcada por uma hostipitalidade (Derrida) e por um gesto transculturador 

continuum (seja para o bem ou para o mal) ─ brasiguaios, sem terra, pantaneiro, 

andariego do cerrado, bolivianos, paraguaios, sul-mato-grossenses, bugres, além 

de línguas subalternas como o portunhol e o guarani ─ todos, a seu modo, 

reclamam, ou propõem a insurgência de uma epistemologia específica do lugar 

como forma de barrar que o outro, o de fora, continue a falar (representar) pelo 

sujeito da fronteira-sul. O “entre-lugar” parte de um lugar específico 

(territorialmente falando) para suplantá-lo por meio de uma epistemologia 

fronteriza. É nessa direção que a fronteira-sul, enquanto um lugar poroso, 

territorial e imaginário, propõe como saída infindáveis entrelugares visando 

encampar, numa relação diferencial, a diferença colonial (Mignolo) que não 

poderia ser contemplada por uma conceito de “entre-lugar” que não fosse de 

natureza epistemológica. 

Reitero, mais uma vez, que o “entre-lugar” de Silviano avançou no tempo 

afora (1978) permitindo que a crítica brasileira o lesse até no entre-dito. Chego e 

detenho-me, assim, nas duas passagens do crítico apostas como epígrafes e que 

mais me interessam no momento. A prática de desviar a norma da América latina, 

com relação ao que vinha da Europa e, depois, dos Estados Unidos, mostra, entre 

outras coisas, que esse entre-lugar brasileiro e latino não pode mais ser tomado 

                                                
3 LOPES. No coração do mundo, p.28. 



 

21 

como um despejadouro de tudo o que fora pensado sobre ele, principalmente 

quando aqueles pensam com base numa boa intenção crítica messiânica e 

salvífica. A prática antropofágica de assimilar, de contaminação defendida por 

Silviano acabou por nos mostrar que a crítica fronteriza rechaçou tudo, ou quase, 

o que não servia para pontuar, ao fim e ao cabo, suas especificidades culturais 

locais. O que, por sua vez, não que dizer que tal crítica fronteriza ignorou os 

postulados da crítica moderna que sempre imperou nos trópicos. Daí, de minha 

abordagem, entra em cena a “falsa obediência” percebida sagazmente por 

Silviano. “Falsa obediência” não significa falta de obediência; mas, pelo contrário, 

uma obediência outra, isto é, uma epistemologia fronteriza advinda do lócus 

geoistórico cultural latino, centrada numa opção pós-colonial. Enfim, com a “falsa 

obediência” proposta por Silvano naquele contexto repressivo e castrador de 1978 

entrevejo uma lição crítica de fundo pós-colonial que convocava a todos para 

aprender a desaprender a lição crítica moderna cristalizada nos trópicos. Nesse 

sentido, entendo que Silviano não deslegitimou as ideias críticas europeias 

migradas para o Sul; mas, em contrapartida, não ficou presas a elas, repetindo-as 

acriticamente como tão comumente aconteceu no Brasil e em toda a América 

Latina. Os ensaios críticos posteriores ao do “entre-lugar” comprovaram isso. 

Nessa direção, Uma literatura nos trópicos (1978) representou a barragem 

antecipada contra o sistema colonial moderno e a passagem para um entre-lugar 

enquanto possibilidade de descolonizar as regras impostas pelo discurso colonial 

moderno como único modo de ler nos trópicos. A saída do entre-lugar foi 

estratégia crítica, especificamente epistemológica, quando pensada por um crítico 

brasileiro e em língua portuguesa. Tem razão Mignolo quando se surpreende de 

que no Brasil há uma tendência crítica “para receber e avaliar teorias 

‘estrangeiras’, sejam da Europa ou dos Estados Unidos.”4 Com a ideia crítico-

conceitual do crítico brasileiro acerca do “entre-lugar”, a crítica brasileira, 

sobretudo aquela pensada das bordas desse país de imensidão territorial absurda, 

aprendeu a desaprender (Mignolo) as lições e os conceitos migrados dos grandes 

centros do país e do mundo, tidos como absolutos e verdades incontestes. “Falar 

contra, escrever contra” na América Latina era a opção descolonial assumida por 

esse “entre-lugar” que impunha, a seu modo, uma desobediência epistêmica com 

relação ao pensamento moderno de natureza dualista. Ao propor uma leitura 

                                                
4 MIGNOLO. Histórias locais/Projetos globais, p. 16. 



 

 

22 

crítica outra, que não se prendesse mais ao velho e rançoso estudo das fontes e das 

influências, Silviano já sinalizava uma leitura que se voltava para a “diferença” 

colonial, cujas produções culturais latinas traziam inscritas em seu corpo 

subalterno. Destaco uma passagem de Eneida Maria de Souza, por entender que 

foi ela quem melhor compreendeu, e avançou, a proposta crítica defendida por 

Silviano:  

No caso da concepção do “entre-lugar”, não se trata de uma abstração filosófica ‘fora do 

lugar’, mas de uma posição que visa representar a cultura brasileira entre outras, 

retirando novos objetos teóricos das obras ensaísticas e ficcionais. A importância desse 

texto para a polêmica nacional em torno da dependência reside na relação estreita que o 

conceito mantém com as teorias modernistas, como a antropofagia oswaldiana e a 

“traição da memória” de Mário de Andrade, que iniciaram o diálogo transcultural de 

modo a transformar a atraso e o subdesenvolvimento nacionais em resposta eufórica e 

positiva, pela assimilação “sábia e poética”, de algumas conquistas modernas.5 

A segunda passagem de Silviano aposta como epígrafe retoma a primeira e a 

conclui. Quero ver desenhar-se nela em alto-relevo, mais do que uma 

problematização, uma conceituação possível para o que chamo de entrelugar 

fronterizo epistemológico. No plano territorial, encontramos as peripécias que 

fazem o corpo da fronteira-Sul de Mato Grosso do Sul: “entre o sacrifico e o jogo, 

entre a prisão e a transgressão, entre a submissão ao código e a agressão, entre a 

obediência e a rebelião, entre a assimilação e a expressão”, entre a lei e o fora da 

lei, temos uma fronteira real e imaginária que impõe suas próprias normas 

específicas de sua condição de transfronteiridade, ou entre-fronteiridade. Essa 

condição impõe à fronteira que ela seja de ordem transcultural contínua. Já no 

plano epistemológico, se é que é possível separar o territorial do epistemológico 

quando temos a fronteira como ponto de partida da discussão crítica, ali, nesse 

(entre) lugar aparentemente vazio, pois que ele gera sua específica zona de 

conhecimento e de produção de saber, visando dialogar com o fora, ou dali, 

emerge um ritual transcultural por excelência que produz toda uma crítica 

assentada numa epistemologia fronteriza que, a seu modo, barra a boa intenção de 

uma teoria e de uma crítica itinerantes que simplesmente hospedam-se na casa da 

anfitriã bárbara, selvagem e fronteriza. Desfazer um costume histórico pode levar 

uma eternidade. Os entrelugares fronterizos escavaram para si uma aprendizagem 

de desobediência com relação a tudo o que fora imposto em seu lócus geoistórico 

                                                
5 SOUZA. Crítica cult, p. 52-53. 



 

23 

cultural à revelia de sua memória, de seu discurso e de sua história local. 

Clandestinamente e epistemologicamente os entrelugares fronterizos barram 

aquela crítica moderna que ainda teima em impor seu lugar/discurso hegemônico 

sobre os demais lugares (ou entrelugares) periféricos. “O entre-lugar do 

discurso...” nos ensinou essa e muitas outras lições críticas. 

Detenho-me, agora, ao texto “Desobediência epistêmica: a opção 

descolonial e o significado de identidade em política” (2007), de Walter Mignolo, 

por ver o esboço de um diálogo entre esse texto e o d”O entre-lugar do discurso 

latino-americano” (1978), de Silviano Santiago, sem desconsiderar a diferença 

cronológica de quase trinta anos entre um texto e outro. Tendo por base uma 

discussão levantada por Quijano, o crítico argentino propõe um 

“desencadeamento epistêmico”, isto é, o modo de o crítico de fronteira sair e 

pensar por fora do domínio dos postulados de uma crítica assentada nos conceitos 

modernos e eurocentrados. Quero ver que se forma em tal opção descolonial um 

espaço, um entrelugar que permite a inscrição de tal crítica fronteiriça como 

resposta ao modelo crítico moderno já anteriormente rechaçado por Silviano com 

propriedade intelectual. Tanto Mignolo, quanto Silviano, por estarem propondo 

uma visada crítica outra, apesar de erigirem seus discursos a partir de loci 

geoistóricos diferentes, não deslegitimam as “ideias críticas europeias”; antes, 

passam por elas e as procuram ler na “diferença” colonial. Como já salientei, o 

crítico brasileiro não fica preso aos postulados presididos por um Derrida, Lacan 

ou Foucault. Pelo contrário, os lê no momento em que suas teorias podiam ajudar 

a compreender melhor os problemas brasileiros e latinos. Aliás, para não ser 

injusto com ninguém, que texto crítico não é datado, trazendo inscrito, pelo menos 

em parte, seu prazo de validade? Textos, ou melhor, conceitos como o de “entre-

lugar”, ou o de ‘desobediência epistêmica” ajudam-nos a pensar por fora de uma 

política imperial que grassou nos trópicos por muito tempo. Daí eu reafirmar que 

ambos os conceitos operam uma prática descolonial epistêmica, e a fazem sem 

ignorar os conceitos modernos por meio dos quais se acumulou e se repetiu um 

conhecimento totalizante e sumariamente excludente. O “entre-lugar” não pode 

ser apenas um lugar situável no espaço e no tempo. Enquanto uma prática 

descolonial epistêmica, o “entre-lugar” significa um lugar geopolítico do 

conhecimento da política do “entre-lugar”, das pessoas do “entre-lugar”, das 

línguas do “entre-lugar”, das produções culturais do “entre-lugar”, das 

subjetividades do “entre-lugar”, enfim, de tudo o que pertenceu historicamente a 

um entrelugar e que foi negado pelo pensamento ocidental. De acordo com 



 

 

24 

Mignolo, “pensamento descolonial significa também o fazer descolonial, já que a 

distinção moderna entre teoria e prática não se aplica quando você entra no campo 

do pensamento da fronteira e nos projetos descoloniais.”6 Detive-me, assim, nas 

duas passagens de Mignolo apostas como epígrafes a este texto. 

Da fronteira-Sul, da tríplice fronteira (Brasil/Paraguai\Bolívia), desse 

entrelugar fronterizo, o pensamento descolonial sobrevive nas mentes, nos corpos 

e nas línguas dos sujeitos atravesados do e pelo entrelugar. Resta-me, na condição 

de intelectual que trabalha, pensa e escreve da zona de fronteira-Sul, não entrar no 

campo do pensamento da fronteira, mas, sim, pensar a partir de um fazer 

descolonial de um entrelugar fronterizo, visando a produção de um olhar crítico 

não mais preso a conceitos monotópicos e universais, mas com certeza 

pluritópicos e pluriversais, como já assinalados no texto de Silviano e reforçado 

pelo de Mignolo. 

Antes de me deter em meu lócus geoistórico cultural, tendo a fronteira-Sul 

como referente e ponto de partida da discussão, mesmo quando ela seja tomada 

apenas como uma paisagem subalterna do lugar, quero pontuar, brevemente, o 

quanto as proposições de Silviano e de Mignolo ajudam-me a pensar melhor a 

partir do lugar (entrelugar) onde me encontro situado no presente. E o faço a partir 

de uma comparação do próprio Mignolo feita no livro Histórias locais/Projetos 

globais: “a fagocitose de Kusch está próxima da ‘transculturação’ de Ortiz ([1940] 

1995), do ‘entre-lugar’ de Santiago (1978) e de minha própria noção de 

‘pensamento liminar’”.7 É inerente à feliz aproximação conceitual feita por 

Mignolo a presença da diferença colonial. Apesar da lembrança aproximativa feita 

pelo crítico argentino, quero entender que ela torna pública uma denegação por 

parte do crítico com relação ao conceito de “entre-lugar” do crítico brasileiro, pelo 

menos com relação ao discutido no livro Histórias locais/projetos globais. Vejo 

que tanto o conceito de “entre-lugar” quanto o de “pensamento liminar” 

(e)laboram uma lógica outra, uma epistemologia outra, oportunizando que a partir 

de um entrelugar um pensamento outro (liminar) possa ser articulado, tendo por 

base a diferença colonial como única forma capaz de barrar o imposto pelo 

sistema colonial moderno. Tomo o conceito de “entre-lugar” de Silviano como um 

                                                
6 MIGNOLO. Desobediência epistêmica, p. 290-191. 

7 MIGNOLO. Histórias locais/Projetos globais, p. 216. 



 

25 

entrelugar fronterizo capaz, por sua vez, de promover um processo transculturador 

infinito por meio do qual posso, enquanto crítico da fronteira-sul, pensar dentro 

dos lugares ou a partir dos entrelugares. A articulação do crítico brasileiro me 

permite, quase quarenta antes depois, entrever a presença da fronteira em seu 

discurso crítico, talvez devido, mas não apenas, à minha localização territorial 

fronteriza, da qual não posso abrir mão em meu discurso. Mas não sejamos tão 

localistas. Acontece que a transculturação, assim como o próprio corpo distendido 

da fronteira, contaminam a epistemologia desse entrelugar resultante, mostrando-

nos que a fronteira, mais do que um lugar, apresenta-se como a única condição 

possível para uma reflexão que convoca as demais teorias e críticas migradas ou 

do centro mesmo do pais, ou da própria América Latina. Nesse particular, e 

pensando em termos de Brasil, o problema para o qual temos de nos voltar deixa 

de ser as lições críticas eurocêntricas ou norte-americanas e passa a ser aquela 

pensada sobre a América Latina, incluindo o Brasil, dos Estados Unidos, ou 

aquela pensada de-dentro da própria América Latina, para a qual o Brasil quase 

sempre fica literalmente de fora da discussão. Questões críticas como essa que 

acabo de mencionar começam a ser resolvidas quando compreendemos que tanto 

o conceito de “entre-lugar”, de Silviano, quanto o conceito de “pensamento 

liminar”, de Mignolo, ajudam-nos a formular uma teorização específica da 

fronteira, esse entrelugar\local geocultural e epistemológico que, para mim, é 

também territorial. 

 

 
1- ENTRELUGARES para uma crítica selbaje & fronteriza8 

O local está inscrito no global. (...) A articulação do local e do global 
inscreve-se numa determinada herança colonial. MIGNOLO 

As palavras “selbaje” e “fronteriza” eu as colhi da fronteira-sul, lugar onde 

o sol se põe por sobre a fronteira e que, a seu modo, me leva ao encontro de meu 

próprio bios familiar, histórico e cultural. Tais palavras, entre outras não 

entendidas por mim, foram pronunciadas por paraguaios, bolivianos, brasiguaios, 

“bugres”, indígenas, sul-mato-grossenses, pantaneiros, galponeiros e andariegos; 

                                                
8 Sobre a discussão que proponho a partir desse subtítulo, sugiro ao leitor que veja meu livro Perto 

do coração selbaje da crítica fronteriza (2013), no qual me detenho especificamente no assunto 

aqui abordado. 



 

 

26 

mas também as sorvi das páginas poéticas de Diegues e de Serejo, além, claro, das 

páginas críticas de Mignolo e das páginas poético-críticas de Anzaldúa, entre 

outros. Eu mesmo descobri, para minha surpresa, que tais palavras não me eram 

estranhas desde minha infância vivida na fronteira com o Paraguai, ali à beira do 

rio Dourados. Minha memória cultural está atravesada pelas conversas dos 

ervateiros e campeiros da região. De toda essa herança e errância cultural e 

histórica, sobrevive, em minhas sensibilidades biográficas, o canto melancólico do 

urutau como mimetizador de uma paisagem local que não se deixa emoldurar 

pelas palavras. 

A fronteira-sul de onde erijo meu discurso crítico, por simbolizar, 

ocidentalmente, o lugar em que o sol se põe, e metaforicamente espelhar a 

condição de crepúsculo oscilante sanguinolento, demanda a ascensão de uma 

epistemologia fronteriza específica que dê conta de refletir acerca desse lugar 

subalterno por excelência, rechaçando, por conseguinte, quaisquer discursos 

críticos de natureza dualista, acadêmica e disciplinar, isto é, modernos. Tal 

epistemologia outra labora a exumação das histórias, memórias e discursos 

subalternos, permitindo, por conseguinte, a ascensão dos restos9 por fora do 

discurso centralizador da crítica moderna que imperou nos trópicos com sua boa 

intenção messiânica e salvífica. 

Douglas Diegues, em Uma flor na solapa da miséria (2007), ao conceituar 

seu “portunhol salbaje” inconceituável, contorna parte da paisagem biográfica e 

do lugar geoistórico e territorial da fronteira-Sul de onde erijo minha reflexão, 

cuja proposta essencial visa correr por fora de uma repetição crítica moderna que, 

desde que fronteira aqui é fronteira, não fez e não faz outra coisa senão repetir à 

exaustão uma prática teórico-crítica dos centros hegemônicos, tanto do país 

quanto eurocêntricos e norte-americanos nas mesmas proporções, que aqui soa (ou 

deveria) como caduca e fora do lugar. A Academia periférica, por excelência, é o 

                                                
9 Faço aqui uma alusão ao livro O mundo pós-americano, de Fareed Zakaria, apesar de não 

concordar plenamente com as ideias do autor. (Se quisermos entender o que significa a “ascensão 
do resto”, temos de compreender por quanto tempo esse resto ficou adormecido. A dominação 

intelectual e material do Ocidente não é nem recente nem um fenômeno efêmero. Vivemos num 

mundo ocidental há meio milênio. Apesar da ascensão de outras nações e continentes, as sombras 

do Ocidente se estenderão e seu legado se aprofundará por muitas décadas vindouras, talvez mais 

do que isso. (FAREED. O mundo pós-americano, p. 63) 



 

27 

arquivo guardião dessa sapientia moderna ultrapassada, hegemônica, acadêmica e 

disciplinar. De modo que articular, hoje, um discurso crítico fronterizo é, em sua 

essência, refletir contra o pseudodiscurso crítico propagado e defendido dentro 

dela. Em resumo, a Academia periférica, ressalvadas as diferenças, não sofre de 

um mal de arquivo radical. Logo, por fazer parte de uma Universidade que beira a 

zona de fronteira, busquei situar-me e pontuar o meu discurso crítico como forma 

de, assim, convocar o discurso acadêmico moderno para uma conversa crítica10 

consciente de seu lugar de origem e situação geoistórico cultural. “U portunhol 

salbaje, afirma Diegues, es la língua falada em la frontera du Brasil com u 

Paraguai por la gente simples que increiblemente sobrevive de teimosia, brisa, 

amor al imposible, mandioca, vento y carne de vaca”. Se, por um lado, não faço 

parte dessa gente simples que incrivelmente vive de teimosia, por outro lado, tenho 

a consciência de que pelo fato de ter nascido na fronteira e ter vivido ali durante 

toda a infância ouvindo um entrecruzares de linguagens e de gentes saídas dos 

dois lados da fronteira, adestrei meu ouvido e procurei a sobrevida (Derrida) de 

uma consciência de um intelectual da fronteira que me permitisse aproximar (-me) 

mais de perto da “herida abierta” (Anzaldúa) do sujeito fronterizo e falar, não 

sobre ele, mas a partir dele. A teimosia crítica do intelectual fronterizo deve ser 

aquela de uma desobediência epistêmica constante. Apenas uma epistemologia 

salbaje e fronteriza tem o poder de rechaçar o discurso moderno colonial que 

avançou e se perpetuou, por meio da academia sobretudo, nos lugares subalternos, 

impondo, por conseguinte, sua lição castradora de Sistema Colonial Moderno que 

não fez outra coisa senão repetir um modelo de pensar, digamos “estético”, que 

chegou ao seu auge com a globalização econômica do século XX e hoje entra em 

declínio (?) devido a insurgência de epistemologias outras que, sabiamente, não 

ignoram o passado histórico por saberem que outros passados foram previamente 

ignorados pela História Moderna do Ocidente. 

A cor sanguinolenta do crepúsculo oscilante, advinda da fronteira salbaje e 

fronteriza, metaforiza, de forma especular, a “ferida colonial” representada pelos 

sujeitos-fronteiras cuja vida sangra devido ao descaso do poder estatal, bem como 

por conta do poder do discurso hegemônico que, a revelia do bios do lugar, decide 

a melhor forma de compreendê-los e inseri-los na história. Em contrapartida, ou 

                                                
10 Conversa crítica aqui no sentido empregado por Walter Mignolo em Projetos globais/ histórias 

locais. 



 

 

28 

talvez por isso mesmo, a cor matizada do crepúsculo subalterno da fronteira 

proponha redesenhar, contornando na relação diferencial, as bordas imperiais dos 

valores modernos que migraram para a exterioridade visando reforçar sua 

interioridade. Erige-se, assim, uma poética transfronteriza, marcada por uma 

cultura salbaje que brota de todos os lados da fronteira, sobretudo de seu lado 

epistemológico. “El portunhol salbaje es uma música diferente, feita de ruídos, 

rimas nunca bistas, amor, água, sangue, árboles, piedras, sol, ventos, fuego, 

esperma”, conclui Diegues. Parece-me que somente uma crítica salbaje, assentada 

em uma epistemologia fronteriza, nos permite, por exemplo, ver a semelhança na 

diferença de “belleza salbaje bersus belleza civilizada/ belleza di dentro bersus 

belleza de fora” (Diegues), como forma de ver a “belleza invisible” que repousa 

do lado de fora do olhar imperial moderno cristalizado na cultura humana.  

Também o poeta Joca Reiners Terron, com o seu Transportuñol borracho, 

ajuda-me a pontuar o lugar impreciso e borracho que especifica a zona fronteriza 

de onde articulo meu discurso crítico. Entre bárbara e selbaje, a fronteira-sul 

borda suas linhas da ordem do real e do imaginário, pontilhando, ora do lado de 

dentro, ora do de fora, sua força e sua resistência, e sempre impondo, ao seu 

modo, seu discurso fronterizo como resultado possível de uma epistemologia 

gerada nessa zona que quase sempre beira o esquecimento por parte do saber 

moderno, acadêmico e disciplinar. Embarcando no contrabando liricotráfico 

poético de Terron, se, por um lado, podemos nos perguntar “como saber adonde 

se ubica la frontera si non sei onde empieza el dia y si acaba el sueño?”, por outro 

lado, e tendo por base o lócus fronterizo Sul aqui priorizado, entendo que pareça 

ser mais fácil contornar as bordas limítrofes da fronteira em questão, do que se 

valer de sua epistemologia fronteriza para compreendê-la de-dentro de suas 

especificidades culturais. Tal epistemologia escapa à reflexão racional posta em 

prática pelo discurso acadêmico e disciplinar, assim como pelos discursos 

modernos vindos dos grandes centros do país e de fora. Sem querer fazer uma 

apologia rasteira do local, do periférico, do entrelugar fronteiriço ou marginal, o 

fato é que essa zona borrachera produz modos de viver e de pensar específicos do 

lugar. Entre a fronteira, a poesia e o infinito, borda-se “esa broma que llamamos 

vida” de fronteira, cujo papel é transculturar, embriagada pela lucidez do 

abandono, o discurso colonial que teima em se agarrar a um corpo que o rechaça. 

Diferentemente de uma leitura crítica anticolonialista que não fez outra 

coisa senão reforçar o “sistema binário”, quando trabalhamos a relação entre, por 

exemplo, centro x periferia, eixo x fora do eixo, civilizado x bárbaro, Norte x Sul, 



 

29 

entre outras oposições, tomo-as não mais como “entidades”, mas como “divisão 

conceitual do mundo” (Mignolo), mesmo que a configuração do mundo tenha 

mudado sensivelmente. Para um discurso crítico que se situa nas fronteiras dos 

saberes críticos conceituais dos centros como o que postulo aqui, saber que tal 

articulação periférica deve passar por fora de qualquer dualidade crítica redutora é 

tão importante quanto reconhecer que o surgimento e a articulação de uma crítica 

pós-colonial na fronteira passa pelas “sensibilidades locales” (Mignolo) ou 

sensibilidades biográficas de todos os envolvidos na ação. É por priorizar isso que 

procuro agregar, ao recorte epistemológico pós-colonial, uma abordagem da 

crítica biográfica brasileira (Souza), bem como não descartar a importância de 

uma delimitação territorial: a fronteira-Sul, de onde erijo meu discurso, tem de 

fazer toda a diferença na articulação epistemológica defendida. Ressalvadas as 

diferenças, essa prioridade em torno de um lócus territorial e epistemológico 

ilustra o lugar que o Brasil ocupa dentro das discussões pós-coloniais feitas na 

América Latina, assim como o caminho, às vezes solitário, que a crítica brasileira 

tem de trilhar, mesmo com sua capacidade crítica ímpar de dialogar com as 

críticas vindas de fora. É no bojo dessa discussão que conceitos como o de “entre-

lugar”, de Silviano, e o de “pensamento liminar”, de Mignolo, me ajudam a pensar 

a respeito de nossa crítica de fronteira. Se, por um lado, o Brasil, ou vem a 

reboque, ou fica de fora da discussão proposta pelo autor de Histórias 

locais/Projetos Globais, por outro lado, essa teoria crítica pós-ocidental me 

permitiu compreender melhor um certo subalternismo interno que teima em 

subsistir na crítica brasileira, assim como um colonialismo crítico forte entre a 

crítica brasileira e as de fora, como as pensadas em espanhol. Enfim, toda a 

discussão conceitual levantada por mim até aqui serve, em minha discussão, para 

refletir criticamente sobre uma epistemologia “fronteriza” que me dê uma 

compreensão mais de perto do entrelugar de onde vivo, trabalho e penso. Aqui 

não posso inserir uma perspectiva de uma crítica feita nos grandes centros do país, 

apesar de ser tentado a, assim como quero entender que tal perspectiva não pode 

ter a pretensão de que sua discussão alcance minha realidade outra, desse país 

que ainda se faz na bifurcação entre a cidade e o campo, o cerrado e o sertão, os 

centros e as fronteiras desconhecidas. Em parte por conta de sua vasta extensão 

territorial. Discuti sobre isso por todo o meu livro Perto do coração selbaje da 

crítica fronteriza (2013). 

Sinceramente, diferente do que pensam Castro-Gómez e outros, quando 

afirmam que as teorias pós-coloniais têm seu lugar “natural” na América Latina, 



 

 

30 

não entendo que tais teorias tenham seu lugar “natural” no Brasil, precisamente 

porque, aqui, todas as demais teorias têm seu lugar natural exatamente por não o 

ter/ser. É nesse sentido, crítico por excelência, que vejo que os estudos acerca da 

fronteira e do entre-lugar, por exemplo, podem nos ajudar a pensar melhor as 

questões internas da cultura e das produções culturais por fora de uma visada 

“estética moderna” que, apesar de tudo, ainda prepondera, grosso modo, nas 

leituras críticas feitas no Brasil. Salvo exceções, como o próprio Silviano e Eneida 

de Souza, entre alguns outros. Não por acaso, a crítica busca, segundo Castro-

Gómez, não julgar nem legislar, mas sugerir a ideia de que detrás de todos os 

fragmentos que nos constituem, detrás de todas as representações que vêm 

configurando nossa personalidade histórica, não existe uma moral, nem uma 

verdade que garantisse o sentido desses fragmentos e dessas representações. 

Ao sul da fronteira-Sul, ali onde o denominamos de entrelugar fronterizo, 

temos vindo construindo a verdade sobre nós mesmos, gente fronteriza, 

atravessada por uma condição interna de homem-fronteira, que simplesmente não 

autoriza que o outro, o de fora do lócus fronterizo, fale por essa gente que 

construiu seu estado de sobrevida sobre o fio instável da fronteira-Sul. O discurso 

de uma epistemologia fronteriza é a travessia que reúne os povos, as culturas, os 

lugares, as línguas numa relação que não ignora a diferença colonial. 

 
 
REFERÊNCIAS 

ANZALDÚA, Gloria. Borderlands/La frontera: the new mestiza. São Francisco: Aunt 
Lute Books, 2007. 

BEVERLEY, John. Subalternidad y representación. Trad. de Marlene Beiza y Sergio 

Villalobos-Ruminott. Madrid: iberoamericana, 2004. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Estudos culturais. Campo Grande, MS: Ed. 

UFMS, vol. 1, n. 1, jan/ jun. 2009. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Literatura comparada. Campo Grande, MS: 
Ed. UFMS, vol. 2, n. 2, jul/dez. 2009. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Crítica contemporânea. Campo Grande, MS: 

Ed. UFMS, vol. 2, n. 3, jan./jun. 2010 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Crítica biográfica. Campo Grande, MS: Ed. 
UFMS, vol. 2, n. 4, jul./dez. 2010 



 

31 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Subalternidade. Campo Grande, Ms: Ed. 

UFMS, vol. 3, n. 5, jan./jun. 2011. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Cultura local. Campo Grande, MS: Ed. 
UFMS, vol.3, n. 6, jul/dez. 2011. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Fronteiras culturais. Campo Grande, MS: 

Ed. UFMS, vol. 4, n. 7, jan./jun. 2012. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Eixos periféricos. Campo Grande, MS: Ed. 

UFMS, vol. 4, n. 8, jul./dez. 2012. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Pós-colonialidade. Campo Grande, MS: Ed. 

UFMS, vol. 5, n.9, jan./jun. 2013. 

CADERNOS DE ESTUDOS CULTURAIS: Memória cultural. Campo Grande, MS: Ed. 

UFMS, vol. 5, n. 10, jul./dez. 2013. 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. In: CASTRO-GÓMEZ, Santiago y MENDIETA, Eduardo 
(editores) Teorias sin disciplina (latinoamericanismo, poscolonialidad y globalización en 

debate). México: Miguel Ángel Porria, 1998. “Latinoamericanismo, modernidad, 

globalización: prolegómenos a una crítica poscolonial de la razón”, s.p. 

DERRIDA, Jacques & DUFOURMANTELLE Anne. Da hospitalidade. Trad. de Antonio 
Romane. São Paulo: Escuta, 2003. 

DIEGUES, Douglas. Uma flor na solapa da miséria. (Em portuñol) Asunción: Yiyi 

Jambo, 2007. 

LOPES, Denilson. No coração do mundo: paisagens transculturais. Rio de Janeiro: 

Rocco, 2012. P. 21-46: Do entre-lugar transcultural. 

MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF. Dossiê Literatura, língua e 

identidade, nº 34, p.287-324, 2008. 

MIGNOLO, Walter. Histórias locais|Projetos globais: colonialidade, saberes subalternos 

e pensamento liminar. Trad. de Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: Editora 
UFMG, 2003. 

NOLASCO, Edgar Cézar. Perto do coração selbaje da crítica fronteriza. São Carlos: 

Pedro & João Editores, 2013. 

SANTIAGO, Silviano. As raízes e o labirinto da América Latina. Rio de Janeiro: Rocco, 

2006. 



 

 

32 

SANTIAGO, Silviano. O entre-lugar do discurso latino-americano. In: SANTIAGO, 

Silviano. Uma literatura nos trópicos. 2.ed. Rio de Janeiro: Rocco, 2000. P.9-26. 

SOUZA, Eneida Maria de. Crítica cult. Belo Horizonte; Editora UFMG, 2002. P. 47-66: 
O discurso crítico brasileiro 

TERRÓN, Joca Reiners. Transportuñol borracho: 15 joyitas bêbadas de la poesia 

universal contrabandeadas al portuñol salbaje. Assunción: Yiyi Jambo, 2008. 

ZAKARIA, Fareed. O mundo pós-americano. Trad. de Pedro Maia. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2008. 

 

 

 

 


