‘i’t’

4

h
3

i Revista Dialogos Interdisciplinares

GEPFIP/UFMS/CPAQ

Grupo de Estudos e Pesquisa em Formacao Interdisciplinar
de Professores

\
B
0
U7
./

&

-
B b
v

ISSN 2359-5051

FILOSOFIA - DECOLONIALIDAD - Y COMPLEJIDAD, ;QUE LUGAR
OCUPAN HOY EN LA INSTITUCIONES EDUCATIVAS?!

PHILOSOPHY - DECOLONIALITY - AND COMPLEXITY,
WHAT PLACE DO THEY OCCUPY IN EDUCATIONAL
INSTITUTIONS TODAY?

Milagros Elena Rodriguez

RESUMEN

En el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la indagacion sustentamos la
triada: filosofia-decolonialidad y complejidad para dar respuestas a la pregunta: ;qué lugar
ocupan hoy en la instituciones educativas? Por ello, acudimos a las transmetodologias con la
deconstruccion rizomatica, donde rizoma, decolonialidad, complejidad, transepistemes,
transdisciplinariedad concuerdan en la especialisima tarea. En la reconstruccion rizomatica
seguimos filosofando en las preguntas iniciales: ;Qué es el ser? ;Existe Dios? ;Qué es el ser
humano? ;Doénde esta la felicidad? ;Qué hay mas all4 de la muerte? ;Oh ciencia desprovista de
verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuén equivocado han estado
muchos de tus portadores de soberbia e indignidad! Te ha faltado temor de Dios, te ha faltado
asidero, Arché y sabiduria. jCuadn anhelada manera de vivir hoy se necesita en la que la filosofia
se encargue de discutir el entrever de posturas globalistas en contra de la naturaleza del ser
humano! Es la anhelada sabiduria que persigue la filosofia, pero que perdi6 su camino, y que
hoy se ha quedado en las paginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para
accionar sabiamente; joh sabiduria! En ese ;Yo so6lo sé que no sé¢ nada! Que hereda Platon
vivimos maravillosamente en la busqueda del saber; en la que anhelamos como Salomoén la
anhelada sabiduria. Tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofia llena
de grandes aportes; para ello defender el derecho es lo primero. Pero, ;creemos que podemos
hacerlo, que lo merecemos? Las luchas son inmensa por una filosofia latinoamericana, que es
de la liberacion y que bien valdria la pena dedicar tiempo en la educacion a su transcendencia,
en el &nimo de recobrar una educacion patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas
maneras de filosofar.

Palabras clave: Filosofia. Decolonialidad. Complejidad. Lugar. Instituciones Educativas.

Investigacion ubicada en las lineas de indagacion tituladas: Educacién Decolonial Planetaria -
transepistemologias complejas; Transmetodologias complejas y los transmétodos decoloniales planetarios-
complejos, de la autora de esta pesquisay la linea del autor: infegracién comunitaria, Pedagogia y Evaluacion

enla

formacién de profesionales.

2 Postdoctora en las nuevas tendencias y corrientes integradoras de pensamiento y sus concreciones. Doctora

en Ciencias de la Educacion. Doctora en Patrimonio Cultural. Cristiana, venezolana, Matematico, Docente

Investigadora de la Universidad de Oriente, Venezuela. E-mail melenamate@hotmail.com

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

{120}




A2 oo

'@“‘E‘j‘& Revista
EL] i x Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

ABSTRACT

In the complex planetary decolonial project, we uphold the triad of philosophy, decoloniality,
and complexity as our objective of inquiry to answer the question: What place do they occupy
in educational institutions today? Therefore, we turn to transmethodologies with rhizomatic
deconstruction, where rhizome, decoloniality, complexity, transepistemes, and
transdisciplinarity converge in this very special task. In rhizomatic reconstruction, we continue
philosophizing on the initial questions: What is being? Does God exist? What is human being?
Where is happiness? What is beyond death? Oh science devoid of truth, how much you have
contributed to humanity, and at the same time how wrong many of your bearers of pride and
unworthiness have been! You have lacked fear of God, you have lacked support, Arché, and
wisdom. How much we long for a way of life today, in which philosophy is responsible for
discussing the interweaving of globalist positions against human nature! It is the longed-for
wisdom that philosophy pursues, but which has lost its way, and which today has remained in
the yellowed pages of books that tell us how far we need to go to act wisely; oh wisdom! In that
"I only know that I know nothing!" inherited by Plato, we live wonderfully in the pursuit of
knowledge; in which we yearn, like Solomon, for the longed-for wisdom. We have the right to
make our contributions visible and a worthy philosophy full of great contributions; to do this,
defending this right is paramount. But do we believe we can do it, that we deserve it? The
struggles for a Latin American philosophy, one of liberation, are immense, and it would be well
worth dedicating time in education to its transcendence, in the spirit of recovering a patriotic
education, our own authentic one, respectful of the diverse ways of philosophizing.

Keywords: Philosophy. Decoloniality. Complexity. Place. Educational Institutions.

1 EPIGRAFES PRODUCTORES DE LA DIALECTICA-DIALOGICA EN LA
INDAGACION

El nacimiento de la filosofia — en Grecia, en el siglo VI a. C. — es uno de los
acontecimientos mas decisivos en la historia del hombre. (...) La filosofia griega abre
el espacio en el que se moveran y articulardan no soélo las formas de la cultura
occidental, sino las instituciones sociales en las que se encaman esas formas, y
finalmente el comportamiento mismo de las masas. Arte, religion, matematica e
investigaciones naturales, moral, educacidon, accidén politica y econdmica,
ordenamientos juridicos son envueltos por este espacio originario; y el cristianismo y
el lenguaje con el que la civilizacion occidental expresa el mundo; y los mismos
grandes conflictos de la historia de Occidente: entre Estado e Iglesia, burguesia y
proletariado, capitalismo y comunismo (Severino, 1986, p. 13).

Fragmentos de Heraclito de Efeso. La sabiduria (2) se consigue con suprema
dificultad, porque «la naturaleza ama el ocultarse» (3) y «los cavadores de oro cavan
mucha tierra y encuentran poco» (4). La experiencia sensible a poco nos conduce:
«malos testigos los ojos y los oidos para los hombres que tienen almas de barbaros»
(5). Por otra parte, la naturaleza humana no posee la verdad, la divina es quien la posee
(6). Por lo demas, hay muchas verdades relativas: «los asnos preferiran la paja » (7).
«La mar es el agua mas pura y mas impura, para los peces, potable y saludable,- para
los hombres, impotable y mortal (8). «El mas bello de los monos, feo comparado con
el hombre» (9); «el mas sabio de los hombres resulta el mono de Dios» (10) (Escobar,
1952, p. 96).

Los proverbios de Salomén, hijo de David, rey de Israel. Para entender sabiduria y
doctrina, Para conocer razones prudentes, Para recibir el consejo de prudencia,

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l121J




A2 oo
;&“‘E&,ﬁ Revista
EL] i ’ Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

Justicia, juicio y equidad; Para dar sagacidad a los simples, Y a las jovenes inteligencia
y cordura. Oira el sabio, y aumentara el saber, Y el entendido adquirira consejo, Para
entender proverbio y declaracion, Palabras de sabios, y sus dichos profundos. El
principio de la sabiduria es el temor de Jehova; Los insensatos desprecian la sabiduria
y la enseflanza (Proverbios 1).

La tarea de Socrates, la que le fue confiada, dice la Apologia, por el oraculo de Delfos,
es decir, finalmente por el dios Apolo, sera pues hacer que los demas hombres tomen
conciencia de su propio no saber, de su no sabiduria. Para llevar a cabo esta mision,
Sécrates tomara, ¢l mismo, la actitud de alguien que no sabe nada, es decir, la de la
ingenuidad (Hadot, 1998, p.38).

En la antigliedad la filosofia era una manera de vivir, un conjunto de practicas,
ejercicios, habitos, que podia incluir la repeticion de ciertas sentencias, el examen de
conciencia, etc. Es decir, la filosofia no era un discurso erudito desconectado de las
preocupaciones vitales o una practica académica: era, mas bien, un conjunto de
ejercicios espirituales, un arte de vivir o medicina para el alma (Pachon-Soto, 2019,
p-390).

Atin en la extrema humillacion de la prision, en el frio de la celda y el total dolor de
la tortura, aun cuando su cuerpo no fuera sino una llaga viva, todavia puede clamar: -
iSoy otro; soy hombre; tengo derechos! (Dussel, 1996, p.57).

(Qué es la transfilosofia sentipensante? “la transfilosofia es liberadora de los saberes
enclaustrados por la modernidad-postmodernidad-colonialidad; si un brazo fuerte de
las ciencias, y por ende de los saberes-conocimientos. Vuelve a sus preguntas
originarias, dignificando la sabiduria a la luz de la complejidad el planeta-tierra; de la
vida en €él. La transfilosofia es intercultural, pero no por ella de excluyentes de culturas
y maneras de vivir; no es propiedad de cultura alguna y al mismo tiempo es de todas,
no se regodea en lo conseguido de la historia pues redefine sus intenciones a la luz de
las necesidades de hoy, es profundamente des-ligadora y re-ligadora a esencias de la
vida (Rodriguez, 2022a, p.25).

2 EL FILOSOFIA EN EL DEVANEO COLONIAL SEPARADA DE LOS
CONOCIMIENTOS Y DE LA EDUCACION

La filosofia del griego pilogopia que significa amor a la sabiduria, que viene del griego
p1lelv, amar, y cogia, sofia, del latin philosophia. jOh filosofia en la busqueda de las respuestas
a las preguntas esenciales del ser humano: ;Qué es el hombre? ;Cual es su funcion en la tierra?;
entre otras! La dialéctica en especiales didlogos Socraticos pensando en el Arché, fundamento
del universo. Filosofia entramada con la matematica, fildsofos admiradores de esta ciencia-arte-
lenguaje del universo. Filosofia y sentido ;donde te encuentro? ;En qué parte del universo
transciende esta maravilla del pensamiento? Mds aun, ;jacaso en Latinoamérica no hay filésofos
dignos de ser rememorados en la filosofia hoy, en la educacion? Estd documentado que
Aristoteles constantemente dialogaba sobre: ;Qué es el ser? ;Existe Dios? ;Qué es el ser
humano? ;Dénde esté la felicidad? ;Qué hay més alld de la muerte? (Berti, 2010).

Cuan grave error, en aquel entonces en el auge de la ciencia moderna occidental,
separarse de la filosofia antigua la ciencia, separarse de la teologia y rendirse idolo de si misma.
iOh ciencia desprovista de verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuan
equivocado han estado muchos de tus portadores de soberbia e indignidad! Te ha faltado temor

de Dios, te ha faltado asidero, Arché y fundamento. Dios no ha muerto; lo denigro cada corazon

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 122 )

{ J




A2 oo
'@”‘E v Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

negado pensando en la no transcendencia en la que el mismo hombre podras darle respuestas a
aquellas preguntas filosoficas de origen de base y sabiduria; como el humanismo. Has
abandonado a Sofia filosofia occidental moderna. Conveniencia de la colonialidad, de la
dominancia.

En consonancia con todas las necesidades hoy de una filosofia plena en siente /7)
epigrafes presentamos la indagacion. En el primer epigrafe, Emanuele Severino, en su obra
titulada: Filosofia Antigua, nos dice que el nacimiento de la filosofia nace en Grecia, en el siglo
VI a. C. Siendo uno de los acontecimientos mas concluyentes en la historia del hombre. Nos
afirma que la filosofia griega “abre el espacio en el que se moveran y articularan no soélo las
formas de la cultura occidental, sino las instituciones sociales en las que se encaman esas
formas, y finalmente el comportamiento mismo de las masas” (Severino, 1986, p. 13).
Comprendemos asi que todo lo que se dignaba de discutirse en la esfera del conocer pasaba por
el filo de la filosofia; ojala hoy en Latinoamérica nos dignaramos de hacerlo a nuestras maneras
y necesidades.

Nos sigue afirmando el autor que en aquel entonces el arte, religion, matematica e
investigaciones naturales, moral, educacion, acciéon politica y econdmica, ordenamientos
juridicos eran envueltos por la filosofia; y “el cristianismo y el lenguaje con el que la
civilizaciéon occidental expresa el mundo; y los mismos grandes conflictos de la historia de
Occidente: entre Estado e Iglesia, burguesia y proletariado, capitalismo y comunismo”
(Severino, 1986, p. 13), pasaron por el filo de la filosofia. jCuan anhelada manera de vivir hoy
se necesita en la que la filosofia se encargue de discutir el entrever de posturas globalistas en
contra de la naturaleza del ser humano!

En el epigrafe dos el filosofo Francisco Escobar en su obra: Historia de la Filosofia
Antigua Fragmentos de Heraclito de Efeso, nos trae a colacion a la esencia filos6fica Heracliana
a la que como autora retomo siempre en la busqueda de beber aguas profundas concordantes.
Nos niimero los fragmentos de Heraclito de Efeso; nos dice que “la sabiduria se consigue con
suprema dificultad, porque «la naturaleza ama el ocultarse» y «los cavadores de oro cavan
mucha tierra y encuentran poco»” (Escobar, 1952, p. 96); en efecto hoy el ser humano ama lo
superficial y alli se consigue un barro muy gomoso, que muchas veces no le entusiasma por
seguir cavando; asi sigue navegando en la arena confusa en el que cree que sabe.

Nos sigue diciendo el autor que “la experiencia sensible a poco nos conduce: «malos
testigos los 0jos y los oidos para los hombres que tienen almas de barbaros»” (Escobar, 1952,
p- 96); en efecto Heraclito concuerda con la Biblia en esas palabras tan sabias, donde sabemos

que el alma, en los sentimientos no hay verdad; por ello en el espiritu se separa del alma para ir

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l123j




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

a mayor profundidad. Y nosotros los cristianos vamos a unir nuestro espiritu al Espiritu Santo
para beber de la sabiduria.

Sigue recobrando Francisco Escobar de los fragmentos de Heraclito de Efeso, “la
naturaleza humana no posee la verdad, la divina es quien la posee; cuan sabias palabras en que
la verdad, el Arché no esta en nosotros, estd en Dios. Sigue afirmando, “hay muchas verdades
relativas: «los asnos preferiran la paja». «LLa mar es el agua mas pura y mas impura, para los
peces, potable y saludable, para los hombres, impotable y mortal. «El mas bello de los monos,
feo comparado con el hombre»; «el mas sabio de los hombres resulta el mono de Dios»”
(Escobar, 1952, p. 96).

En el tercer epigrafe, en los proverbios de Salomoén, hijo de David, rey de Israel; en la
Biblia conseguimos la sabiduria, que estd destinada a unos pocos que puedan hacer con ella lo
expedito de Dios; pues que haria cualquiera con la sabiduria sino desperdiciarla. Por ello nos
dice nuestro amado Dios que para entender sabiduria y doctrina, para conocer razones
prudentes, para recibir el consejo de prudencia, Justicia, juicio y equidad; sigamos clamando la
sabiduria. ;Para que la sabiduria? Para dar sagacidad a los simples, y a los jovenes inteligencia
y cordura. El sabio se harad més sabio: Oird el sabio, y aumentara el saber, Y el entendido
adquirird consejo, para entender proverbio y declaracion, Palabras de sabios, y sus dichos
profundos. Y culmina Salomén en Proverbios 1 diciéndonos que el principio de la sabiduria es
el temor de jehové; los insensatos desprecian la sabiduria y la ensefianza (Proverbios 1). Es la
anhelada sabiduria que persigue la filosofia, pero que perdi6 su camino, y que hoy se ha quedado
en las paginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para accionar sabiamente;
joh sabiduria!

En el epigrafe cuarto, en la obra titulada: ;Qué es la filosofia antigua? De Pierre Hadot
nos recuerda que mision de la filosofia tuvo en su gran representante, la tarea de Socrates, la
que le fue confiada, dice la Apologia, por el oraculo de Delfos, es decir, “finalmente por el dios
Apolo, serd pues hacer que los demas hombres tomen conciencia de su propio no saber, de su
no sabiduria. Para llevar a cabo esta mision, Sdcrates tomard, ¢l mismo, la actitud de alguien
que no sabe nada, es decir, la de la ingenuidad” (Hadot, 1998, p.38). Socrates conseguia su
sabiduria fuera de €I, y en su constante manera de vivir dudando de todo se deleitaba,
considerando que nunca habia alcanzado la sabiduria lo que le permitia seguir en la dialéctica
en la busqueda. En ese ;Yo so6lo s¢ que no sé nada! Que hereda Platon vivimos
maravillosamente en la busqueda del saber; en la que anhelamos como Salomoén la anhelada
sabiduria.

En el epigrafe quinto, en la obra titulada Maria Zambrano y su relacion heterodoxa con

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 124 )

{ J




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

la filosofia, del filosofo Damidn Pachon Soto, nos recuerda una de las funciones de la filosofia,
en la antigliedad la filosofia era una manera de vivir, un contiguo de practicas, adiestramientos,
practicas, que podia contener la reproduccion de innegables sentencias, el examen de
conciencia, entre otras. Ese examen de conciencia sobre nuestra praxis hoy es tan importante
de hacer y promover en la educacion. Esto es, “la filosofia no era un discurso erudito
desconectado de las preocupaciones vitales o una practica académica: era, mas bien, un
conjunto de ejercicios espirituales, un arte de vivir o medicina para el alma” (Pachon-Soto,
2019, p.390). Apreciado lector: ;Qué oficio le daria hoy a una filosofia practica en la educacion?
Tenemos tantos problemas que atender en la crisis del planeta que nos quedariamos corto en el
tiempo para dedicarnos a filosofar sobre tales problemas; y el ejercicio de conciencia de lo que
hacemos.

En el sexto epigrafe, en la obra de Enrique Dussel titulada: Filosofia de la Liberacion,
el padre de la filosofia de la liberacion de las cuales la filosofia latinoamericana es una de ellas
nos dice que para filosofar dignamente en lo nuestro debemos primero desprendernos de la
filosofia excluyente de Grecia por las cuales se excluian los esclavos, aunque en los didlogos
vemos a muchos esclavos filosofando y participando. Es que debemos ir a recobrar nuestra
valia, al de todas las civilizaciones encubiertas y las maneras de filosofar sobre nuestras
problematica, necesidades e ilusiones, “atn en la extrema humillacion de la prision, en el frio
de la celda y el total dolor de la tortura, aun cuando su cuerpo no fuera sino una llaga viva,
todavia puede clamar: - “jSoy otro; soy hombre; tengo derechos!” (Dussel, 1996, p.57). Y
tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofia llena de grandes aportes;
para ello defender el derecho es lo primero.

En consonancia con la filosofia latinoamericana, en la obra titulada: Transfilosofia
Sentipensante, en el séptimo epigrafe, la autora Milagros Elena Rodriguez nos responde ;Qué
es la transfilosofia sentipensante? la transfilosofia es liberadora de los saberes enclaustrados por
la modernidad-postmodernidad-colonialidad; si un brazo fuerte de las ciencias, y por ende de
los saberes-conocimientos. Vuelve a sus preguntas originarias de la filosofia, dignificando la
sabiduria a la luz de la complejidad el planeta-tierra; de la vida en él. Atiende las necesidades
hoy en el sur global, los desmitificados del planeta. La transfilosofia es intercultural, pero no
por ella de excluyentes de culturas y maneras de vivir pues la esencia de la decolonialidad
planetaria nos incluye a todos, no podemos cometer el mismo error de Occidente al desmificar
al Sur; ahora nosotros comenzamos por lo excluido nuestro y extendemos el abrazo de las
diferentes maneras de filosofar.

Por eso, la Transfilosofia Sentipensante no es propiedad de cultura alguna y al mismo

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 125 )

{ J




Py aiuct
&&% 5 Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

tiempo es de todas, no se regodea en lo conseguido de la historia pues redefine sus intenciones
a la luz de las necesidades de hoy, es profundamente des-ligadora y re-ligadora a esencias de la
vida (Rodriguez, 2022a). Y atiende a la manera de filosofas con toda la complejidad del ser
humano: naturaleza-cuerpo-mente-alma-espiritu-Dios (Rodriguez, 2022b). Nos regresa a la
uniéon filosofia - teologia, filosofia-ciencias, filosofia-disciplinas, filosofia-historia de las
civilizaciones execradas.

En tal sentido, en el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la
indagacion sustentamos la triada: filosofia-decolonialidad y complejidad para dar respuestas
a la pregunta: ;qué lugar ocupan hoy en la instituciones educativas? Por ello, acudimos a las
transmetodologias con la deconstruccion rizomatica, donde rizoma, decolonialidad,

complejidad concuerdan en la especialisima tarea. Veamos los detalles explicativos.

3LA DECONSTRUCCI,(')N RIZOMATICA COMO ANDAMIO TRANSMETODICO DE
LA INVESTIGACION

Queremos y proponemos salvaguardar la filosofia de la liberacion més esencial para
nuestro Sur: la filosofia latinoamericana; de la misma manera que respetamos todas las formas
de filosofar de las civilizaciones encubiertas; por ello la decolonialidad es esencial. El proyecto
decolonial planetario subvierte la modernidad — postmodernidad — colonialidad, donde sabemos
que decolonialidad “ya no es izquierda, sino otra cosa: es desprendimiento de la episteme
politica moderna, articulada como derecha, centro e izquierda; es apertura hacia otra cosa, en
marcha, buscandose en la diferencia” (Mignolo, 2008, p. 255). En ello, la transfilosofia que va
a ser coadyuvante a los lugares que buscamos para la triada filosofia- decolonialidad-
complejidad sea expedita en la educacion.

El transparadigma, més ald de los paradigmas que salvaguarda lo denigrado de los
paradigmas es la complejidad “uno de los desafios més dificiles serd el de modificar nuestro
pensamiento de manera que enfrente la complejidad creciente, la rapidez de los cambios y lo
imprevisible que caracterizan nuestro mundo” (Morin, 1999, p. 32). Transparadigma que
rescata la significancia del prefijo trans de Enrique Dussel; donde no siempre vale el mds alla,
pues ese “mas alla (trans) indica el punto de arranque desde la exterioridad de la modernidad”
(Dussel, 2004, p.222); si redimiendo lo que los paradigmas simplificadores viciaron como: el
tejido de la vida, los sistemas, el sujeto investigador, la concordancia cualitativo-cuantitativa;
entre otros.

Enrique Dussel, afirma “lo que la modernidad excluy6, negd, ignord como

insignificante, sinsentido, barbaro, no cultural, alteridad opaca por desconocida; evaluada como

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l126J




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

salvaje, incivilizada, subdesarrollada, inferior, mero despotismo oriental, modo de produccion
asiatico” (Dussel, 2004, p.222). Por ello, investigamos con las transmetodologias que
salvaguardan lo execrado de las metodologias; y llevamos con esencias decoloniales-complejas,
es la odre nueva con fundamento que es el sustento de la mencionada triada: filosofia-
decolonialidad-complejidad.

Con los transmétodos decoloniales-complejos que “son creacion inédita en Milagros
Elena Rodriguez, aceptan y promueven la complejidad del ser humano: naturaleza-cuerpo-
mente-alma-espiritu-Dios. En la conformacion de nuestra naturaleza humana, en la educacion,
en las ciencias, en la construccion de los conocimientos-saberes se debe hacer transcender con
el uso de los transmétodos, lo que desde la filosofia antigua ya se conocia” (Rodriguez, 2023b,
p-10). En ello también recomendamos revisar la obra titulada: Transmétodos decoloniales
planetario-complejos como formalidad en investigacion universitaria: experiencias en re-
ligaje (Rodriguez, 2024a); en lo que se evidencian los aportes de tales creaciones que
aprovechamos para disfrutar de sus aportes en esta indagacion.

En particular el transmétodo la deconstruccion rizomatica (Rodriguez, 2027, 2019), que
es un manera de decolonizar; asi reconstruimos y deconstruimos formando rizomas, que “es
organico - estd vivo — mientras la red evoca con demasiada frecuencia la cristalizacion
inorganica perfectamente delineada y estatica” (Ruiz, 2017, p.4); calcando los rizomas en la
naturaleza testamentarios en su filosofia rizomatica Feliz Guattari y Guilles Deleuze; hemos
estudiando en la obra: rizomas, metdfora botanica, estructuras complejas postcoloniales en
interpelaciones decoloniales planetaria en re-ligaje (Rodriguez, 2024b). La propiedad
rupturante de estas estructuras nos cautiva en tanto regresamos a los provocados brotes para
seguir incluyendo y sustentando la triada: filosofia-decolonialidad-complejidad; 1o vamos a
visionar en la pesquisa.

Aclaramos que la decolonialidad planetaria, el pensamiento planetario decolonial, es
universal en tanto no tiene sentido decolonizar una parte de la Tierra sin las otras regiones, dado
que quedariamos prescindiendo en dicho proyecto lo que contradice su esencia inclusiva,
respetuosa de la diversidad y existencia humana en su naturaleza de creacion. La decolonialidad
planetaria no tiene incisiones postestructuralistas o postcoloniales; ademds se sabe que la
postmodernidad, por ejemplo, es el cono de la modernidad cuyo proyecto es la colonialidad
(Rodriguez, 2022c); tal cual pensamos la filosofia hoy llena de todas las maneras de filosofar
en el planeta hoy; sin superioridades. Redimimos con ello particularidades de las lineas de
indagacion donde se wubica la exploraciéon: Educacion Decolonial Planetaria —

transepistemologias complejas, decolonialidad planetaria-complejidad en re-ligajes y

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 127 )

{ J




FT
&‘%“?B 5 Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

Transmetodologias complejas y los transmétodos decoloniales planetarios-complejos.

Para comprender que hace la deconstruccion rizomatica como manera transdidactica de
indagar se trata de evidenciar a la luz de la decolonialidad, pues deconstruir es una manera de
decolonizar al mismo tiempo que se va deconstruyendo se reconstruye como procedimiento de
lectura/interpretacion; en ello el texto conjunciona lo evidenciado de la crisis para
decolonizando y complejizando ir pensando en diversas maneras de filosofar.

En la deconstruccion rizomatica seguimos evidenciando la crisis en las instituciones
educativas emboscadas en la colonialidad global enrumbado por una filosofia colonial impuesta
enajenada del ser, sus intenciones originarias y de la filosofia latinoamericana. Y en la
reconstruccion la triada filosofia - decolonialidad - y complejidad, ;qué lugar ocupan hoy en la
instituciones educativas? Para luego concluir de manera inacabada en el lienzo extraordinario

de los brotes de los rizomas.

4 LA CRISIS EN LAS INSTITUCIONES EDUCATIVAS EMBOSCADAS EN LA
COLONIALIDAD GLOBAL DONDE LA FILOSOFIA SE HA SEPARADO DE LAS
CIENCIAS Y EL SENTIDO DE EDUCAR

Ya vamos observando que la crisis en las instituciones educativas emboscadas en la
colonialidad global tiene en particular una no existencia de la triada: filosofia-decolonialidad-
complejidad donde la filosofia se ha separado de las ciencias y el sentido de educar; la filosofia
no provee de una concientizacion en nuestra praxis ante la crisis hoy en todo sentido; y en
general la influencia de la filosofia en sus preguntas originarias y la pertinente filosofia
latinoamericana estdn hoy en jaque en la educacion. Y aun en el mismo Occidente su anhelada
filosofia modernista ha caducado; y creo estuvo condenada desde que se separa de la filosofia
antigua y las ciencias la denigran para erigirse reinas. Vamos a ver los detalles.

Por otro lado, sabemos que Platon hace transcender la filosofia de Sdcrates en su lema
yo solo sé que no se nada; y que haria muy bien retomar en la educacion dichos didlogos a la
luz de la liberacion de nuestros potencialidades; “bajo la influencia de la personalidad y de la
ensefianza de Socrates, Platon va a dar, en el Banquete, a la palabra “filosofo”, y luego también
a la de “filosofia”, un nuevo sentido” (Hadot, 1998, p. 52). Pienso que la filosofia antigua ya
habia sido colonizada, sucumbida por la filosofia modernista, y despojo a Occidente de la
filosofia y sentido mas excelso de su creacion; ojala al mundo se hubiera llevado tales
excelencias, y bien le hubiese hecho a las ciencias dicha filosofia. Es sabido que en cuanto a

Sdcrates.

Es la famosa ironia socratica: la ignorancia fingida, el semblante candido con el cual,

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
llZSJ




A2 oo
'@“‘E‘j‘& Revista
EL] i x Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

por ejemplo, indagd para saber si alguien era mas sabio que ¢él. Como dice un
personaje de la Republica: “Esta no es sino la habitual ironia de Sécrates y yo ya
predije a los presentes que no estarias dispuesto a responder, y que, si alguien te
preguntaba algo, harias como que no sabes, o cualquier otra cosa, antes que responder
(Hadot, 1998, p.38).

Ya en la colonizacidn, para conocer de hechos en dicha invasion invitamos a leer la obra
especialisima de Enrique Dussel: El Encubrimiento del Otro: hacia el origen del mito de la
modernidad (Dussel, 1994a), se fue impregnada Latinoamérica de una filosofia modernista
humanista castradora de la esencia y naturaleza del ser humana, sucumbida en la religion como
opresion, y para nada educadora ni valorativa de lo nuestro; por el contrario encubridora de
nuestro potencial. Ya luego de la independencia en nuestros paises queda impregnada de una
colonialidad en todo sentido, hasta la colonialidad global y el globalismo hoy. “En la
colonialidad del poder, el sistema - mundo operé6 como “una poderosa maquina de
subalternizacion del conocimiento (...), estableciendo simultdneamente un modelo
epistemologico planetario” (Mignolo, 2003, p. 122).

Este modelo epistemologico planetario estd intimamente separado filosofia de
educacion, disciplinas entre si, imposicion del saber valido que es el occidental, de alli hemos
llegado a una expedita razén de ser enajenada de nuestro sentir, pertinencia. Las luchas son
inmensa por una filosofia latinoamericana, que es de la liberacion y que bien valdria la pena
dedicar tiempo en la educacion a su transcendencia, en el animo de recobrar una educacion
patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas maneras de filosofar.

Profundizando, la ciencia moderna se apartd de la filosofia antigua en el siglo XVI, y la
ciencia natural moderna obtuvo rostros convenientes a partir del siglo XVII. A finales del siglo
XVIII, ya la ciencia natural moderna habia abandonado otras formas de filosofar; entre ellos
mismo la exclusion y denigracion no tenia regreso, en una imposicion tan sorprendente que
abandono el planeta a sus Uinicas maneras de filosofar, que era la ciencia misma que adopto la
adulacién como imposicion de ella misma.

Sabemos que el aleman Enmanuel Kant establecid una division entre ciencia y filosofia;
en la que una no se comunicaba con la otra. La ciencia moderna se basa en el método cientifico,
busca explicaciones verificables y rechaza la metafisica; pero otras formas de filosofar no eran
ciencias, incluyendo la excelsa filosofia antigua. En sus concepciones la ciencia es “cualquier
doctrina mientras sea un sistema, es decir, mientras sea un conjunto de conocimientos
ordenados segun principios” (Kant, 1989, p.467). Lo que para ¢l la filosofia no cumple.

Es asi como, “una nueva ciencia s6lo llega a ser lo en la medida en que logra
independizarse. Lo cual quiere decir tener su propia materia de investigacion y sus propios

conceptos forma dos a base de reflexionar sobre esa materia” (Copleston, 2021, p.175).

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l129,




‘(\-4%.;1 g o Revista

Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

Divorcio que adquiere la educacion pues las ciencias son llevadas tal cual a la educacion y
separada de la teologia en la que el humanismo, pregonando la no transcendencia en la que el
ser humano es comienzo y fin de si mismo, negando su alma y espiritu.

Es asi como mythos y logos son separados, Dios no tiene cabida en esa manera irracional

en que el ser se separa de la filosofia antigua,

La fe cristiana se define a ella misma como voluntad de creer en algo que no se muestra
en la episteme, o sea en la sophia, que para el apostol Pablo son sélo «sabidurias del
hombre» o «sabidurias del mundo». Y esta «sabiduria» es «estulticia ante Dios».
Mientras que para el pensamiento griego el auténtico conocimiento de Dios lo realiza
la philo-sophia, para el cristianismo Dios no es conocido «mediante la “sophia”, sino
a través del «anuncio» de Dios a los creyentes. La fe cristiana es un regreso al mito
(como luego lo sera, aunque de manera profundamente diferente, la ciencia moderna),
pero un mito (también la ciencia moderna) que afirma ser superior a la episteme.
Cuando Pablo afirma que la sophia («buscada por los griegos») es «estulticia ante
Dios» (y que la sabiduria de Dios es estulticia entre los hombres) se refiere a la
filosofia en cuanto ella misma, proponiéndose como punto de vista supremo y
supremo criterio de la verdad y del error, se niega a dejarse juzgar por la fe y mas bien
juzga la fe como una posicién inferior (Severino, 1986, p. 209-210).

Nos interesa hoy rescatar que es eso de filosofar al estilo antiguo, y pensar luego en
nuestra intima manera de filosofar, pero que es filosofar. Luego de Sécrates “filosofar ya no es,
como lo pretenden los sofistas, adquirir un saber o un saber hacer, una sophia, sino que es
cuestionarse a si mismo porque se tendra el sentimiento de no ser lo que se deberia ser” (Hadot,
1998, p. 42); y para nosotros rescatar eso de cuestionarnos a nosotros mismos, a nuestra praxis
bien pudiera ser una funcidon expedita de la filosofia necesaria hoy. Seguimos en el analisis,
cuestionarnos a nosotros mismos, esta sera la definicion del filo-sofo, del ser humano anhelante
de la sabiduria, como se narra en el Banquete de Platon, obra de Platon de urgente ensefianzas
hoy. “Y este sentimiento mismo procederd del hecho de que se habra encontrado una
personalidad, Sécrates, quien, por su sola presencia, obliga a quien se acerca a €l a cuestionarse.
Es lo que deja entender Alcibiades al final del Banquete” (Hadot, 1998, p. 42).

Si revisamos la historia de la filosofia, su empapada colonialidad desde el inicio de la
ciencia moderna veremos, “nos hace patentes las actitudes de la conciencia ante la realidad, las
relaciones reales entre estas actitudes y el desarrollo que asi surge” (Dilthey, 1951, p.13); nos
hace evidente con ellos las necesidades que debemos retomar con lo que es filosofar. “De esta
suerte nos ofrece la posibilidad de conocer el lugar historico de cada una de las manifestaciones
de la literatura, de la teologia y de las ciencias” (Dilthey, 1951, p.13). Podemos decir que la
filosofia es un espejo de lo que hacemos y llevamos en la concientizacion de nuestra humanidad,
y que en la educacion se refleja.

En particular, en las diversas luchas de la filosofia de la liberacion que en Enrique Dussel

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l130J




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

se hace evidentes, que homenajeamos en Rodriguez (2025), en las Lecturas decoloniales con
el filosofo de la liberacion Enrique Dussel en hermeneusis comprensiva ecosofica y diatopica;
el padre de la filosofia de la liberacion Enrique Dussel, esta pleno de una ética de la liberacion
se fue forjando desde el afio 1973, hasta llegar a la cuspide en 1998 publicando su obra
magnifica: Etica de la liberacion, voz que sigue en sus escritos, con su ejemplo por eso la voz
y pensamiento de Enrique Dussel resuenan con fuerza y continian en la lucha por la dignidad
y la liberacién (Rodriguez, 2025).

La filosofia latinoamericana una corriente filosofica latinoamericana que buscaba crear
un pensamiento propio para América Latina, es una filosofia de la liberacion, que comenzando
con Enrique Dussel reclama hoy su lugar en la colonialidad de la filosofia y la minimizacion de
la filosofia antigua; y su responsabilidad como conciencia de existir ante el devenir del planeta,
ante el ser y su transcendencia. No se trata de un reclamo de un lugar fisico, Latinoamérica, del
reclamo de una filosofia propia, se trata de recobrar en la praxis la negacion de nuestra manera
de filosofar. Les invito a revisar al obra: ;Existe una filosofia de nuestra América? (Salazar
Bondy, 1968).

Es de saberse que en palabras de Enrique Dussel, “la historia de la filosofia es filosofia,
y la historia de la filosofia latinoamericana deviene un capitulo constitutivo de la filosofia
latinoamericana” (Dussel, 1994b, p.24), para poder desde lo nuestro ser inclusivos, pues de
Occidente no podemos esperar la liberacion de nuestras multiples filosofias. “En este caso
“latinoamericana” indica la totalidad social, la totalidad histérico-concreta dentro de la cual el
filosofo filosofa; indica la “realidad” préctica que origina su discurso y al cual el discurso sirve”
(Dussel, 1994b, p.24), por qué Latinoamérica representa lo que el sur global representa para el
Sur; el lugar o enunciamiento de nuestras exclusiones.

Sigue afirmando Enrique Dussel que “en este caso lo de “latinoamericano” no es una
denominacién extrinseca o accidental, es una denominacion intrinseca y esencial. Dicho
discurso es imposible en otra circunstancia, en otra “realidad”, en otra totalidad social” (Dussel,
1994b, p.24); porque jamas podremos tener una filosofia latinoamericana sino partimos de
nuestras filosofias desvirtuadas desvalorizamos; pues no vamos hace una filosofia emulando la
filosofias de otros lugares, por muy admiradores que seamos por ejemplo de la filosofia antigua.
Es que “todo filésofo del mundo en América Latina puede producir un discurso similar, pero
ningin filésofo del mundo, aun latinoamericano, puede realizar dicho discurso fuera (por
“fuera” entiéndase la no-consideracion) de la “realidad" latinoamericana” (Dussel, 1994b,
p.24). Nuestras necesidades y problematicas marca nuestra manera de filosofar.

Enrique Dussel en su Filosofia de la liberacion, propone una filosofia latinoamericana

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l131J




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

que se ha ido conformando a lo largo del tiempo, latente muerto en dialecticadores y aporéticos
arranques de pensamiento y de accion. América Latina simbolizaria por y para Europa, sin tener
en cuenta sus realidades. Asumir esta matriz y, por lo tanto, aceptar el eurocentrismo
epistemocratico es entrar en un didlogo de sordos que no resolvera nada; y que debemos retomar
desde lo nuestro. Es necesario emprender de un didlogo inclusivo (Soto-Molina, 2025).
Sabemos que tampoco para nosotros filosofar seria obviar las preguntas originarias de la

filosofia. De su origen

La tarea de la filosofia latinoamericana que intente superar la modernidad, el sujeto,
debera proponerse detectar todos los rasgos de ese sujeto dominador nordatlantico en
nuestro oculto ser latinoamericano dependiente, oprimido. Desde este punto de vista,
todo repetir simplemente entre nosotros lo pensado y dicho simplemente en el
nordatlantico no significara ya la inocente vocacion de un intelectual solo ocupado de
lo académico, lo tedrico (Dussel, 1994b, p.318).

La filosofia latinoamericana no goza de esa aceptacion tan urgente hoy en la
recuperacion de los que somos y hemos aportado, ninguna, definitivamente ninguno en el
ambito académico dudara en presentar una obra de un filosofo occidental en sus aulas, pero
cuando ya sugerimos a filosofos como Andrés Bello, Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea,
Enrique Dussel, ya el panorama va cambiando y pareciera siempre considerarlos, injustamente,
con los excelsos de sus aportes de filosofias inferiores.

La sola mencion de un filosofar propiamente latinoamericano genera todo rechazo en
las mentes colonizadas, ahi donde el eurocentrismo ha calado hondo, se producido en las
investigaciones una epistemologia, del método, la naturaleza y problematicas propias de un
pensamiento en construccién en américa latina; pero se niega su transcendencia. Urge una
radical pregunta sobre los fundamentos existentes del filosofar: ;Qué es la filosofia? ;Qué es la
filosofia latinoamericana? ;Qué preguntas debe resolver la filosofia latinoamericana para ser
filosofia universal? Algunos Filosofos Venezolanos: José Rafael Nuiez Tenorio, Argelia Laya,
Ludovico Silva, Andrés Bello, Rafael Villavicencio y Luis Castro Leiva tienen tanto que aportar
a nuestra pertinencia.

Anclada a la filosofia latinoamericana hemos propuesto la filosofia sentipensante, que
conjunciona la filosofia occidental decolonizada y la no reconocida en igual grado de
importancia, en ella la filosofia latinoamericana que es una filosofia de la liberacion (Rodriguez,
2023a). En este sentido, el sentipensar es el encuentro con el corazon, con las emociones; pero
también con el alma y espiritu reconociendo la complejidad del ser humano con Dios; asi el ser

debe estar atento al colonialismo intelectual (Fals Borda, 1978). Una transfilosofia

sentipensante que devele el alto poder educativo ocultado y aportes del Sur, asi como de las

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l132J




FT
&‘%“?B 5 Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

comunidades invadidas, transculturizadas y aculturizadas en el sur global; si develamos y
trascendemos el avance de las civilizaciones conseguiremos esencias a complejizar con el
sentipensar.

Desde luego, transfilosofar sentipensando con amor y fe por nuestros congéneres que
son todos los del planeta; desde luego, es posible que no sea suficiente el amor Freiriano por el
discentes, por ejemplo, pero si es condicion necesaria para creer que ellos pueden ejercitarse de
la filosofia practica util, pertinente, el respeto por su condiciéon humana, que pueden hacerlo
desde una metamorfosis inescrutable del ser docente, de su decolonialidad que le permee y le
permita una cavilacion en la liberacion de la concepcion de la vida a la luz de la liberacion onto
- epistemolodgica y el sentido humano en la tierra como patria (Rodriguez, 2022a).

Veamos sus aportes en la reconstruccion de la deconstruccion rizomatica, regresaremos

a algunos brotes que hemos dejado en los rizomas, en su esencia de ruptura a-significativa.

5 LA TRIADA FILOSOFIA - DECOLONIALIDAD - Y COMPLEJIDAD, ;QUE LUGAR
OCUPAN HOY EN LA INSTITUCIONES EDUCATIVAS?

Como hemos mostrado hasta aca, una vez la ciencia moderna se separa de la filosofia
antigua, la filosofia se desliga de la complejidad del ser, de la manera compleja de filosofar y
se coloniza a las ciencias y sus imposiciones occidentales. Hoy cuando buscamos que lugar
urge en las instituciones educativas de la triada: filosofia-decolonialidad-complejidad sabemos
que tenemos una urgencia ante todo de conciencia, lo que debe llevar a la practica; pues “el
pensamiento necesita reflexion (conciencia) y la conciencia necesita pensamiento. Las
actividades superiores del espiritu son una constelacion de instancias que se producen unas a
otras en un bucle recursivo” (Morin, 1998, p. 216).

Pero ello no se puede lograr desde un pensar parcelado alojado s6lo en la mente; ya que
sabemos que a la razén acude también el alma y el espiritu que forman parte de la manera de
pensar; en la que el espiritu superior en el ser humano urge de su Raiz de creacion; asi no como
religidn, sino como relacion con nuestro Dios creador, Arché del universo sabemos que “porque
Jehova da la sabiduria, Y de su boca viene el conocimiento y la inteligencia. El provee de sana
sabiduria a los rectos; Es escudo a los que caminan rectamente” (Proverbios 2: 6-7). Como ya
sabemos la sabiduria el ser humano la consigue en su raiz, en lo mistico y metafisico de su vida,
los antiguos pensadores asi lo ensefiaban. Es de justa valia regresar a nuestros origenes, al
manual por excelencia para vivir: la Biblia.

Cuando discutian cuando nuestro Sefior Jesucristo muchos filésofos de la época no

llegaban a comprender su grandeza aun cuando dejaban lugar a la duda. “También disputaban

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l133J




A2 vy 'y
'@““E v Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

con ¢l algunos de los filésofos epicureos y estoicos. Y algunos decian: ;Qué quiere decir este
palabrero? Y otros: Parece ser un predicador de divinidades extrafias --porque {les} predicaba
a Jests y la resurreccion” (Hechos 17:18). Creemos que una manera para filosofar
expeditamente en las instituciones educativas es el regreso al estudio de la Palabra de Dios.

Sabemos que urge en la educacion el lugar del pensar metacognitivamente profundo, de
la reflexion y la conciencia y la filosofia decolonial y compleja reclama ese lugar; ello “la accion
educativa podria servirnos de ejemplo de una acciéon no violenta que tiende a transformar al
individuo como ser consciente y social, sin someter a violencia su cuerpo” (Sanchez, 2003,
p.460); filosofar que es liberacion en la medida que va siendo educadora a la manera ética y
moral de vivir. Siendo entonces la manera de filosofar una necesidad que “en un terreno social,
la no violencia acompaiiaria al intento de transformacion pacifica de las relaciones sociales
humanas por una via puramente espiritual, como el convencimiento, la educacion en todos los
ordenes, la fuerza edificante del ejemplo” (Sanchez, 2003, p.460).

Sabemos cudndo queremos dar aportes de la filosofia antigua a la filosofia
latinoamericana que la filosofia antigua centralizd su exploraciéon en la metamorfosis del
individuo, mientras que la filosofia latinoamericana se ha encaminado en la identidad y las
problematicas del territorio; pero mas creo que al latinoamericano le hace falta percibir quien
es a la luz de su propia manera de filosofar; esa busqueda y comprension individual lo pueden
regresar a aportar sobre su identidad regional, y viceversa.

Se buscaba la conversion del individuo, més que el pensamiento en la filosofia antigua
pero esa revision del ser en un jyo solo sé que no se nada! Lo pueden llevar a la busqueda de la
identidad histérica cultual de América; y el reconocimiento de lo que somos. Por supuesto
debemos ir a la redefinicion de la identidad latinoamericana, no como secundaria ni de menor
valor que la occidental y la del Norte, pero eso pasa por saber de la valia de todos los seres
humanos; y es desde nuestra creacion que tenemos igual valor sea de donde seamos en regiones.

Desde luego abordar la opresion y la injusticia social, cuestionando la vision
eurocéntrica del conocimiento, implicaria que no desmitificamos los conocimientos
occidentales sino los decolonizamos para conformar transepistemes, esto es conocimientos que
salvaguarden con encubiertos de la modernidad-postmodernidad-colonialidad; y en ello para
filosofar hace falta concientizarnos de la importancia de integrar diversas perspectivas
culturales; complejizarlos en la tierra como patria.

Vean que urgimos de concordancia, si de obviar las separaciones de topi rompiendo su
pensamiento abismal, si sabemos que la filosofia es manifestado racional del saber, logos que

se comunica a través de las doctrinas, de las maximas de cada pensador, es una condicion frente

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l134J




A2 oo
'@”‘E v Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

a la vida, problematizacion de la realidad; es una serie de aporias que dan origen a la admiracion
y preocupacion del ser racional (Zea, 1976); no por ello pensamos que filosofia no es mythos
también. Diria que una filosofia compleja decolonizada no separa la concordancia mythos-
logos. Asi como no separa ciencias-filosofia, ciencias-teologia, filosofia-educacion.

Estoy de acuerdo con Enrique Dussel que los ejemplos excluyentes de la valia del ser
humano no son los que necesitamos, para comprender la cultura del pueblo latinoamericano “es
necesario partir de Jerusalén mas que de Atenas. Jerusalén hablaba de la dignidad del trabajo,
de la posibilidad de la revolucion de los pobres; Atenas hablaba de la dignidad de los nobles
griegos, de la imposibilidad de la emancipacion de los esclavos” (Dussel, 1998, p. 17). Y
sabemos que Occidente no es ejemplo de inclusidn ni siquiera entre ellos mismos; lo vimos al
llegar a nuestras regiones invadiendo con personas de color encadenadas como esclavos; tal
cual nos infringieron a nosotros mismos robando nuestras riquezas, y colocandonos en la
esquina de la iniquidad; con hechos tan vergonzosos hasta exhibir en museos de la Europa hoy
a aborigenes, como los Wayuu como adefesios.

Mas eso no quita que en la obligada decolonialidad de la filosofia como ejemplo en la
filosofia latinoamericana y proponemos unida a la complejidad, la filosofia compleja Moriniana
ha heredado algunas concepciones de la filosofia antigua que rescatamos en esta indagacion:
Herdclito De Efeso en la complejidad Moriniana: una filosofia que desperto sentires
(Rodriguez, 2022d). Invitamos a leer la obra a la luz de las necesidades de hoy.

Por otro lado, la misma filosofa latinoamericana debe pasar por el filo de la critica,
cuando muchos de sus portadores han hecho transcender falsas decolonialidad imbricadas en la
exclusion, la pobreza, la sequia de los pueblos; y la denigracion del hacer concientizado a la luz
de la critica; la filosofia latinoamericana hija de la transmodernidad debe someterse a esa critica,
y desligarse de las taras que la pululan en engafiosos ejercicios. En la obra: Filosofia de la
liberacion latinoamericana, nos dicen que: “la filosofia, y con ella el filosofo, tiene un papel
preponderante que cumplir: es la conciencia critica de la realidad. ;Quién la critica a ella?”
(Cerutti, 1992, p.277). Esa critica debe pasar por el des-ligaje y re-ligaje constante como
obligatoriedad (Rodriguez, 2019b).

En consonancia con la triada: filosofia-decolonialidad-complejidad buscando un
poderoso emergen en las instituciones educativas hoy hemos propendido la ensefianza de la
Transfilosofia Sentipensante, que es liberadora de la concepcion compleja del ser humano, si la
Transfilosofia Sentipensante “acepta la complejidad del ser humano e intenta conocerlo sin
cortapisas o compromisos con maneras algunas de conocer; sino que abre su lente al

archipié¢lago de certezas en el mar de incertidumbre” (Rodriguez, 2022a, p.25). Con ello el

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
lBSJ




A2 oo
'@”‘E v Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

grado de concientizacion se imbrica en la urgente reforma del pensamiento, de la que Edgar
Morin lleva huellas en todas sus obras, y ello lleva a la reforma de la educacion; pero la
decolonialidad debe ser apodictica de todos esos intentos como condicidon necesaria para el
pensar inclusivo, y no sigua enclaustrado en la postmodernidad como cono de la modernidad,
de la que Enrique Dussel ha dejado ensenanzas notables.

Como escribimos desde la tierra que ha parido notables filosofos: Venezuela, nuestro
filosofo por excelencia Andrés Bello es bueno hacer transcender aportes en el conocimiento
humano, en lo cual creia que el conocimiento se obtiene mediante el analisis y la observacion;
por ello propuso que en la educacion era fundamental el pensar correcto para el desarrollo
integral de las personas. Donde concebia la memoria como un sistema complejo que se
relaciona con el pensamiento y la creatividad; coincidiendo que se alojaba la razon no sélo en
la mente, sino en el alma y espiritu.

Consideraba, y asi lo dejo en sus obras Andrés Bello que las emociones negativas como
el miedo y el temor, pueden traducirse en conflictos en el ser humano que se podian subsanar.
Consideraba que los sentidos tienen su asiento en el alma, y que el alma es quien ve, oye, huele,
gusta, y toca; y es logico de penarse ya que las Sagradas Escrituras afirman que los sentimientos
se alojan en el alma y no mueren, y que los pensamientos ocurren el corazon, alli se originan.
Andrés Bello en su obra: filosofia del entendimiento, nos dice que en “la naturaleza ha
observado un plan especial en la educacion del hombre. Ella ha querido desde muy temprano
instruirle por la experiencia y por su razon” (Bello, 1981, p.200).

Nos afirma el filésofo venezolano, que “todo lo que el hombre ha podido aprender por
medio de la experiencia, hay bastante motivo para creer que no lo ha debido a instintos
especiales, y el aprendizaje de que se trata no parece mas dificil que tantos otros” (Bello, 1981,
p.200), asi creia que todos los seres humanos podiamos aprender entre tanto en la diversidad en
todo sentido que poseemos. También nos legd “que en el primer destello de la razén han sido
indudablemente el fruto de la observacion excitada por la necesidad y de una especie de
raciocinio analégico espontaneo, de que no daba aviso la conciencia” (Bello, 1981, p.200); y
que en la filosofia conseguia un especialisimo lugar. Fue un gran estudiosos Andrés Bello de la
filosofia antigua.

Hablaba el filosofo venezolano de la sabiduria como elevacion a conseguir fuera del ser

humano.

Inteligencia Suprema, no solo es el principio del orden, sino el tipo de la perfeccion
del orden; y supuesto que la justicia, la veracidad, la beneficencia, constituyen la
esencia misma del orden moral, cuyas leyes ha estampado el Creador en la conciencia
y el corazon del hombre, es preciso que el Principio del orden sea absolutamente justo,

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l136J




A2 oo
'@“‘E‘j‘& Revista
EL] i x Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

veraz y benéfico (Bello, 1981, p.164).

Andrés Bello, en la obra titulada: de las causas del error en su fe cristiana y el
reconocimiento de Dios nos afirma que “las obras de la naturaleza no son como las humanas.
Un hombre podrd comprender una de éstas a fondo” (Bello, 1981, p.541-542). Mas advierte el
filésofo que “y juzgar si el artifice se ha valido de los medios més sencillos y si todos los pasos
de la obra se adaptan perfectamente unos a otros. Pero es una sabiduria muy superior a la del
hombre la que preside al encadenamiento de los fendmenos naturales” (Bello, 1981, p.541-
542). Reconcomiendo que esto planes, “sus primeros muelles, la naturaleza de los materiales
que emplea, se nos revelan de un modo parcial e imperfecto, y a menudo se nos pierde de vista
entre el complicado juego de acciones y reacciones que se manifiestan a nuestra vista y la
confunden y abruman” (Bello, 1981, p.541-542).

Con todo ello reconocemos en el filosofo Andrés Bello que la conciencia del ser humano
impulsado por la filosofia, sabiduria que anhela el grado de concientizacion para ser
autoevaluador de su praxis. Y ello lo proponemos como lugar de la filosofia hoy pensando en
al decolonialidad - complejidad en la educacion hoy.

En cuanto a ejemplos concretos o implicaciones operativas para los curriculos, las
practicas pedagogicas o las politicas educativas sin duda debemos deconstruir la filosofia
occidental impuesta para volverla concordante con la filosofia latinoamericana, africana,
sentipensante de las regiones oprimidas; en ello podemos comenzar desde los primeros niveles
con la inclusion de la filosofia para nifios, que por ejemplo en Venezuela en un tiempo tuvo
serios aportes; pero que la opresion ha consumido; es de volverse resistente a filosofar viviendo
y viviendo filosofando.

Los curriculos de filosofia y con ello la formacion docente, las practicas de evaluacion,
la gestion institucional; debe decolonizarse para pensarse fuera de la elite de filosofar para unos
pocos tal cual la matematica; sino que conjuncionada con la vida se va a filosofar pensando y
buscando salidas a tantos problemas que nos agobian y que el sentipensar en la filosofia le
puede dar un algo viraje sustantivo de la manera de vivir pensando profundo; en ello hace falta
la transdisciplinariedad como manera de llevar la filosofia desde todas las disciplinas sin mas
razones que el humano pensar en las preguntas iniciales de la filosofia antigua a la luz de las
necesidades de hoy. Preguntas sentipensantes que hacen falta para vivir con sentido de armonia
con el ser complejo.

No con ello se erradica la filosofia occidental en una manera irrisoria de pensar en
quitate tu para ponerme yo; se trata de filosofar desde las diversas posturas del respeto por la

vida; y ayer como hoy Occidente, Norte, Sur, Africa, Oceania son todos una misma tierra que

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l137j




A2 oo
'@”‘E v Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

debemos respetar a la luz de la liberacion ontoepistemoldgica del ser humano. Grandes fildsofos
latinoamericanos e incluso en Africa nos han ensefianza el camino. Falta voluntad y
convencimiento de amor por el ser humano a la luz de las diversas posturas del pensar en los
abrazos de las diversas maneras de filosofar.

Vamos a concluir sin poder jamas hacerlo, los archipiélagos de certeza son eso, en un
mar de incertidumbre al estilo Moriniano, que abrimos caminos entramados, rizomas

rupturantes hoy.

6 CONCLUSIONES SIN FINAL EN LAS LINEAS DE INDAGACION: SEGUIMOS
ENTRAMANDO EN LAS LINEAS DE PESQUISA

En el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la indagacion hemos
sustentado la triada: filosofia-decolonialidad y complejidad para dar respuestas a la pregunta:
Jqué lugar ocupan hoy en la instituciones educativas? Para responder a esta pregunta
brevemente, un poco mas de lo dicho volvamos a los brotes dejados de los rizomas. ;Qué es el
ser? Para educar es imperativo saber a quién educamos, eso que es el ser humano que no puedo
educarlo en una séla componente de la penta relacionalidad compleja: naturaleza-cuerpo-
mente-alma-espiritu-Dios; en ello debo dar apertura a responder eso de que es ¢l se humano y
de como educarlo en toda su complejidad.

El ser humano debe regresar a su Raiz Arche, a la transcendencia de su vida, de la
creacion |Existe Dios? Es una pregunta ya respondida por la historia del planeta, pero sobre
todo que ha hecho el ser humano separado de Dios: ha sido una veleta sin puerto, un barco sin
timon, un arbol con raiz seca, por tanto ser humano-Dios es originaria relacion en la filosofia
con la metafisica en estudio; deconstruyendo las religiones; y a ello debemos buscar un espacio
importante en la educacion desde los primeros niveles.

(Doénde esté la felicidad? Sin duda en obedecer lo que Dios dice y tiene para cada quien
(Qué hay mas alla de la muerte? Abra muerte del cuerpo una s6lo vez, un juicio y un lugar para
el alma sentir y recibir por siempre, sus frutos seran tomados en cuenta. Pero la salvacion sin
ganarsela se la ha dado Jesucristo por gracia. Con ello no hablamos de religiones ni de expeditas
obligatorias de desobedecer las leyes de los gobernantes.

Debemos concientizar con una expedita filosofia hoy decolonial y compleja que la
ciencia. Desprovista de verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuén
equivocado han estado muchos de tus portadores de soberbia e indignidad. Y que decolonizar

la ciencia lleva por reconocer que el temor a Dios, de dard asidero, Arché y fundamento; ya que

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l138J




? i Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

la verdad no esta en la ciencia sino en la Palabra de Dios. Asi las cosas no buscamos verdad
sino relacionalidad armonia, eticidad y vivir en constante reflexion profunda de como vivir hoy
ante los graves problemas de la humanidad.

;Cuan anhelada manera de vivir hoy se necesita en la que la filosofia se encargue de
discutir el entrever de posturas globalistas en contra de la naturaleza del ser humano, SER
CONTRA SER, inhumanidad cabalga; oh anhelada sabiduria! Si la urgencia de la triada
filosofia - decolonialidad-complejidad en la educacion es de imperativo practico ante el ser que
formamos para enfrentar y saber como vivir en lo adelante, el ejemplo de las familias a sus
hijos, de los educadores a sus educandos. Y emerger de la solidaridad como bondad de vivir
gregaria.

Es la anhelada sabiduria que persigue la filosofia, pero que perdié su camino, y que hoy
se ha quedado en las paginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para accionar
sabiamente; joh sabiduria! Me haces falta y quiero comprender como filosofar desde mi
diversidad transepistéemica lo que no quita que no pueda en considerarme en ese jYo solo sé
que no sé nada! Que hereda Platon vivimos maravillosamente en la busqueda del saber; en la
que anhelamos como Salomon la anhelada sabiduria.

Tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofia llena de grandes
aportes; para ello defender el derecho es lo primero. Pero ya no discutimos si tenemos o no el
derecho, tenemos el derecho. Ahora ;realmente lo queremos hacer, nos consideramos dignos
de lograrlo? Las luchas son inmensa por una filosofia latinoamericana, que es de la liberacion
y que bien valdria la pena dedicar tiempo en la educacion a su transcendencia, en el &nimo de
recobrar una educacioén patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas maneras de
filosofar.

Ofrenda y dedicatoria: Gracias amado mio, Dios Padre personal, Arché del universo,
cuida mi cuerpo y alma, alimenta mis pensamientos con la mente de Jesucristo, pues deseo
obedecerte, es mi decision de amor debo dar ejemplo de cristiana. “Asi que tengan cuidado de
su manera de vivir. No vivan como necios, sino como sabios, aprovechando al maximo cada
momento oportuno, porque los dias son malos” (Efesios 5:15-16). Siempre es un gusto escribir

para ti Dios mio, gracias a tu Santo Espiritu que me provee de tu sabiduria.

REFERENCIAS
BELLO, Andrés. Obras completas de Andrés Bello. Caracas: Ministerio de Educacion, 1981.

BERTI, Enrico. Preguntas de la filosofia antigua. Madrid: Editorial Gredos, 2010.

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l139J




Fa -
“"NEE}
R

CERUTTI, Horacio. Filosofia de la liberacion latinoamericana. México: Fondo de Cultura
Econdmica, 1992.

Revista
Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

COPLESTON, Frederick. Historia de la filosofia. Volumen 9. Zaragoza: Editor digital
Titivillus, 2021.

DILTHEY, Wilhelm. Historia de la filosofia. México: Fondo de Cultura Economica, 1951.

DUSSEL, Enrique. Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion.
Bogota: Nuestra América, 1994a.

DUSSEL, Enrique. 1492. El Encubrimiento del Otro: hacia el origen del mito de la
modernidad. México: Ediciones Abya Yala, 1994b.

DUSSEL, Enrique. Filosofia de la Liberacion. Bogota: Editorial Nueva América, 1996.

DUSSEL, Enrique. En busqueda del sentido. (Origen y desarrollo de una Filosofia de la
Liberacion). Anthropos: huellas del conocimiento, n.180, p. 13-36, 1998.
https://enriquedussel.com/txt/Textos Libros Sobre ED/1998.Revista Anthropos-

Enrique Dussel.pdf Consultado el: 9 de marzo 2025.

DUSSEL, Enrique. Sistema-mundo y Transmodernidad. En BANERJE, Ishita; DUBE, Saurabh;
MIGNOLO, Walter (eds.), Modernidades coloniales. Editorial El Colegio de México, México,
2004.

ESCOBAR, Francisco. Historia de la Filosofia Antigua. Oviedo: Talleres tipograficos Graficas
Lux, 1952.

FALS BORDA, Orlando. El problema de como investigar la realidad para transformarla
por la praxis. Bogota: Tercer Mundo editores, 1978.

HADOT, Pierre. ;Qué es la filosofia antigua? México: Fondo de Cultura Econémica, 1988.

KANT, Inmanuel. Principios metafisicos de la ciencia de la naturaleza. Madrid: Ed. Alianza,
19809.

MIGNOLO, Walter. Historias locales, disefios globales. Colonialidad, conocimientos
subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal, 2003.

MORIN, Edgar. Articular los saberes: ;qué saberes ensefar en las escuelas? Buenos Aires:
Ediciones Universidad del Salvador, 1998.

MORIN, Edgar. Los siete saberes necesarios para la educacién del futuro. Paris: UNESCO,
1999.

PACHON SOTO, Damian. Maria Zambrano y su relacion heterodoxa con la filosofia. Escritos,
v.27, n.59, p.386-403, 2019b. http://dx.doi.org/10.18566/escr.v27n59.a10 Consultado el: 9 de
marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Fundamentos epistemolégicos de la relacion patrimonio
cultural, identidad y ciudadania: hacia una Educacion Patrimonial Transcompleja en la ciudad,

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)

( ]
l14OJ




FT
&‘%“?B 5 Revista
SR Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP

(tesis de doctorado), Universidad Latinoamericana y el Caribe, Venezuela, 2017.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Deconstruccion: un transmétodo rizomatico transcomplejo en la
transmodernidad. Sinergias  educativas, v. 4, n 2, p. 1-13, 2019a.
http://dx.doi.org/10.31876/s.e.v411.35 Consultado el: 9 de marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Re-ligar como practica emergente del pensamiento filoséfico
transmoderno.  Orinoco Pensamiento y Praxis, v.7, n.ll, p.13-35, 2019b.
https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/16934. Consultado el: 31 marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Transfilosofia Sentipensante. Itapetininga: Edi¢des Hipotese,
2022a.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Transepistemes de la concepcion compleja de ser humano:
naturaleza-cuerpo-mente-alma-espiritu-Dios. Percursos, v.23, n. 53, p. 157-179, 2022b.
https://doi.org/10.5965/1984724623532022157. Consultado el: 31 marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Transepistemologias de los conocimientos-saberes emergentes
con los transmétodos de indagacion. Didlogos sobre Educacion, n.25, p.1-14, 2022c
https://doi.org/10.32870/dse.v0i25.1136. Consultado el: 31 marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Heréclito De Efeso en la complejidad Moriniana: una filosofia
que desperto sentires. Problemata Revista Internacional de Filosofia, v. 13. n. 3, p. 85-96,
2022d. https://doi.org/10.15536/10.7443/problemata.v13i3.64006. Consultado el: 31 marzo
2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. La Transfilosofia Sentipensante del Rizoma: Un sistema
decolonial planetario-complejo. Plurais Revista Multidisciplinar, v. 7, n. 00, €023004, p.1-21,
2023a. DOI: https://doi.org/10.29378/plurais.v8i00.18909. Consultada el 1 de marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Epistemes de los transmétodos decoloniales planetario-
complejos. Revista Educar Mais, v.7, p. 385- 400, 2023a.
https://doi.org/10.15536/reducarmais.7.2023.3236. Consultada el 1 de abril 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Transmétodos decoloniales planetario-complejos como
formalidad en investigacion universitaria: experiencias en re-ligaje. Utopia y Praxis
Latinoamericana, V. 29, n. 105, 10864486, p.1-16, 2024a.
https://doi.org/10.5281/zenodo.10864486. Consultada el 14 de marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Rizomas, metdfora botanica, estructuras complejas
postcoloniales en interpelaciones decoloniales planetaria en re-ligaje. Problemata Revista
Internacional de Filosofia, v.15, n.3, p.93-108, 2024b.
https://doi.org/10.7443/problemata.v15i3.70715. Consultada el 12 de marzo 2025.

RODRIGUEZ, Milagros Elena. Decolonial readings with the liberation philosopher Enrique
Dussel in comprehensive ecosophical and diatopic hermeneusis. Didlogos, v. 29, n. 1, p. [- X VIII,
2025. https://doi.org/10.4025/dialogos.v2911.76031. Consultada el 1 de marzo 2025.

RUIZ, Eduardo. Etnografica para la complejidad. Gazeta de Antropologia, v. 33, n. 2, p.1-12,
2017. Consultada el 1 de marzo 2025.

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 141 )

{ J




F
Qéﬁﬁ&& Revista

EL] i ’ Dialogos Interdisciplinares —- GEPFIP
SALAZAR BONDY, Augusto. ;Existe una filosofia de nuestra América? México: Siglo
Veintiuno Editores, 1968.

SANCHEZ, Adolfo. Filosofia de la praxis. México: Siglo XXI Editores, 2003.

SEVERINO, Emanuele. Filosofia Antigua. Barcelona: Editorial Ariel S. A., 1986.
SOCIEDADES BIBLICAS UNIDAS. Santa Biblia. Caracas: Version Reina-Valera, 1960.
SOTO-MOLINA, Jairo. Aplicaciones de la filosofia de la liberacion de Enrique Dussel en la
educacion de lenguas: decolonialidad de la pedagogia linguistica. Didlogos, v. 28, n. 3, p. 65-85,

set./dez. 2024. https://doi.org/10.4025/dialogos.v28i3.74426. Consultada el 1 de marzo 2025.

ZEA, Leopoldo. El pensamiento Latinoamericano. México: Editorial Ariel, 1976.

Revista Didlogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025)
[ 142 )

{ J




