
120 

 

 
 

Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

 

Revista Diálogos Interdisciplinares 
GEPFIP/UFMS/CPAQ 

Grupo de Estudos e Pesquisa em Formação Interdisciplinar 
de Professores 

 
 
 
 

FILOSOFÍA - DECOLONIALIDAD - Y COMPLEJIDAD, ¿QUÉ LUGAR 
OCUPAN HOY EN LA INSTITUCIONES EDUCATIVAS?1 

 
PHILOSOPHY - DECOLONIALITY - AND COMPLEXITY, 

WHAT PLACE DO THEY OCCUPY IN EDUCATIONAL 
INSTITUTIONS TODAY? 

 
Milagros Elena Rodríguez2  

 
 

RESUMEN 

En el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la indagación sustentamos la 
tríada: filosofía-decolonialidad y complejidad para dar respuestas a la pregunta: ¿qué lugar 
ocupan hoy en la instituciones educativas? Por ello, acudimos a las transmetodologías con la 
deconstrucción rizomática, donde rizoma, decolonialidad, complejidad, transepistemes, 
transdisciplinariedad concuerdan en la especialísima tarea. En la reconstrucción rizomática 
seguimos filosofando en las preguntas iniciales: ¿Qué es el ser? ¿Existe Dios? ¿Qué es el ser 
humano? ¿Dónde está la felicidad? ¿Qué hay más allá de la muerte? ¡Oh ciencia desprovista de 
verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuán equivocado han estado 
muchos de tus portadores de soberbia e indignidad! Te ha faltado temor de Dios, te ha faltado 
asidero, Arché y sabiduría. ¡Cuán anhelada manera de vivir hoy se necesita en la que la filosofía 
se encargue de discutir el entrever de posturas globalistas en contra de la naturaleza del ser 
humano! Es la anhelada sabiduría que persigue la filosofía, pero que perdió su camino, y que 
hoy se ha quedado en las páginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para 
accionar sabiamente; ¡oh sabiduría! En ese ¡Yo sólo sé que no sé nada! Que hereda Platón 
vivimos maravillosamente en la búsqueda del saber; en la que anhelamos como Salomón la 
anhelada sabiduría. Tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofía llena 
de grandes aportes; para ello defender el derecho es lo primero. Pero, ¿creemos que podemos 
hacerlo, que lo merecemos? Las luchas son inmensa por una filosofía latinoamericana, que es 
de la liberación y que bien valdría la pena dedicar tiempo en la educación a su transcendencia, 
en el ánimo de recobrar una educación patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas 
maneras de filosofar. 
Palabras clave: Filosofía. Decolonialidad.  Complejidad. Lugar. Instituciones Educativas.  

                                                   
1 Investigación ubicada en las líneas de indagación tituladas: Educación Decolonial Planetaria - 
transepistemologías complejas; Transmetodologías complejas y los transmétodos decoloniales planetarios-
complejos, de la autora de esta pesquisa y la línea del autor: integración comunitaria, Pedagogía y Evaluación 
en la formación de profesionales. 
2 Postdoctora en las nuevas tendencias y corrientes integradoras de pensamiento y sus concreciones. Doctora 
en Ciencias de la Educación. Doctora en Patrimonio Cultural. Cristiana, venezolana, Matemático, Docente 
Investigadora de la Universidad de Oriente, Venezuela.  E-mail melenamate@hotmail.com 

 
 
 
 
 
 

ISSN 2359-5051 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

121 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

 
 

ABSTRACT 
 
In the complex planetary decolonial project, we uphold the triad of philosophy, decoloniality, 
and complexity as our objective of inquiry to answer the question: What place do they occupy 
in educational institutions today? Therefore, we turn to transmethodologies with rhizomatic 
deconstruction, where rhizome, decoloniality, complexity, transepistemes, and 
transdisciplinarity converge in this very special task. In rhizomatic reconstruction, we continue 
philosophizing on the initial questions: What is being? Does God exist? What is human being? 
Where is happiness? What is beyond death? Oh science devoid of truth, how much you have 
contributed to humanity, and at the same time how wrong many of your bearers of pride and 
unworthiness have been! You have lacked fear of God, you have lacked support, Arché, and 
wisdom. How much we long for a way of life today, in which philosophy is responsible for 
discussing the interweaving of globalist positions against human nature! It is the longed-for 
wisdom that philosophy pursues, but which has lost its way, and which today has remained in 
the yellowed pages of books that tell us how far we need to go to act wisely; oh wisdom! In that 
"I only know that I know nothing!" inherited by Plato, we live wonderfully in the pursuit of 
knowledge; in which we yearn, like Solomon, for the longed-for wisdom. We have the right to 
make our contributions visible and a worthy philosophy full of great contributions; to do this, 
defending this right is paramount. But do we believe we can do it, that we deserve it? The 
struggles for a Latin American philosophy, one of liberation, are immense, and it would be well 
worth dedicating time in education to its transcendence, in the spirit of recovering a patriotic 
education, our own authentic one, respectful of the diverse ways of philosophizing.  

 
Keywords: Philosophy. Decoloniality. Complexity. Place. Educational Institutions. 

 
 
 

 1 EPÍGRAFES PRODUCTORES DE LA DIALÉCTICA-DIALÓGICA EN LA 

INDAGACIÓN 
 

El nacimiento de la filosofía — en Grecia, en el siglo VI a. C. — es uno de los 
acontecimientos más decisivos en la historia del hombre. (…) La filosofía griega abre 
el espacio en el que se moverán y articularán no sólo las formas de la cultura 
occidental, sino las instituciones sociales en las que se encaman esas formas, y 
finalmente el comportamiento mismo de las masas. Arte, religión, matemática e 
investigaciones naturales, moral, educación, acción política y económica, 
ordenamientos jurídicos son envueltos por este espacio originario; y el cristianismo y 
el lenguaje con el que la civilización occidental expresa el mundo; y los mismos 
grandes conflictos de la historia de Occidente: entre Estado e Iglesia, burguesía y 
proletariado, capitalismo y comunismo (Severino, 1986, p. 13). 
Fragmentos de Heraclito de Efeso. La sabiduría (2) se consigue con suprema 
dificultad, porque «la naturaleza ama el ocultarse» (3) y «los cavadores de oro cavan 
mucha tierra y encuentran poco» (4). La experiencia sensible a poco nos conduce: 
«malos testigos los ojos y los oídos para los hombres que tienen almas de bárbaros» 
(5). Por otra parte, la naturaleza humana no posee la verdad, la divina es quien la posee 
(6). Por lo demás, hay muchas verdades relativas: «los asnos preferirán la paja » (7). 
«La mar es el agua más pura y más impura, para los peces, potable y saludable,- para 
los hombres, impotable y mortal (8). «El más bello de los monos, feo comparado con 
el hombre» (9); «el más sabio de los hombres resulta el mono de Dios» (10) (Escobar, 
1952, p. 96). 
Los proverbios de Salomón, hijo de David, rey de Israel. Para entender sabiduría y 
doctrina, Para conocer razones prudentes, Para recibir el consejo de prudencia, 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

122 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

Justicia, juicio y equidad; Para dar sagacidad a los simples, Y a las jóvenes inteligencia 
y cordura. Oirá el sabio, y aumentará el saber, Y el entendido adquirirá consejo, Para 
entender proverbio y declaración, Palabras de sabios, y sus dichos profundos. El 
principio de la sabiduría es el temor de Jehová; Los insensatos desprecian la sabiduría 
y la enseñanza (Proverbios 1). 
La tarea de Sócrates, la que le fue confiada, dice la Apología, por el oráculo de Delfos, 
es decir, finalmente por el dios Apolo, será pues hacer que los demás hombres tomen 
conciencia de su propio no saber, de su no sabiduría. Para llevar a cabo esta misión, 
Sócrates tomará, él mismo, la actitud de alguien que no sabe nada, es decir, la de la 
ingenuidad (Hadot, 1998, p.38). 
En la antigüedad la filosofía era una manera de vivir, un conjunto de prácticas, 
ejercicios, hábitos, que podía incluir la repetición de ciertas sentencias, el examen de 
conciencia, etc. Es decir, la filosofía no era un discurso erudito desconectado de las 
preocupaciones vitales o una práctica académica: era, más bien, un conjunto de 
ejercicios espirituales, un arte de vivir o medicina para el alma (Pachon-Soto, 2019, 
p.390). 
Aún en la extrema humillación de la prisión, en el frío de la celda y el total dolor de 
la tortura, aun cuando su cuerpo no fuera sino una llaga viva, todavía puede clamar: - 
¡Soy otro; soy hombre; tengo derechos! (Dussel, 1996, p.57). 
¿Qué es la transfilosofía sentipensante? “la transfilosofía es liberadora de los saberes 
enclaustrados por la modernidad-postmodernidad-colonialidad; si un brazo fuerte de 
las ciencias, y por ende de los saberes-conocimientos. Vuelve a sus preguntas 
originarias, dignificando la sabiduría a la luz de la complejidad el planeta-tierra; de la 
vida en él. La transfilosofía es intercultural, pero no por ella de excluyentes de culturas 
y maneras de vivir; no es propiedad de cultura alguna y al mismo tiempo es de todas, 
no se regodea en lo conseguido de la historia pues redefine sus intenciones a la luz de 
las necesidades de hoy, es profundamente des-ligadora y re-ligadora a esencias de la 
vida (Rodríguez, 2022a, p.25). 

 
 

2  EL FILOSOFÍA EN EL DEVANEO COLONIAL SEPARADA DE LOS 
CONOCIMIENTOS Y DE LA EDUCACIÓN  

 
 

La filosofía del griego φιλοσοφία que significa amor a la sabiduría, que viene del griego 

φιλεῖν, amar, y σοφία, sofía, del latin philosophĭa. ¡Oh filosofía en la búsqueda  de las respuestas 

a las preguntas esenciales del ser humano: ¿Qué es el hombre? ¿Cuál es su función en la tierra?; 

entre otras! La dialéctica en especiales diálogos Socráticos pensando en el Arché, fundamento 

del universo. Filosofía entramada con la matemática, filósofos admiradores de esta ciencia-arte-

lenguaje del universo. Filosofía y sentido ¿dónde te encuentro? ¿En qué parte del universo 

transciende esta maravilla del pensamiento? Más aún, ¿acaso en Latinoamérica no hay filósofos 

dignos de ser rememorados en la filosofía hoy, en la educación? Está documentado que 

Aristóteles constantemente dialogaba sobre: ¿Qué es el ser? ¿Existe Dios? ¿Qué es el ser 

humano? ¿Dónde está la felicidad? ¿Qué hay más allá de la muerte? (Berti, 2010). 

Cuan grave error, en aquel entonces en el auge de la ciencia moderna occidental, 

separarse de la filosofía antigua la ciencia, separarse de la teología y rendirse ídolo de sí misma. 

¡Oh ciencia desprovista de verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuan 

equivocado han estado muchos de tus portadores de soberbia e indignidad! Te ha faltado temor 

de Dios, te ha faltado asidero, Arché y fundamento. Dios no ha muerto; lo denigro cada corazón 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

123 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

negado pensando en la no transcendencia en la que el mismo hombre podrás darle respuestas a 

aquellas preguntas filosóficas de origen de base y sabiduría; como el humanismo. Has 

abandonado a Sofía filosofía occidental moderna. Conveniencia de la colonialidad, de la 

dominancia. 

En consonancia con todas las necesidades hoy de una filosofía plena en siente /7) 

epígrafes presentamos la indagación. En el primer epígrafe, Emanuele Severino, en su obra 

titulada: Filosofía Antigua, nos dice que el nacimiento de la filosofía nace en Grecia, en el siglo 

VI a. C. Siendo uno de los acontecimientos más concluyentes en la historia del hombre. Nos 

afirma que la filosofía griega “abre el espacio en el que se moverán y articularán no sólo las 

formas de la cultura occidental, sino las instituciones sociales en las que se encaman esas 

formas, y finalmente el comportamiento mismo de las masas” (Severino, 1986, p. 13). 

Comprendemos así que todo lo que se dignaba de discutirse en la esfera del conocer pasaba por 

el filo de la filosofía; ojala hoy en Latinoamérica nos dignáramos de hacerlo a nuestras maneras 

y necesidades. 

Nos sigue afirmando el autor que en aquel entonces el arte, religión, matemática e 

investigaciones naturales, moral, educación, acción política y económica, ordenamientos 

jurídicos eran envueltos por la filosofía; y “el cristianismo y el lenguaje con el que la 

civilización occidental expresa el mundo; y los mismos grandes conflictos de la historia de 

Occidente: entre Estado e Iglesia, burguesía y proletariado, capitalismo y comunismo” 

(Severino, 1986, p. 13), pasaron por el filo de la filosofía. ¡Cuán anhelada manera de vivir hoy 

se necesita en la que la filosofía se encargue de discutir el entrever de posturas globalistas en 

contra de la naturaleza del ser humano! 

En el epígrafe dos el filósofo Francisco Escobar en su obra: Historia de la Filosofía 

Antigua Fragmentos de Heraclito de Efeso, nos trae a colación a la esencia filosófica Heracliana 

a la que como autora retomo siempre en la búsqueda de beber aguas profundas concordantes. 

Nos número los fragmentos de Heráclito de Éfeso; nos dice que “la sabiduría se consigue con 

suprema dificultad, porque «la naturaleza ama el ocultarse» y «los cavadores de oro cavan 

mucha tierra y encuentran poco»” (Escobar, 1952, p. 96); en efecto hoy el ser humano ama lo 

superficial y allí se consigue un barro muy gomoso, que muchas veces no le entusiasma por 

seguir cavando; así sigue navegando en la arena confusa en el que cree que sabe. 

Nos sigue diciendo el autor que “la experiencia sensible a poco nos conduce: «malos 

testigos los ojos y los oídos para los hombres que tienen almas de bárbaros»” (Escobar, 1952, 

p. 96); en efecto Heráclito concuerda con la Biblia en esas palabras tan sabias, donde sabemos 

que el alma, en los sentimientos no hay verdad; por ello en el espíritu se separa del alma para ir 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

124 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

a mayor profundidad. Y nosotros los cristianos vamos a unir nuestro espíritu al Espíritu Santo 

para beber de la sabiduría. 

Sigue recobrando Francisco Escobar de los fragmentos de Heráclito de Éfeso, “la 

naturaleza humana no posee la verdad, la divina es quien la posee; cuan sabias palabras en que 

la verdad, el Arché no está en nosotros, está en Dios. Sigue afirmando, “hay muchas verdades 

relativas: «los asnos preferirán la paja». «La mar es el agua más pura y más impura, para los 

peces, potable y saludable, para los hombres, impotable y mortal. «El más bello de los monos, 

feo comparado con el hombre»; «el más sabio de los hombres resulta el mono de Dios»” 

(Escobar, 1952, p. 96). 

En el tercer epígrafe, en los proverbios de Salomón, hijo de David, rey de Israel; en la 

Biblia conseguimos la sabiduría, que está destinada a unos pocos que puedan hacer con ella lo 

expedito de Dios; pues que haría cualquiera con la sabiduría sino desperdiciarla. Por ello nos 

dice nuestro amado Dios que para entender sabiduría y doctrina, para conocer razones 

prudentes, para recibir el consejo de prudencia, Justicia, juicio y equidad; sigamos clamando la 

sabiduría. ¿Para que la sabiduría? Para dar sagacidad a los simples, y a los jóvenes inteligencia 

y cordura. El sabio se hará más sabio: Oirá el sabio, y aumentará el saber, Y el entendido 

adquirirá consejo, para entender proverbio y declaración, Palabras de sabios, y sus dichos 

profundos. Y culmina Salomón en Proverbios 1 diciéndonos que el principio de la sabiduría es 

el temor de jehová; los insensatos desprecian la sabiduría y la enseñanza (Proverbios 1). Es la 

anhelada sabiduría que persigue la filosofía, pero que perdió su camino, y que hoy se ha quedado 

en las páginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para accionar sabiamente; 

¡oh sabiduría! 

En el epígrafe cuarto, en la obra titulada: ¿Qué es la filosofía antigua? De Pierre Hadot 

nos recuerda que misión de la filosofía tuvo en su gran representante, la tarea de Sócrates, la 

que le fue confiada, dice la Apología, por el oráculo de Delfos, es decir, “finalmente por el dios 

Apolo, será pues hacer que los demás hombres tomen conciencia de su propio no saber, de su 

no sabiduría. Para llevar a cabo esta misión, Sócrates tomará, él mismo, la actitud de alguien 

que no sabe nada, es decir, la de la ingenuidad” (Hadot, 1998, p.38). Sócrates conseguía su 

sabiduría fuera de él, y en su constante manera de vivir dudando de todo se deleitaba, 

considerando que nunca había alcanzado la sabiduría lo que le permitía seguir en la dialéctica 

en la búsqueda. En ese ¡Yo sólo sé que no sé nada! Que hereda Platón vivimos 

maravillosamente en la búsqueda del saber; en la que anhelamos como Salomón la anhelada 

sabiduría.  

En el epígrafe quinto, en la obra titulada María Zambrano y su relación heterodoxa con 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

125 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

la filosofía, del filósofo Damián Pachón Soto, nos recuerda una de las funciones de la filosofía, 

en la antigüedad la filosofía era una manera de vivir, un contiguo de prácticas, adiestramientos, 

prácticas, que podía contener la reproducción de innegables sentencias, el examen de 

conciencia, entre otras. Ese examen de conciencia sobre nuestra praxis hoy es tan importante 

de hacer y promover en la educación. Esto es, “la filosofía no era un discurso erudito 

desconectado de las preocupaciones vitales o una práctica académica: era, más bien, un 

conjunto de ejercicios espirituales, un arte de vivir o medicina para el alma” (Pachon-Soto, 

2019, p.390). Apreciado lector: ¿Qué oficio le daría hoy a una filosofía práctica en la educación? 

Tenemos tantos problemas que atender en la crisis del planeta que nos quedaríamos corto en el 

tiempo para dedicarnos a filosofar sobre tales problemas; y el ejercicio de conciencia de lo que 

hacemos. 

En el sexto epígrafe, en la obra de Enrique Dussel titulada: Filosofía de la Liberación, 

el padre de la filosofía de la liberación de las cuales la filosofía latinoamericana es una de ellas 

nos dice que para filosofar dignamente en lo nuestro debemos primero desprendernos de la 

filosofía excluyente de Grecia por las cuales se excluían los esclavos, aunque en los diálogos 

vemos a muchos esclavos filosofando y participando. Es que debemos ir a recobrar nuestra 

valía, al de todas las civilizaciones encubiertas y las maneras de filosofar sobre nuestras 

problemática, necesidades e ilusiones, “aún en la extrema humillación de la prisión, en el frío 

de la celda y el total dolor de la tortura, aun cuando su cuerpo no fuera sino una llaga viva, 

todavía puede clamar: - “¡Soy otro; soy hombre; tengo derechos!” (Dussel, 1996, p.57). Y 

tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofía llena de grandes aportes; 

para ello defender el derecho es lo primero. 

En consonancia con la filosofía latinoamericana, en la obra titulada: Transfilosofía 

Sentipensante, en el séptimo epígrafe, la autora Milagros Elena Rodríguez nos responde ¿Qué 

es la transfilosofía sentipensante? la transfilosofía es liberadora de los saberes enclaustrados por 

la modernidad-postmodernidad-colonialidad; si un brazo fuerte de las ciencias, y por ende de 

los saberes-conocimientos. Vuelve a sus preguntas originarias de la filosofía, dignificando la 

sabiduría a la luz de la complejidad el planeta-tierra; de la vida en él. Atiende las necesidades 

hoy en el sur global, los desmitificados del planeta. La transfilosofía es intercultural, pero no 

por ella de excluyentes de culturas y maneras de vivir pues la esencia de la decolonialidad 

planetaria nos incluye a todos, no podemos cometer el mismo error de Occidente al desmificar 

al Sur; ahora nosotros comenzamos por lo excluido nuestro y extendemos el abrazo de las 

diferentes maneras de filosofar. 

Por eso, la Transfilosofía Sentipensante no es propiedad de cultura alguna y al mismo 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

126 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

tiempo es de todas, no se regodea en lo conseguido de la historia pues redefine sus intenciones 

a la luz de las necesidades de hoy, es profundamente des-ligadora y re-ligadora a esencias de la 

vida (Rodríguez, 2022a). Y atiende a la manera de filosofas con toda la complejidad del ser 

humano: naturaleza-cuerpo-mente-alma-espíritu-Dios (Rodríguez, 2022b). Nos regresa a la 

unión filosofía - teología, filosofía-ciencias, filosofía-disciplinas, filosofía-historia de las 

civilizaciones execradas. 

En tal sentido, en el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la 

indagación sustentamos la tríada: filosofía-decolonialidad y complejidad para dar respuestas 

a la pregunta: ¿qué lugar ocupan hoy en la instituciones educativas? Por ello, acudimos a las 

transmetodologías con la deconstrucción rizomática, donde rizoma, decolonialidad, 

complejidad concuerdan en la especialísima tarea. Veamos los detalles explicativos. 

 

3 LA DECONSTRUCCIÓN RIZOMÁTICA COMO ANDAMIO TRANSMETÓDICO DE 
LA INVESTIGACIÓN  
 

Queremos y proponemos salvaguardar la filosofía de la liberación más esencial para 

nuestro Sur: la filosofía latinoamericana; de la misma manera que respetamos todas las formas 

de filosofar de las civilizaciones encubiertas; por ello la decolonialidad es esencial. El proyecto 

decolonial planetario subvierte la modernidad – postmodernidad – colonialidad, donde sabemos 

que decolonialidad “ya no es izquierda, sino otra cosa: es desprendimiento de la episteme 

política moderna, articulada como derecha, centro e izquierda; es apertura hacia otra cosa, en 

marcha, buscándose en la diferencia” (Mignolo, 2008, p. 255). En ello, la transfilosofía que va 

a ser coadyuvante a los lugares que buscamos para la tríada filosofía- decolonialidad-

complejidad sea expedita en la educación. 

El transparadigma, más alá de los paradigmas que salvaguarda lo denigrado de los 

paradigmas es la complejidad “uno de los desafíos más difíciles será el de modificar nuestro 

pensamiento de manera que enfrente la complejidad creciente, la rapidez de los cambios y lo 

imprevisible que caracterizan nuestro mundo” (Morín, 1999, p. 32). Transparadigma que 

rescata la significancia del prefijo trans de Enrique Dussel; donde no siempre vale el más allá, 

pues ese “más allá (trans) indica el punto de arranque desde la exterioridad de la modernidad” 

(Dussel, 2004, p.222); si redimiendo lo que los paradigmas simplificadores viciaron como: el 

tejido de la vida, los sistemas, el sujeto investigador, la concordancia cualitativo-cuantitativa; 

entre otros. 

Enrique Dussel, afirma “lo que la modernidad excluyó, negó, ignoró como 

insignificante, sinsentido, bárbaro, no cultural, alteridad opaca por desconocida; evaluada como 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

127 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

salvaje, incivilizada, subdesarrollada, inferior, mero despotismo oriental, modo de producción 

asiático” (Dussel, 2004, p.222). Por ello, investigamos con las transmetodologías que 

salvaguardan lo execrado de las metodologías; y llevamos con esencias decoloniales-complejas, 

es la odre nueva con fundamento que es el sustento de la mencionada tríada: filosofía-

decolonialidad-complejidad. 

Con los transmétodos decoloniales-complejos que “son creación inédita en Milagros 

Elena Rodríguez, aceptan y promueven la complejidad del ser humano: naturaleza-cuerpo-

mente-alma-espíritu-Dios. En la conformación de nuestra naturaleza humana, en la educación, 

en las ciencias, en la construcción de los conocimientos-saberes se debe hacer transcender con 

el uso de los transmétodos, lo que desde la filosofía antigua ya se conocía” (Rodríguez, 2023b, 

p.10). En ello también recomendamos revisar la obra titulada: Transmétodos decoloniales 

planetario-complejos como formalidad en investigación universitaria: experiencias en re-

ligaje (Rodríguez, 2024a); en lo que se evidencian los aportes de tales creaciones que 

aprovechamos para disfrutar de sus aportes en esta indagación. 

En particular el transmétodo la deconstrucción rizomática (Rodríguez, 2027, 2019), que 

es un manera de decolonizar; así reconstruimos y deconstruimos formando rizomas, que “es 

orgánico - está vivo – mientras la red evoca con demasiada frecuencia la cristalización 

inorgánica perfectamente delineada y estática” (Ruíz, 2017, p.4); calcando los rizomas en la 

naturaleza testamentarios en su filosofía rizomática Feliz Guattari y Guilles Deleuze; hemos 

estudiando en la obra: rizomas, metáfora botánica, estructuras complejas postcoloniales en 

interpelaciones decoloniales planetaria en re-ligaje (Rodríguez, 2024b). La propiedad 

rupturante de estas estructuras nos cautiva en tanto regresamos a los provocados brotes para 

seguir incluyendo y sustentando la tríada: filosofía-decolonialidad-complejidad; lo vamos a 

visionar en la pesquisa. 

Aclaramos que la decolonialidad planetaria, el pensamiento planetario decolonial, es 

universal en tanto no tiene sentido decolonizar una parte de la Tierra sin las otras regiones, dado 

que quedaríamos prescindiendo en dicho proyecto lo que contradice su esencia inclusiva, 

respetuosa de la diversidad y existencia humana en su naturaleza de creación. La decolonialidad 

planetaria no tiene incisiones postestructuralistas o postcoloniales; además se sabe que la 

postmodernidad, por ejemplo, es el cono de la modernidad cuyo proyecto es la colonialidad 

(Rodríguez, 2022c); tal cual pensamos la filosofía hoy llena de todas las maneras de filosofar 

en el planeta hoy; sin superioridades. Redimimos con ello particularidades de las líneas de 

indagación donde se ubica la exploración: Educación Decolonial Planetaria – 

transepistemologías complejas, decolonialidad planetaria-complejidad en re-ligajes y 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

128 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

Transmetodologías complejas y los transmétodos decoloniales planetarios-complejos. 

Para comprender que hace la deconstrucción rizomática como manera transdidáctica  de 

indagar se trata de evidenciar a la luz de la decolonialidad, pues deconstruir es una manera de 

decolonizar al mismo tiempo que se va deconstruyendo se reconstruye  como procedimiento de 

lectura/interpretación; en ello el texto conjunciona lo evidenciado de la crisis para 

decolonizando y complejizando ir pensando en diversas maneras de filosofar. 

En la deconstrucción rizomática seguimos evidenciando la crisis en las instituciones 

educativas emboscadas en la colonialidad global enrumbado por una filosofía colonial impuesta 

enajenada del ser, sus intenciones originarias y de la filosofía latinoamericana. Y en la 

reconstrucción la tríada filosofía - decolonialidad - y complejidad, ¿qué lugar ocupan hoy en la 

instituciones educativas? Para luego concluir de manera inacabada en el lienzo extraordinario 

de los brotes de los rizomas. 

 
4  LA CRISIS EN LAS INSTITUCIONES EDUCATIVAS EMBOSCADAS EN LA 

COLONIALIDAD GLOBAL DONDE LA FILOSOFÍA SE HA SEPARADO DE LAS 
CIENCIAS Y EL SENTIDO DE EDUCAR  

 
 

Ya vamos observando que la crisis en las instituciones educativas emboscadas en la 

colonialidad global tiene en particular una no existencia de la tríada: filosofía-decolonialidad-

complejidad donde la filosofía se ha separado de las ciencias y el sentido de educar; la filosofía 

no provee de una concientización en nuestra praxis ante la crisis hoy en todo sentido; y en 

general la influencia de la filosofía en sus preguntas originarias y la pertinente filosofía 

latinoamericana están hoy en jaque en la educación. Y aún en el mismo Occidente su anhelada 

filosofía modernista ha caducado; y creo estuvo condenada desde que se separa de la filosofía 

antigua y las ciencias la denigran para erigirse reinas. Vamos a ver los detalles. 

Por otro lado, sabemos que Platón hace transcender la filosofía de Sócrates en su lema 

yo solo sé que no se nada; y que haría muy bien retomar en la educación dichos diálogos a la 

luz de la liberación de nuestros potencialidades; “bajo la influencia de la personalidad y de la 

enseñanza de Sócrates, Platón va a dar, en el Banquete, a la palabra “filósofo”, y luego también 

a la de “filosofía”, un nuevo sentido” (Hadot, 1998, p. 52). Pienso que la filosofía antigua ya 

había sido colonizada, sucumbida por la filosofía modernista, y despojo a Occidente de la 

filosofía y sentido más excelso de su creación; ojala al mundo se hubiera llevado tales 

excelencias, y bien le hubiese hecho a las ciencias dicha filosofía. Es sabido que en cuanto a 

Sócrates. 

 
Es la famosa ironía socrática: la ignorancia fingida, el semblante cándido con el cual, 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

129 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

por ejemplo, indagó para saber si alguien era más sabio que él. Como dice un 
personaje de la República: “Ésta no es sino la habitual ironía de Sócrates y yo ya 
predije a los presentes que no estarías dispuesto a responder, y que, si alguien te 
preguntaba algo, harías como que no sabes, o cualquier otra cosa, antes que responder 
(Hadot, 1998, p.38). 

 

Ya en la colonización, para conocer de hechos en dicha invasión invitamos a leer la obra 

especialísima de Enrique Dussel: El Encubrimiento del Otro: hacia el origen del mito de la 

modernidad (Dussel, 1994a), se fue impregnada Latinoamérica de una filosofía modernista 

humanista castradora de la esencia y naturaleza del ser humana, sucumbida en la religión como 

opresión, y para nada educadora ni valorativa de lo nuestro; por el contrario encubridora de 

nuestro potencial. Ya luego de la independencia en nuestros países queda impregnada de una 

colonialidad en todo sentido, hasta la colonialidad global y el globalismo hoy. “En la 

colonialidad del poder, el sistema - mundo operó como “una poderosa máquina de 

subalternización del conocimiento (…), estableciendo simultáneamente un modelo 

epistemológico planetario” (Mignolo, 2003, p. 122). 

Este modelo epistemológico planetario está íntimamente separado filosofía de 

educación, disciplinas entre sí, imposición del saber válido que es el occidental, de allí hemos 

llegado a una expedita razón de ser enajenada de nuestro sentir, pertinencia. Las luchas son 

inmensa por una filosofía latinoamericana, que es de la liberación y que bien valdría la pena 

dedicar tiempo en la educación a su transcendencia, en el ánimo de recobrar una educación 

patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas maneras de filosofar. 

Profundizando, la ciencia moderna se apartó de la filosofía antigua en el siglo XVI, y la 

ciencia natural moderna obtuvo rostros convenientes a partir del siglo XVII.  A finales del siglo 

XVIII, ya la ciencia natural moderna había abandonado otras formas de filosofar; entre ellos 

mismo la exclusión y denigración no tenía regreso, en una imposición tan sorprendente que 

abandono el planeta a sus únicas maneras de filosofar, que era la ciencia misma que adopto la 

adulación como imposición de ella misma. 

Sabemos que el alemán Enmanuel Kant estableció una división entre ciencia y filosofía; 

en la que una no se comunicaba con la otra.  La ciencia moderna se basa en el método científico, 

busca explicaciones verificables y rechaza la metafísica; pero otras formas de filosofar no eran 

ciencias, incluyendo la excelsa filosofía antigua. En sus concepciones la ciencia es “cualquier 

doctrina mientras sea un sistema, es decir, mientras sea un conjunto de conocimientos 

ordenados según principios” (Kant, 1989, p.467). Lo que para él la filosofía no cumple. 

Es así como, “una nueva ciencia sólo llega a ser lo en la medida en que logra 

independizarse. Lo cual quiere decir tener su propia materia de investigación y sus propios 

conceptos forma dos a base de reflexionar sobre esa materia” (Copleston, 2021, p.175). 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

130 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

Divorcio que adquiere la educación pues las ciencias son llevadas tal cual a la educación y 

separada de la teología en la que el humanismo, pregonando la no transcendencia en la que el 

ser humano es comienzo y fin de sí mismo, negando su alma y espíritu. 

Es así como mythos y logos son separados, Dios no tiene cabida en esa manera irracional 

en que el ser se separa de la filosofía antigua, 

 
La fe cristiana se define a ella misma como voluntad de creer en algo que no se muestra 
en la episteme, o sea en la sophia, que para el apóstol Pablo son sólo «sabidurías del 
hombre» o «sabidurías del mundo». Y esta «sabiduría» es «estulticia ante Dios». 
Mientras que para el pensamiento griego el auténtico conocimiento de Dios lo realiza 
la philo-sophia, para el cristianismo Dios no es conocido «mediante la “sophia”, sino 
a través del «anuncio» de Dios a los creyentes. La fe cristiana es un regreso al mito 
(como luego lo será, aunque de manera profundamente diferente, la ciencia moderna), 
pero un mito (también la ciencia moderna) que afirma ser superior a la episteme. 
Cuando Pablo afirma que la sophia («buscada por los griegos») es «estulticia ante 
Dios» (y que la sabiduría de Dios es estulticia entre los hombres) se refiere a la 
filosofía en cuanto ella misma, proponiéndose como punto de vista supremo y 
supremo criterio de la verdad y del error, se niega a dejarse juzgar por la fe y más bien 
juzga la fe como una posición inferior (Severino, 1986, p. 209-210). 

 
Nos interesa hoy rescatar que es eso de filosofar al estilo antiguo, y pensar luego en 

nuestra intima manera de filosofar, pero que es filosofar. Luego de Sócrates “filosofar ya no es, 

como lo pretenden los sofistas, adquirir un saber o un saber hacer, una sophia, sino que es 

cuestionarse a sí mismo porque se tendrá el sentimiento de no ser lo que se debería ser” (Hadot, 

1998, p. 42); y para nosotros rescatar eso de cuestionarnos a nosotros mismos, a nuestra praxis 

bien pudiera ser una función expedita de la filosofía necesaria hoy. Seguimos en el análisis, 

cuestionarnos a nosotros mismos, esta será la definición del filo-sofo, del ser humano anhelante 

de la sabiduría, como se narra en el Banquete de Platón, obra de Platón de urgente enseñanzas 

hoy. “Y este sentimiento mismo procederá del hecho de que se habrá encontrado una 

personalidad, Sócrates, quien, por su sola presencia, obliga a quien se acerca a él a cuestionarse. 

Es lo que deja entender Alcibíades al final del Banquete” (Hadot, 1998, p. 42). 

Si revisamos la historia de la filosofía, su empapada colonialidad desde el inicio de la 

ciencia moderna veremos, “nos hace patentes las actitudes de la conciencia ante la realidad, las 

relaciones reales entre estas actitudes y el desarrollo que así surge” (Dilthey, 1951, p.13); nos 

hace evidente con ellos las necesidades que debemos retomar con lo que es filosofar. “De esta 

suerte nos ofrece la posibilidad de conocer el lugar histórico de cada una de las manifestaciones 

de la literatura, de la teología y de las ciencias” (Dilthey, 1951, p.13). Podemos decir que la 

filosofía es un espejo de lo que hacemos y llevamos en la concientización de nuestra humanidad, 

y que en la educación se refleja. 

En particular, en las diversas luchas de la filosofía de la liberación que en Enrique Dussel 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

131 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

se hace evidentes, que homenajeamos en Rodríguez (2025), en las Lecturas decoloniales con 

el filósofo de la liberación Enrique Dussel en hermeneusis comprensiva ecosófica y diatópica; 

el padre de la filosofía de la liberación Enrique Dussel, esta pleno de una ética de la liberación 

se fue forjando desde el año 1973, hasta llegar a la cúspide en 1998 publicando su obra 

magnífica: Ética de la liberación, voz que sigue en sus escritos, con su ejemplo por eso la voz 

y pensamiento de Enrique Dussel resuenan con fuerza y continúan en la lucha por la dignidad 

y la liberación (Rodríguez, 2025). 

La filosofía latinoamericana una corriente filosófica latinoamericana que buscaba crear 

un pensamiento propio para América Latina, es una filosofía de la liberación, que comenzando 

con Enrique Dussel reclama hoy su lugar en la colonialidad de la filosofía y la minimización de 

la filosofía antigua; y su responsabilidad como conciencia de existir ante el devenir del planeta, 

ante el ser y su transcendencia.  No se trata de un reclamo de un lugar físico, Latinoamérica, del 

reclamo de una filosofía propia, se trata de recobrar en la praxis la negación de nuestra manera 

de filosofar. Les invito a revisar al obra: ¿Existe una filosofía de nuestra América? (Salazar 

Bondy, 1968). 

Es de saberse que en palabras de Enrique Dussel, “la historia de la filosofía es filosofía, 

y la historia de la filosofía latinoamericana deviene un capítulo constitutivo de la filosofía 

latinoamericana” (Dussel, 1994b, p.24), para poder desde lo nuestro ser inclusivos, pues de 

Occidente no podemos esperar la liberación de nuestras múltiples filosofías. “En este caso 

“latinoamericana” indica la totalidad social, la totalidad histórico-concreta dentro de la cual el 

filósofo filosofa; indica la “realidad” práctica que origina su discurso y al cual el discurso sirve” 

(Dussel, 1994b, p.24), por qué Latinoamérica representa lo que el sur global representa para el 

Sur; el lugar o enunciamiento de nuestras exclusiones. 

Sigue afirmando Enrique Dussel que “en este caso lo de “latinoamericano” no es una 

denominación extrínseca o accidental, es una denominación intrínseca y esencial. Dicho 

discurso es imposible en otra circunstancia, en otra “realidad”, en otra totalidad social” (Dussel, 

1994b, p.24); porque jamás podremos tener una filosofía latinoamericana sino partimos de 

nuestras filosofías desvirtuadas desvalorizamos; pues no vamos hace una filosofía emulando la 

filosofías de otros lugares, por muy admiradores que seamos por ejemplo de la filosofía antigua. 

Es que “todo filósofo del mundo en América Latina puede producir un discurso similar, pero 

ningún filósofo del mundo, aun latinoamericano, puede realizar dicho discurso fuera (por 

“fuera” entiéndase la no-consideración) de la “realidad" latinoamericana” (Dussel, 1994b, 

p.24). Nuestras necesidades y problemáticas marca nuestra manera de filosofar. 

Enrique Dussel en su Filosofía de la liberación, propone una filosofía latinoamericana 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

132 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

que se ha ido conformando a lo largo del tiempo, latente muerto en dialecticadores y aporéticos 

arranques de pensamiento y de acción. América Latina simbolizaría por y para Europa, sin tener 

en cuenta sus realidades. Asumir esta matriz y, por lo tanto, aceptar el eurocentrismo 

epistemocrático es entrar en un diálogo de sordos que no resolverá nada; y que debemos retomar 

desde lo nuestro. Es necesario emprender de un diálogo inclusivo (Soto-Molina, 2025). 

Sabemos que tampoco para nosotros filosofar sería obviar las preguntas originarias de la 

filosofía. De su origen 

 
La tarea de la filosofía latinoamericana que intente superar la modernidad, el sujeto, 
deberá proponerse detectar todos los rasgos de ese sujeto dominador nordatlántico en 
nuestro oculto ser latinoamericano dependiente, oprimido. Desde este punto de vista, 
todo repetir simplemente entre nosotros lo pensado y dicho simplemente en el 
nordatlántico no significará ya la inocente vocación de un intelectual solo ocupado de 
lo académico, lo teórico (Dussel, 1994b, p.318). 

 

La filosofía latinoamericana no goza de esa aceptación tan urgente hoy en la 

recuperación de los que somos y hemos aportado, ninguna, definitivamente ninguno en el 

ámbito académico dudara en presentar una obra de un filósofo occidental en sus aulas, pero 

cuando ya sugerimos a filósofos como Andrés Bello, Augusto Salazar Bondy, Leopoldo Zea, 

Enrique Dussel, ya el panorama va cambiando y pareciera siempre considerarlos, injustamente, 

con los excelsos de sus aportes de filosofías inferiores. 

La sola mención de un filosofar propiamente latinoamericano genera todo rechazo en 

las mentes colonizadas, ahí donde el eurocentrismo ha calado hondo, se producido en las 

investigaciones una epistemología, del método, la naturaleza y problemáticas propias de un 

pensamiento en construcción en américa latina; pero se niega su transcendencia. Urge una 

radical pregunta sobre los fundamentos existentes del filosofar: ¿Qué es la filosofía? ¿Qué es la 

filosofía latinoamericana? ¿Qué preguntas debe resolver la filosofía latinoamericana para ser 

filosofía universal? Algunos Filósofos Venezolanos: José Rafael Nuñez Tenorio, Argelia Laya, 

Ludovico Silva, Andrés Bello, Rafael Villavicencio y Luis Castro Leiva tienen tanto que aportar 

a nuestra pertinencia. 

Anclada a la filosofía latinoamericana hemos propuesto la filosofía sentipensante, que 

conjunciona la filosofía occidental decolonizada y la no reconocida en igual grado de 

importancia, en ella la filosofía latinoamericana que es una filosofía de la liberación (Rodríguez, 

2023a). En este sentido, el sentipensar es el encuentro con el corazón, con las emociones; pero 

también con el alma y espíritu reconociendo la complejidad del ser humano con Dios; así el ser 

debe estar atento al colonialismo intelectual (Fals Borda, 1978). Una transfilosofía 

sentipensante que devele el alto poder educativo ocultado y aportes del Sur, así como de las 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

133 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

comunidades invadidas, transculturizadas y aculturizadas en el sur global; si develamos y 

trascendemos el avance de las civilizaciones conseguiremos esencias a complejizar con el 

sentipensar. 

Desde luego, transfilosofar sentipensando con amor y fe por nuestros congéneres que 

son todos los del planeta; desde luego, es posible que no sea suficiente el amor Freiriano por el 

discentes, por ejemplo, pero si es condición necesaria para creer que ellos pueden ejercitarse de 

la filosofía práctica útil, pertinente, el respeto por su condición humana, que pueden hacerlo 

desde una metamorfosis inescrutable del ser docente, de su decolonialidad que le permee y le 

permita una cavilación en la liberación de la concepción de la vida a la luz de la liberación onto 

- epistemológica y el sentido humano en la tierra como patria (Rodríguez, 2022a). 

Veamos sus aportes en la reconstrucción de la deconstrucción rizomática, regresaremos 

a algunos brotes que hemos dejado en los rizomas, en su esencia de ruptura a-significativa. 
 

5  LA TRÍADA FILOSOFÍA - DECOLONIALIDAD - Y COMPLEJIDAD, ¿QUÉ LUGAR 
OCUPAN HOY EN LA INSTITUCIONES EDUCATIVAS? 

 
 

Como hemos mostrado hasta acá, una vez la ciencia moderna se separa de la filosofía 

antigua, la filosofía se desliga de la complejidad del ser, de la manera compleja de filosofar y 

se coloniza a las ciencias y sus imposiciones occidentales. Hoy cuando buscamos que lugar 

urge en las instituciones educativas de la tríada: filosofía-decolonialidad-complejidad sabemos 

que tenemos una urgencia ante todo de conciencia, lo que debe llevar a la práctica; pues “el 

pensamiento necesita reflexión (conciencia) y la conciencia necesita pensamiento. Las 

actividades superiores del espíritu son una constelación de instancias que se producen unas a 

otras en un bucle recursivo” (Morín, 1998, p. 216). 

Pero ello no se puede lograr desde un pensar parcelado alojado sólo en la mente; ya que 

sabemos que a la razón acude también el alma y el espíritu que forman parte de la manera de 

pensar; en la que el espíritu superior en el ser humano urge de su Raíz de creación; así no como 

religión, sino como relación con nuestro Dios creador, Arché del universo sabemos que “porque 

Jehová da la sabiduría, Y de su boca viene el conocimiento y la inteligencia. Él provee de sana 

sabiduría a los rectos; Es escudo a los que caminan rectamente” (Proverbios 2: 6-7). Como ya 

sabemos la sabiduría el ser humano la consigue en su raíz, en lo místico y metafísico de su vida, 

los antiguos pensadores así lo enseñaban. Es de justa valía regresar a nuestros orígenes, al 

manual por excelencia para vivir: la Biblia. 

Cuando discutían cuando nuestro Señor Jesucristo muchos filósofos de la época no 

llegaban a comprender su grandeza aun cuando dejaban lugar a la duda. “También disputaban 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

134 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

con él algunos de los filósofos epicúreos y estoicos. Y algunos decían: ¿Qué quiere decir este 

palabrero? Y otros: Parece ser un predicador de divinidades extrañas --porque {les} predicaba 

a Jesús y la resurrección” (Hechos 17:18). Creemos que una manera para filosofar 

expeditamente en las instituciones educativas es el regreso al estudio de la Palabra de Dios. 

Sabemos que urge en la educación el lugar del pensar metacognitivamente profundo, de 

la reflexión y la conciencia y la filosofía decolonial y compleja reclama ese lugar; ello “la acción 

educativa podría servirnos de ejemplo de una acción no violenta que tiende a transformar al 

individuo como ser consciente y social, sin someter a violencia su cuerpo” (Sánchez, 2003, 

p.460); filosofar que es liberación en la medida que va siendo educadora a la manera ética y 

moral de vivir. Siendo entonces la manera de filosofar una necesidad que “en un terreno social, 

la no violencia acompañaría al intento de transformación pacífica de las relaciones sociales 

humanas por una vía puramente espiritual, como el convencimiento, la educación en todos los 

órdenes, la fuerza edificante del ejemplo” (Sánchez, 2003, p.460). 

Sabemos cuándo queremos dar aportes de la filosofía antigua a la filosofía 

latinoamericana que la filosofía antigua centralizó su exploración en la metamorfosis del 

individuo, mientras que la filosofía latinoamericana se ha encaminado en la identidad y las 

problemáticas del territorio; pero más creo que al latinoamericano le hace falta percibir quien 

es a la luz de su propia manera de filosofar; esa búsqueda y comprensión individual lo pueden 

regresar a aportar sobre su identidad regional, y viceversa. 

 Se buscaba la conversión del individuo, más que el pensamiento en la filosofía antigua 

pero esa revisión del ser en un ¡yo sólo sé que no se nada! Lo pueden llevar a la búsqueda de la 

identidad histórica cultual de América; y el reconocimiento de lo que somos. Por supuesto 

debemos ir a la redefinición de la identidad latinoamericana, no como secundaria ni de menor 

valor que la occidental y la del Norte, pero eso pasa por saber de la valía de todos los seres 

humanos; y es desde nuestra creación que tenemos igual valor sea de donde seamos en regiones. 

Desde luego abordar la opresión y la injusticia social, cuestionando la visión 

eurocéntrica del conocimiento, implicaría que no desmitificamos los conocimientos 

occidentales sino los decolonizamos para conformar transepistemes, esto es conocimientos que 

salvaguarden con encubiertos de la modernidad-postmodernidad-colonialidad; y en ello para 

filosofar hace falta concientizarnos de la importancia de integrar diversas perspectivas 

culturales; complejizarlos en la tierra como patria. 

Vean que urgimos de concordancia, si de obviar las separaciones de topi rompiendo su 

pensamiento abismal, si sabemos que la filosofía es manifestado racional del saber, logos que 

se comunica a través de las doctrinas, de las máximas de cada pensador, es una condición frente 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

135 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

a la vida, problematización de la realidad; es una serie de aporías que dan origen a la admiración 

y preocupación del ser racional (Zea, 1976); no por ello pensamos que filosofía no es mythos 

también. Diría que una filosofía compleja decolonizada no separa la concordancia mythos-

logos. Así como no separa ciencias-filosofía, ciencias-teología, filosofía-educación. 

Estoy de acuerdo con Enrique Dussel que los ejemplos excluyentes de la valía del ser 

humano no son los que necesitamos, para comprender la cultura del pueblo latinoamericano “es 

necesario partir de Jerusalén más que de Atenas. Jerusalén hablaba de la dignidad del trabajo, 

de la posibilidad de la revolución de los pobres; Atenas hablaba de la dignidad de los nobles 

griegos, de la imposibilidad de la emancipación de los esclavos” (Dussel, 1998, p. 17). Y 

sabemos que Occidente no es ejemplo de inclusión ni siquiera entre ellos mismos; lo vimos al 

llegar a nuestras regiones invadiendo con personas de color encadenadas como esclavos; tal 

cual nos infringieron a nosotros mismos robando nuestras riquezas, y colocándonos en la 

esquina de la iniquidad; con hechos tan vergonzosos hasta exhibir en museos de la Europa hoy 

a aborígenes, como los Wayuu como adefesios. 

Más eso no quita que en la obligada decolonialidad de la filosofía como ejemplo en la 

filosofía latinoamericana y proponemos unida a la complejidad, la filosofía compleja Moríniana 

ha heredado algunas concepciones de la filosofía antigua que rescatamos en esta indagación: 

Heráclito De Éfeso en la complejidad Moríniana: una filosofía que despertó sentires 

(Rodríguez, 2022d). Invitamos a leer la obra a la luz de las necesidades de hoy. 

Por otro lado, la misma filosofa latinoamericana debe pasar por el filo de la crítica, 

cuando muchos de sus portadores han hecho transcender falsas decolonialidad imbricadas en la 

exclusión, la pobreza, la sequía de los pueblos; y la denigración del hacer concientizado a la luz 

de la crítica; la filosofía latinoamericana hija de la transmodernidad debe someterse a esa crítica, 

y desligarse de las taras que la pululan en engañosos ejercicios. En la obra: Filosofía de la 

liberación latinoamericana, nos dicen que: “la filosofía, y con ella el filósofo, tiene un papel 

preponderante que cumplir: es la conciencia crítica de la realidad. ¿Quién la critica a ella?” 

(Cerutti, 1992, p.277). Esa crítica debe pasar por el des-ligaje y re-ligaje constante como 

obligatoriedad (Rodríguez, 2019b). 

En consonancia con la tríada: filosofía-decolonialidad-complejidad buscando un 

poderoso emergen en las instituciones educativas hoy hemos propendido la enseñanza de la 

Transfilosofía Sentipensante, que es liberadora de la concepción compleja del ser humano, si la 

Transfilosofía Sentipensante “acepta la complejidad del ser humano e intenta conocerlo sin 

cortapisas o compromisos con maneras algunas de conocer; sino que abre su lente al 

archipiélago de certezas en el mar de incertidumbre” (Rodríguez, 2022a, p.25). Con ello el 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

136 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

grado de concientización se imbrica en la urgente reforma del pensamiento, de la que Edgar 

Morín lleva huellas en todas sus obras, y ello lleva a la reforma de la educación; pero la 

decolonialidad debe ser apodíctica de todos esos intentos como condición necesaria para el 

pensar inclusivo, y no sigua enclaustrado en la postmodernidad como cono de la modernidad, 

de la que Enrique Dussel ha dejado enseñanzas notables. 

Como escribimos desde la tierra que ha parido notables filósofos: Venezuela, nuestro 

filosofo por excelencia Andrés Bello es bueno hacer transcender aportes en el conocimiento 

humano, en lo cual creía que el conocimiento se obtiene mediante el análisis y la observación; 

por ello propuso que en la educación era fundamental el pensar correcto para el desarrollo 

integral de las personas. Donde concebía la memoria como un sistema complejo que se 

relaciona con el pensamiento y la creatividad; coincidiendo que se alojaba la razón no sólo en 

la mente, sino en el alma y espíritu.  

Consideraba, y así lo dejo en sus obras Andrés Bello que las emociones negativas como 

el miedo y el temor, pueden traducirse en conflictos en el ser humano que se podían subsanar. 

Consideraba que los sentidos tienen su asiento en el alma, y que el alma es quien ve, oye, huele, 

gusta, y toca; y es lógico de penarse ya que las Sagradas Escrituras afirman que los sentimientos 

se alojan en el alma y no mueren, y que los pensamientos ocurren el corazón, allí se originan. 

Andrés Bello en su obra: filosofía del entendimiento, nos dice que en “la naturaleza ha 

observado un plan especial en la educación del hombre. Ella ha querido desde muy temprano 

instruirle por la experiencia y por su razón” (Bello, 1981, p.200). 

Nos afirma el filósofo venezolano, que “todo lo que el hombre ha podido aprender por 

medio de la experiencia, hay bastante motivo para creer que no lo ha debido a instintos 

especiales, y el aprendizaje de que se trata no parece más difícil que tantos otros” (Bello, 1981, 

p.200), así creía que todos los seres humanos podíamos aprender entre tanto en la diversidad en 

todo sentido que poseemos. También nos legó “que en el primer destello de la razón han sido 

indudablemente el fruto de la observación excitada por la necesidad y de una especie de 

raciocinio analógico espontáneo, de que no daba aviso la conciencia” (Bello, 1981, p.200); y 

que en la filosofía conseguía un especialísimo lugar. Fue un gran estudiosos Andrés Bello de la 

filosofía antigua. 

Hablaba el filósofo venezolano de la sabiduría como elevación a conseguir fuera del ser 

humano. 

 
Inteligencia Suprema, no sólo es el principio del orden, sino el tipo de la perfección 
del orden; y supuesto que la justicia, la veracidad, la beneficencia, constituyen la 
esencia misma del orden moral, cuyas leyes ha estampado el Creador en la conciencia 
y el corazón del hombre, es preciso que el Principio del orden sea absolutamente justo, 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

137 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

veraz y benéfico (Bello, 1981, p.164). 
 

Andrés Bello, en la obra titulada: de las causas del error en su fe cristiana y el 

reconocimiento de Dios nos afirma que “las obras de la naturaleza no son como las humanas. 

Un hombre podrá comprender una de éstas a fondo” (Bello, 1981, p.541-542). Más advierte el 

filósofo que “y juzgar si el artífice se ha valido de los medios más sencillos y si todos los pasos 

de la obra se adaptan perfectamente unos a otros. Pero es una sabiduría muy superior a la del 

hombre la que preside al encadenamiento de los fenómenos naturales” (Bello, 1981, p.541-

542). Reconcomiendo que esto planes, “sus primeros muelles, la naturaleza de los materiales 

que emplea, se nos revelan de un modo parcial e imperfecto, y a menudo se nos pierde de vista 

entre el complicado juego de acciones y reacciones que se manifiestan a nuestra vista y la 

confunden y abruman” (Bello, 1981, p.541-542). 

Con todo ello reconocemos en el filósofo Andrés Bello que la conciencia del ser humano 

impulsado por la filosofía, sabiduría que anhela el grado de concientización para ser 

autoevaluador de su praxis. Y ello lo proponemos como lugar de la filosofía hoy pensando en 

al decolonialidad - complejidad en la educación hoy. 

En cuanto a ejemplos concretos o implicaciones operativas para los currículos, las 

prácticas pedagógicas o las políticas educativas sin duda debemos deconstruir la filosofía 

occidental impuesta para volverla concordante con la filosofía latinoamericana, africana, 

sentipensante de las regiones oprimidas; en ello podemos comenzar desde los primeros niveles 

con la inclusión de la filosofía para niños, que por ejemplo en Venezuela en un tiempo tuvo 

serios aportes; pero que la opresión ha consumido; es de volverse resistente a filosofar viviendo 

y viviendo filosofando. 

Los currículos de filosofía y con ello la formación docente, las prácticas de evaluación, 

la gestión institucional; debe decolonizarse para pensarse fuera de la elite de filosofar para unos 

pocos tal cual la matemática; sino que conjuncionada con la vida se va a filosofar pensando y 

buscando salidas a tantos problemas que nos agobian y que el sentipensar en la filosofía le 

puede dar un algo viraje sustantivo de la manera de vivir pensando profundo; en ello hace falta 

la transdisciplinariedad como manera de llevar la filosofía desde todas las disciplinas sin más 

razones que el humano pensar en las preguntas iniciales de la filosofía antigua a la luz de las 

necesidades de hoy. Preguntas sentipensantes que hacen falta para vivir con sentido de armonía 

con el ser complejo. 

No con ello se erradica la filosofía occidental en una manera irrisoria de pensar en 

quítate tú para ponerme yo; se trata de filosofar desde las diversas posturas del respeto por la 

vida; y ayer como hoy Occidente, Norte, Sur, África, Oceanía son todos una misma tierra que 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

138 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

debemos respetar a la luz de la liberación ontoepistemológica del ser humano. Grandes filósofos 

latinoamericanos e incluso en África nos han enseñanza el camino. Falta voluntad y 

convencimiento de amor por el ser humano a la luz de las diversas posturas del pensar en los 

abrazos de las diversas maneras de filosofar. 

Vamos a concluir sin poder jamás hacerlo, los archipiélagos de certeza son eso, en un 

mar de incertidumbre al estilo Moríniano, que abrimos caminos entramados, rizomas 

rupturantes hoy.  

  
 

6  CONCLUSIONES SIN FINAL EN LAS LÍNEAS DE INDAGACIÓN: SEGUIMOS 
ENTRAMANDO EN LAS LÍNEAS DE PESQUISA 

 
 

En el proyecto decolonial planetario-complejo, como objetivo de la indagación hemos 

sustentado la tríada: filosofía-decolonialidad y complejidad para dar respuestas a la pregunta: 

¿qué lugar ocupan hoy en la instituciones educativas? Para responder a esta pregunta 

brevemente, un poco más de lo dicho volvamos a los brotes dejados de los rizomas. ¿Qué es el 

ser? Para educar es imperativo saber a quién educamos, eso que es el ser humano que no puedo 

educarlo en una sóla componente de la penta relacionalidad compleja: naturaleza-cuerpo-

mente-alma-espíritu-Dios; en ello debo dar apertura a responder eso de que es él se humano y 

de cómo educarlo en toda su complejidad. 

El ser humano debe regresar a su Raíz Arche, a la transcendencia de su vida, de la 

creación ¿Existe Dios? Es una pregunta ya respondida por la historia del planeta, pero sobre 

todo que ha hecho el ser humano separado de Dios: ha sido una veleta sin puerto, un barco sin 

timón, un árbol con raíz seca, por tanto ser humano-Dios es originaria relación en la filosofía 

con la metafísica en estudio; deconstruyendo las religiones; y a ello debemos buscar un espacio 

importante en la educación desde los primeros niveles. 

¿Dónde está la felicidad? Sin duda en obedecer lo que Dios dice y tiene para cada quien 

¿Qué hay más allá de la muerte? Abra muerte del cuerpo una sólo vez, un juicio y un lugar para 

el alma sentir y recibir por siempre, sus frutos serán tomados en cuenta. Pero la salvación sin 

ganársela se la ha dado Jesucristo por gracia. Con ello no hablamos de religiones ni de expeditas 

obligatorias de desobedecer las leyes de los gobernantes. 

Debemos concientizar con una expedita filosofía hoy decolonial y compleja que la 

ciencia. Desprovista de verdad, cuanto has aportado a la humanidad, y al mismo tiempo cuán 

equivocado han estado muchos de tus portadores de soberbia e indignidad. Y que decolonizar 

la ciencia lleva por reconocer que el temor a Dios, de dará asidero, Arché y fundamento; ya que 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

139 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

la verdad no está en la ciencia sino en la Palabra de Dios. Así las cosas no buscamos verdad 

sino relacionalidad armonía, eticidad y vivir en constante reflexión profunda de cómo vivir hoy 

ante los graves problemas de la humanidad. 

¡Cuán anhelada manera de vivir hoy se necesita en la que la filosofía se encargue de 

discutir el entrever de posturas globalistas en contra de la naturaleza del ser humano, SER 

CONTRA SER, inhumanidad cabalga; oh anhelada sabiduría! Si la urgencia de la tríada 

filosofía - decolonialidad-complejidad en la educación es de imperativo práctico ante el ser que 

formamos para enfrentar y saber cómo vivir en lo adelante, el ejemplo de las familias a sus 

hijos, de los educadores a sus educandos. Y emerger de la solidaridad como bondad de vivir 

gregaria. 

Es la anhelada sabiduría que persigue la filosofía, pero que perdió su camino, y que hoy 

se ha quedado en las páginas amarillentas de libros que nos dicen cuanto nos falta para accionar 

sabiamente; ¡oh sabiduría! Me haces falta y quiero comprender como filosofar desde mi 

diversidad transepistémica lo que no quita que no pueda en considerarme en ese ¡Yo sólo sé 

que no sé nada! Que hereda Platón vivimos maravillosamente en la búsqueda del saber; en la 

que anhelamos como Salomón la anhelada sabiduría. 

Tenemos derechos a visibilizar nuestros aportes y una digna filosofía llena de grandes 

aportes; para ello defender el derecho es lo primero. Pero ya no discutimos si tenemos o no el 

derecho, tenemos el derecho. Ahora ¿realmente lo queremos hacer, nos consideramos dignos 

de lograrlo? Las luchas son inmensa por una filosofía latinoamericana, que es de la liberación 

y que bien valdría la pena dedicar tiempo en la educación a su transcendencia, en el ánimo de 

recobrar una educación patria, nuestra autentica y respetuosa de las diversas maneras de 

filosofar. 

Ofrenda y dedicatoria: Gracias amado mío, Dios Padre personal, Arché del universo, 

cuida mi cuerpo y alma, alimenta mis pensamientos con la mente de Jesucristo, pues deseo 

obedecerte, es mi decisión de amor debo dar ejemplo de cristiana. “Así que tengan cuidado de 

su manera de vivir. No vivan como necios, sino como sabios, aprovechando al máximo cada 

momento oportuno, porque los días son malos” (Efesios 5:15-16). Siempre es un gusto escribir 

para ti Dios mío, gracias a tu Santo Espíritu que me provee de tu sabiduría. 

 

REFERENCIAS 
 
BELLO, Andrés. Obras completas de Andrés Bello. Caracas: Ministerio de Educación, 1981. 

BERTI, Enrico. Preguntas de la filosofía antigua. Madrid: Editorial Gredos, 2010. 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

140 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

CERUTTI, Horacio. Filosofía de la liberación latinoamericana. México: Fondo de Cultura 
Económica, 1992. 

COPLESTON, Frederick. Historia de la filosofía. Volumen 9. Zaragoza: Editor digital 
Titivillus, 2021. 

DILTHEY, Wilhelm. Historia de la filosofía. México: Fondo de Cultura Económica, 1951. 

DUSSEL, Enrique. Historia de la filosofía latinoamericana y filosofía de la liberación. 
Bogotá: Nuestra América, 1994a. 

DUSSEL, Enrique. 1492. El Encubrimiento del Otro: hacia el origen del mito de la 
modernidad. México: Ediciones Abya Yala, 1994b. 

DUSSEL, Enrique.  Filosofía de la Liberación. Bogotá: Editorial Nueva América, 1996. 

DUSSEL, Enrique. En búsqueda del sentido. (Origen y desarrollo de una Filosofía de la 
Liberación). Anthropos: huellas del conocimiento, n.180, p. 13-36, 1998. 
https://enriquedussel.com/txt/Textos_Libros_Sobre_ED/1998.Revista_Anthropos-
Enrique_Dussel.pdf Consultado el: 9 de marzo 2025. 

DUSSEL, Enrique. Sistema-mundo y Transmodernidad. En BANERJE, Ishita; DUBE, Saurabh; 
MIGNOLO, Walter (eds.), Modernidades coloniales. Editorial El Colegio de México, México, 
2004. 

ESCOBAR, Francisco. Historia de la Filosofía Antigua. Oviedo: Talleres tipográficos Gráficas 
Lux, 1952. 

FALS BORDA, Orlando. El problema de cómo investigar la realidad para transformarla 
por la praxis. Bogotá: Tercer Mundo editores, 1978. 

HADOT, Pierre. ¿Qué es la filosofía antigua? México: Fondo de Cultura Económica, 1988. 

KANT, Inmanuel. Principios metafísicos de la ciencia de la naturaleza. Madrid: Ed. Alianza, 
1989. 

MIGNOLO, Walter. Historias locales, diseños globales. Colonialidad, conocimientos 
subalternos y pensamiento fronterizo. Madrid: Akal, 2003. 

MORÍN, Edgar. Articular los saberes: ¿qué saberes enseñar en las escuelas? Buenos Aires: 
Ediciones Universidad del Salvador, 1998. 

MORÍN, Edgar. Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. París: UNESCO, 
1999. 

PACHÓN SOTO, Damián. María Zambrano y su relación heterodoxa con la filosofía. Escritos, 
v.27, n.59, p.386-403, 2019b. http://dx.doi.org/10.18566/escr.v27n59.a10 Consultado el: 9 de 
marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Fundamentos epistemológicos de la relación patrimonio 
cultural, identidad y ciudadanía: hacia una Educación Patrimonial Transcompleja en la ciudad, 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

141 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

(tesis de doctorado), Universidad Latinoamericana y el Caribe, Venezuela, 2017. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Deconstrucción: un transmétodo rizomático transcomplejo en la 
transmodernidad. Sinergias educativas, v. 4, n. 2, p. 1-13, 2019a. 
http://dx.doi.org/10.31876/s.e.v4i1.35 Consultado el: 9 de marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Re-ligar como práctica emergente del pensamiento filosófico 
transmoderno. Orinoco Pensamiento y Praxis, v.7, n.11, p.13-35, 2019b. 
https://repositorio.flacsoandes.edu.ec/handle/10469/16934. Consultado el: 31 marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Transfilosofía Sentipensante. Itapetininga: Edições Hipótese, 
2022a. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Transepistemes de la concepción compleja de ser humano: 
naturaleza-cuerpo-mente-alma-espíritu-Dios. Percursos, v.23, n. 53, p. 157–179, 2022b. 
https://doi.org/10.5965/1984724623532022157. Consultado el: 31 marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Transepistemologías de los conocimientos-saberes emergentes 
con los transmétodos de indagación. Diálogos sobre Educación, n.25, p.1-14, 2022c 
https://doi.org/10.32870/dse.v0i25.1136. Consultado el: 31 marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Heráclito De Éfeso en la complejidad Moríniana: una filosofía 
que despertó sentires. Problemata Revista Internacional de Filosofía, v. 13. n. 3, p. 85-96, 
2022d. https://doi.org/10.15536/10.7443/problemata.v13i3.64006. Consultado el: 31 marzo 
2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. La Transfilosofía Sentipensante del Rizoma: Un sistema 
decolonial planetario-complejo. Plurais Revista Multidisciplinar, v. 7, n. 00, e023004, p.1-21, 
2023a. DOI: https://doi.org/10.29378/plurais.v8i00.18909. Consultada el 1 de marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Epistemes de los transmétodos decoloniales planetario-
complejos. Revista Educar Mais, v.7, p. 385- 400, 2023a. 
https://doi.org/10.15536/reducarmais.7.2023.3236. Consultada el 1 de abril 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Transmétodos decoloniales planetario-complejos como 
formalidad en investigación universitaria: experiencias en re-ligaje. Utopía y Praxis 
Latinoamericana, v. 29, n. 105, e10864486, p.1-16, 2024a. 
https://doi.org/10.5281/zenodo.10864486. Consultada el 14 de marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Rizomas, metáfora botánica, estructuras complejas 
postcoloniales en interpelaciones decoloniales planetaria en re-ligaje. Problemata Revista 
Internacional de Filosofía, v.15, n.3, p.93-108, 2024b. 
https://doi.org/10.7443/problemata.v15i3.70715. Consultada el 12 de marzo 2025. 

RODRÍGUEZ, Milagros Elena. Decolonial readings with the liberation philosopher Enrique 
Dussel in comprehensive ecosophical and diatopic hermeneusis. Diálogos, v. 29, n. 1, p. I-XVIII, 
2025. https://doi.org/10.4025/dialogos.v29i1.76031. Consultada el 1 de marzo 2025. 

RUIZ, Eduardo. Etnográfica para la complejidad. Gazeta de Antropología, v. 33, n. 2, p.1-12, 
2017. Consultada el 1 de marzo 2025. 



Revista 
Diálogos Interdisciplinares – GEPFIP 

142 

 

 
Revista Diálogos Interdisciplinares, UFMS, Aquidauana/MS, v.4, n.20, dez. (2025) 

SALAZAR BONDY, Augusto. ¿Existe una filosofía de nuestra América? México: Siglo 
Veintiuno Editores, 1968. 

SÁNCHEZ, Adolfo. Filosofía de la praxis. México: Siglo XXI Editores, 2003. 

SEVERINO, Emanuele. Filosofia Antígua. Barcelona: Editorial Ariel S. A., 1986. 

SOCIEDADES BÍBLICAS UNIDAS. Santa Biblia. Caracas: Versión Reina-Valera, 1960. 

SOTO-MOLINA, Jairo. Aplicaciones de la filosofía de la liberación de Enrique Dussel en la 
educación de lenguas: decolonialidad de la pedagogía linguística. Diálogos, v. 28, n. 3, p. 65-85, 
set./dez. 2024. https://doi.org/10.4025/dialogos.v28i3.74426. Consultada el 1 de marzo 2025. 

ZEA, Leopoldo. El pensamiento Latinoamericano. México: Editorial Ariel, 1976. 

 


