
 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Revista do Programa de Pós-Graduação em Letras 

UFMS / Câmpus de Três Lagoas 

 Jul./Dez. 2016 

23 

ISSN 1980-1858 

Leitura e criação 

Organizadoras: 
 

Cristiane Rodrigues de Souza 
(UFMS) 

Telê Ancona Lopes  
(USP) 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

Universidade Federal de Mato Grosso do Sulx 

 

 

 

Reitor 

Marcelo Augusto Santos Turine 

 

 

Vice-Reitor 

Camila Celeste Brandão Ferreira Ítavo 

 

 

Diretor do Campus de Três Lagoas 

Osmar Jesus Macedo 

 

 

Editor 

Kelcilene Grácia-Rodrigues (Editor-Chefe) 

 

 

Editoração e Diagramação 

Kelcilene Grácia-Rodrigues 

 

 

Arte da Capa 

Natália Tano Portela 

 

 

Organizadores do Dossiê deste volume 

Cristiane Rodrigues de Souza (Universidade Federal de Mato Grosso do Sul) 

Telê Ancona Lopez (Universidade de São Paulo/Instituto de Estudos Brasileiros) 

 

 

 

 

 

Os autores são responsáveis pelo texto final, quanto ao 

conteúdo e quanto à correção da linguagem. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

 

 

 

 

 

 

 

 

© Copyrigth 2016 – os autores 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

(UFMS, Três Lagoas, MS, Brasil) 

 

 

G918  

Guavira Letras: Revista Eletrônica do Programa de Pós-Graduação em Letras 

 

/ Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Programa de Graduação e Pós-

Graduação em Letras. – n. 23 (2. semestre, 2016), 171 p. - Três Lagoas, MS, 2016 -  

 

Semestral.  

Descrição baseada no: n. 23 (jul./dez./ 2016)  

Tema especial: Leitura e criação  

 

Organizadores:  

Cristiane Rodrigues de Souza (UFMS) 

Telê Ancona Lopez (USP/IEB) 

 

Editor: 

Kelcilene Grácia-Rodrigues (Editor-Chefe) 

 

 

ISSN 1980-1858 

 

1. Letras - Periódicos. 2. Estudos Literários  

I. Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Programa de Pós-Graduação 

em Letras. II. Título.  

 

 

 

 

 

 

 

(Revista On-Line: http://www.guaviraletras.ufms.br)  

CDD (22) 805 

http://www.guaviraletras.ufms.br/


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

Conselho Editorialx 

 

Amanda Eloina Scherer (UFSC) 

Angela Stube (UFFS) 

Beatriz Eckert-Hoff (UnB) 

Celina Aparecida Garcia de Souza Nascimento (UFMS) 

Diana Luz Pessoa de Barros (USP/Macknezie) 

Eneida Maria de Souza (UFMG)  

Graciela Inés Ravetti de Gómez (UFMG) 

Ivânia dos Santos Neves (UFPA) 

João Luís Cardoso Tápias Ceccantini (UNESP/Assis)  

José Batista de Sales (UFMS) 

José Luiz Fiorin (USP) 

Kelcilene Grácia-Rodrigues (UFMS) 

Luiz Gonzaga Machezan (UNESP/Araraquara) 

Márcia Aparecida Amador Máscia (USF) 

Márcia Teixeira Nogueira (UFCE)  

Maria Beatriz Nascimento Decat (UFMG)  

Maria do Rosário Valencise Gregolin (UNESP/Araraquara) 

Maria Cristina Cardoso Ribas (UERJ) 

Maria José Faria Coracini (UNICAMP)  

Marisa Philbert Lajolo (Mackenzie) 

Rauer Ribeiro Rodrigues (UFMS) 

Rita Maria Silva Marnoto (Universidade de Coimbra – Portugal)  

Roberto Acízelo Quelha de Souza (UERJ) 

Roberto Leiser Baronas (UNEMAT)  

Sheila Dias Maciel (UFMT)  

Silvia Inês Coneglian Carrilho de Vasconcelos (UEM)  

Simone de Souza Lima (UFAC) 

Tania Maria Sarmento-Pantoja (UFPA) 

Vera Lúcia de Oliveira (Università degli Studi di Perugia – Itália)  

Vera Teixeira de Aguiar (PUC/Porto Alegre) 

Véronique Marie Braun Dahlet (USP) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

 

Pareceristas do númerox 

 

Antonio Rodrigues Belon (UFMS) 

Cristiane Rodrigues de Souza (UFMS) 

Kelcilene Grácia-Rodrigues (UFMS) 

Mara Lúcia Barbosa da Silva (UFSM) 

Maria Célia de Moraes Leonel (UNESP/Araraquara) 

Nelson Barbosa (USP) 

Raffaela Andréia Fernandez (UFRJ) 

Rauer Ribeiro Rodrigues (UFMS) 

Rosana Cristina Zanelatto Santos (UFMS) 

Vanessa Chiconeli (IFSP) 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

 

Sumáriox 

 

 

 

 

Editorial .................................................................................................................... 9 

Dossiê: Leitura e criação   

Apresentação ............................................................................................................ 

Cristiane Rodrigues de SOUZA (UFMS/Três Lagoas/IEB/USP) 

Telê Ancona LOPEZ (IEB/USP) 

12 

Estantes portuguesas: Portugal novecentista no acervo pessoal de Mário de 

Andrade .................................................................................................................... 

Portuguese bookshelves: nineteenth century in Mário de Andrade´s 1 rivate 

archive 

Mirhiane Mendes de ABREU (EFLCH/UNIFESP) 

 

14 

Lições de versificação: Mário de Andrade, leitor dos 

parnasianos................................................................................................................ 

Lessons of versification: Mário de Andrade, the parnasians reader 

Lígia Rivello Baranda KIMORI (FFLCH/USP) 

 

27 

 

 

Matrizes da criação, o amor e o Belo, em “Girassol da madrugada” ...................... 

Matrices of creation, love and the Beauty in "Girassol da madrugada" 

Cristiane Rodrigues de SOUZA (UFMS/IEB/USP) 

 

36 

Um banquetinho ao rés-do-chão e O banquete para edição. Obra inacabada? ........ 

A trivial banquet for the newspaper and O banquete prepared for a book. 

Unfinished work? 

Lilian Escorel de CARVALHO (FFLCH/USP) 

48 

Mário de Andrade e Gonçalves Dias: dois viajantes no Rio Amazonas ................. 

Mário de Andrade and Gonçalves Dias:  two travelers of the Amazon River 

Jakeline Fernandes CUNHA (FFLCH/USP) 

 

64 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

A biblioteca do etnógrafo e a criação do poeta: um estudo dos “Poemas da 

Negra” ...................................................................................................................... 

The ethnographer and the poet: a study of the creative process of "Poemas da 

Negra” 

Angela Teodoro GRILLO (IEB/USP) 

 

80 

Casa-grande e mucambo: Mário de Andrade no pastoril de Maria Cuncáu ............ 

Casa-grande and mucambo: Mário de Andrade in Maria Cuncáu’s pastoril 

Raquel Illescas BUENO (UFPR) 

90 

Vária   

Apresentação ............................................................................................................ 

Cristiane Rodrigues de SOUZA (UFMS/Três Lagoas/IEB/USP) 

Kelcilene GRÁCIA-RODRIGUES (UFMS/Três Lagoas) 

102 

Acervos literários: a prática, a teoria, a experiência – meu caso de amor com 

Machado de Assis .................................................................................................... 

Literary archives: praxis, theory, experience – my love affair with Machado de 

Assis 

Maria Cristina Cardoso RIBAS (UERJ/FAPERJ) 

 

103 

Poesia informe ......................................................................................................... 

Shapeless poetry 

Susanna BUSATO (UNESP/IBILCE) 

120 

Meu cajado de bambu: natureza nos diários de Max Martins ................................. 

Bamboo’s staff: nature in notebooks of Max Martins 

Paulo VIEIRA (UFPA) 

 

129 

 

Nos limites da pulsão: escrita, psicanálise e ato criativo ......................................... 

In limits of the instinct: written, psychoanalysis and act creative 

Hermano de França RODRIGUES (UFPB) 

146 

Manipulação, cortes e reescrita de obras literárias na internet: uma perspectiva 

para autores do século XXI ...................................................................................... 

Manipulation, cuts and rewriting of literary works on the internet: 

a perspective for authors in the 21th Century  

 

 

159 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

 

Fabíola do Socorro Figueiredo dos REIS (UFPA/Doutoranda) 

Izabela LEAL (UFPA) 

Christiane STALLAERT (Universidade da Antuérpia) 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

Editorialx 

 

 

 

 

O número 23 da Guavira Letras (Qualis B2) consiste em um dossiê com o tema 

Leitura e criação e se dedica a congregar estudos voltados para a biblioteca e para os 

manuscritos de Mário de Andrade, a partir de diversas abordagens, com o objetivo de oferecer 

um panorama das semelhanças e diferenças e das contribuições de cada orientação na 

investigação de fenômenos literários dentro desse escopo. Em outras palavras, reúne artigos 

que se detêm na relação entre a biblioteca do escritor e seu processo criativo, tendo por norte 

as leituras do ícone do modernismo como fonte de escrita literária, edições de suas obras, 

pesquisa em manuscritos e crítica genética.  

A Biblioteca de Mário de Andrade encontra-se sob a guarda do Instituto de Estudos 

Brasileiros da Universidade de São Paulo (IEB / USP); o IEB foi criado tendo na origem a 

preocupação de Antonio Candido em preservar o acervo de Mário de Andrade.  

Para além do estruturalismo, da sociologia da leitura, das diversas semioses e ismos 

teóricos e críticos que nortearam pesquisas e estudos acadêmicos no século XX, e indo além 

da crítica biográfica oitocentista, o mapeamento e interpretação das fontes primárias 

(marginália, originais, cartas, crítica genética, fortuna crítica, iconografia, etc.) ganham 

refinamento teórico e desvela novas dimensões de autores e de obras. É sob tal luz que se 

propôs esse Dossiê. 

A montagem de acervos de escritores, sua guarda em condições adequadas de 

preservação, a recepção, organização e catalogação do material, sua disponibilização para 

pesquisas in loco e, na sequência, na internet, vem se tornando preocupação central nos 

principais centros de pesquisa dos estudos literários e linguísticos do país. Ampliar o escopo, 

a abrangência, os arquivos, os estudos e a divulgação desses centros se impõe. A Guavira 

Letras já dedicou ─ em seu número 17 (2013), sob a rubrica “Acervos literários e fortuna 

crítica” ─ edição anterior ao tema, e com satisfação o retoma. 

Naquela ocasião, as professoras Clara Ávila Ornellas (então na UFMS) e Vânia 

Pinheiro Chaves (Universidade de Lisboa) fizeram proposta que abordava os seguintes temas: 

 
 

1. Acervo literário. Arquivos de escritores. Arquivos e Centros de Documentação. 2. 

Historiografia literária. Memória. Periodização. Crítica diacrônica e crítica 

sincrônica. 3. Biblioteca pessoal de escritores. Vertentes literárias. Marginália. 

Intertextos. 4. Fontes primárias. Manuscritos. Jornais. Correspondências. 

Fotografias. Entrevistas. Depoimentos. 5. Formação literária. Autores. Obras. 

Contextos social, histórico e literário. 6. Crítica genética. Processo de criação. 

Crítica Textual. Edição crítica. Edição diplomática. GUAVIRA LETRAS, n. 17, 

ago.-dez. 2013 9 7. Fontes secundárias. Artigos. Monografias. TCC's. Dissertações. 

Teses. Ensaios. 8. Fortuna crítica. Autor. Obra. Tema. Área. Direitos autorais. 

Metacrítica. 9. Organização de fontes. Catalográfica. (Bio)bibliográfica. Edição 

Comentada. 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

Para a presente edição, as professoras Cristiane Rodrigues de Souza (Universidade 

Federal de Mato Grosso do Sul) e Telê Ancona Lopez (Universidade de São Paulo), na seção 

Dossiê, elaboraram a proposta de reunir pesquisas que estabelecem, em diversos aspectos, o 

cotejo entre a biblioteca e outras matrizes de Mário de Andrade e o processo criativo do 

escritor. 

Além do Dossiê, sob a organização das professoras Cristiane Rodrigues de Souza 

(Universidade Federal de Mato Grosso do Sul) e Telê Ancona Lopez (Universidade de São 

Paulo), esta edição apresenta a seção Vária. O Dossiê reúne sete artigos. Já a seção Vária 

contém cinco artigos que versam sobre pesquisas no âmbito dos estudos literários, tais como, 

acervo literário, a fanfiction e a poesia de Guilherme de Almeida, de Max Martins e de Cecília 

Meireles. 

Os artigos desta edição, considerando o Dossiê e a seção Vária, são assinados por 

autores de diferentes instituições: Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), 

Universidade Estadual Paulista (UNESP), Universidade Federal de Mato Grosso do Sul 

(UFMS), Universidade de São Paulo (USP), Universidade Federal do Paraná (UFPR), 

Universidade Federal de São Paulo (UNIFESP) e Universidade da Antuérpia. 

No Dossiê, temos os seguintes artigos: 1. Estantes portuguesas: Portugal novecentista 

no acervo pessoal de Mário de Andrade; 2. Lições de versificação: Mário de Andrade, leitor 

dos parnasianos; 3. Matrizes da criação, o amor e o Belo, em “Girassol da madrugada”; 4. 

Um banquetinho ao rés-do-chão e O banquete para edição. Obra inacabada?; 5. Mário de 

Andrade e Gonçalves Dias: dois viajantes no Rio Amazonas; 6. A biblioteca do etnógrafo e a 

criação do poeta: um estudo dos “Poemas da Negra”; 7. Casa-grande e mucambo: Mário de 

Andrade no pastoril de Maria Cuncáu. 

Na seção Vária, estão os seguintes estudos: 1. Acervos literários: a prática, a teoria, a 

experiência – meu caso de amor com Machado de Assis; 2. Poesia informe, que desenvolve 

uma análise da poesia de Guilherme de Almeida; 3. Meu cajado de bambu: natureza nos 

diários de Max Martins; 4. Nos limites da pulsão: escrita, psicanálise e ato criativo, que 

examina o poema “Motivo”, de Cecília Meireles, a partir da semiótica psicanalítica; 5. 

Manipulação, cortes e reescrita de obras literárias na internet: uma perspectiva para autores 

do século XXI. 

 

 

Boa leitura! 

 

 

Kelcilene Grácia-Rodrigues 

Editora-Chefe 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

 
 
 
 
 
 
 

Dossiê: Leitura e criação 
x  

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

12 

Apresentação 

 

 

 

Cristiane Rodrigues de SOUZA1 

Telê Ancona LOPEZ2 

 

 

 

 

A pesquisa pioneira do professor Antonio Candido de Mello e Souza e de suas 

orientandas, Maria Helena Grembecki, Nites Feres e Telê Ancona Lopez, na FFLCH-USP, 

voltada à análise da marginália e da biblioteca de Mário de Andrade, abriu linhas importantes 

nos estudos literários e culturais. Os trabalhos reunidos no número 23 da Guavira Letras 

constituem um dossiê sobre o tema Leitura e criação, que reúne artigos que se detêm na 

relação entre a biblioteca de Mário de Andrade e seu processo criativo, percebendo as leituras 

do modernista como fonte da escrita literária. Contempla, ainda, trabalhos com edições de 

obras e manuscritos do escritor, embasados na crítica genética, assim como estudos do 

viajante etnógrafo, aproximado às leituras e às escritas.  

O Dossiê, ao congregar estudiosos de diferentes instituições, reúne parte importante da 

produção atual que se desenvolve em torno de Mário de Andrade e da crítica genética, 

conseguindo, por meio do recorte estabelecido, dar a entender o processo criativo do autor, 

nas diferentes faces do escritor-estudioso. 

Abrindo a seção dossiê, Mirhiane Mendes de Abreu, no artigo Estantes portuguesas: 

Portugal novecentista no acervo pessoal de Mário de Andrade, por meio do estudo das 

marcas de leitura nos livros da biblioteca de Mário de Andrade, desvela a presença de 

Portugal nas reflexões do modernista, mostrando como o pesquisador se insere no complexo 

diálogo entre os dois países. Além do valor da discussão proposta, o texto dá apoio a futuras 

investigações sobre o assunto, já que aponta, na biblioteca e no arquivo do escritor, volumes 

de livros e periódicos portugueses, reveladores do pensamento do estudioso e da criação do 

artista. 

Em Lições de versificação: Mário de Andrade, leitor dos parnasianos, as leituras de 

Mário de Andrade são estudadas, também, por Ligia Rivello Baranda Kimori, que, ao se 

debruçar, de maneira rigorosa e atenta, sobre as anotações nos livros parnasianos de Mário de 

Andrade, percebe como o leitor-escritor adquire técnica precisa, no contato com os Mestres 

do passado, apresentando grande contribuição ao entendimento do seu processo criativo e 

revelando ainda o olhar do crítico. 

No artigo Matrizes da criação, o amor e o Belo, em “Girassol da madrugada”, 

Cristiane Rodrigues de Souza faz leitura cuidadosa dos versos do poeta, mostrando como os 

poemas amorosos, marcados pela leitura de livros de Platão, assim como por estudos da 

tradição popular brasileira, assinalam o entendimento da contemplação artística. 

 
1 Universidade Federal de Mato Grosso do Sul/Campus de Três Lagoas / IEB – USP. 
2 Instituto de Estudos Brasileiros /Universidade de São Paulo (IEB – USP). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

13 

 Resultado de trabalho que prepara a edição fidedigna de O banquete, o artigo de Lilian 

Escorel de Carvalho, intitulado Um banquetinho ao rés-do-chão e O banquete para edição. 

Obra inacabada?, revela o percurso da criação do livro, com base no estudo criterioso de 

manuscritos, de textos publicados e de marginálias, assim como realiza análises aprofundadas 

da obra, importantes para que se conheça o pensamento estético do modernista.  

 Jakeline Fernandes Cunha, em Mário de Andrade e Gonçalves Dias: dois viajantes no 

Rio Amazonas, aproxima o olhar do escritor-paisagista a textos de Gonçalves Dias e de outros 

românticos, prováveis fontes da criação de O turista aprendiz. 

 Em A biblioteca do etnógrafo e a criação do poeta: um estudo dos “Poemas da 

Negra”, com base na crítica genética, Angela Teodoro Grillo, em importante trabalho sobre o 

negro na obra de Mário de Andrade, mostra como o olhar do estudioso, ao surpreender a 

maneira como a mulher de origem africana é retratada na poesia brasileira, compõe os 

“Poemas da Negra”, de forma a retirá-la do campo exótico. 

 Fechando a seção, o artigo Casa-grande e mucambo: Mário de Andrade no pastoril de 

Maria Cuncáu, de Raquel Illescas Bueno, com o estudo acurado do texto “Briga de pastoras”, 

numa aproximação da ficção aos relatos do turista aprendiz, assim como às Danças 

dramáticas do Brasil, revela a complexidade do pensamento do escritor-pesquisador, 

interessado em compreender o país. 

 Esperamos que o volume atenda à comunidade científica, oferecendo a devida 

visibilidade aos estudos desenvolvidos sobre Mário de Andrade e que possa contribuir para o 

debate com respeito aos temas neles tratados. 

 

 

   

 

    



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

14 

Estantes portuguesas: Portugal 
novecentista no acervo pessoal de 
Mário de Andrade  

 

Portuguese bookshelves: nineteenth century in Mário de Andrade´s privite 

archive  
 

 

Mirhiane Mendes de ABREU1 

 

 

 
RESUMO: O objetivo deste artigo é reconhecer os significados de Portugal no pensamento de Mário de 

Andrade. O diálogo com a cultura portuguesa cumpriu-se através de leituras cujas marcas se deixam perceber em 

fragmentos sublinhados e anotações do autor em parte de exemplares conservados em sua biblioteca pessoal. 

Assim encaminhada a questão, a metodologia aqui assumida é o exame dessas marcas tais como deixadas nos 

seus livros e periódicos, comparando-as a outras fontes. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Portugal. Modernismo brasileiro. Biblioteca. Acervo pessoal. Mário de Andrade. 
 

 

 

ABSTRACT: This article aims to recognize the meanings of Portugal in Mário de Andrade’s thought. Nowadays, 

we can see the dialogue with Portuguese culture through readings whose marks are perceived in underlined parts 

of texts and notes in his books and journals preserved in his personal library. The methodology applied here is 

the examination of such marks, comparing them with other sources. 

 

KEYWORDS: Portugal. Brazilian modernism. Library. Private archive. Mário de Andrade. 

 
 

 

 

Enunciando a questão 

 
Agora mesmo tenho sobre a secretária, ajuntados e lidos para a 

crítica de hoje, alguns livros e revistas portugueses [...]. 

(Mário de Andrade, “Uma suave rudeza”) 

 

 

Funcionando como uma espécie de mote a ser glosado, a epígrafe acima pode 

suscitar algumas perguntas para o leitor de hoje e provocar uma reflexão a respeito da 

presença portuguesa no conjunto do pensamento de Mário de Andrade.  Tome-se como 

exemplo a revista Seara Nova. No acervo pessoal do escritor estão conservados alguns 

 
1 Professora Adjunta da área de Literatura Brasileira da Escola de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 

Universidade Federal de São Paulo – EFLCH/UNIFESP – São Paulo – SP – Brasil. CEP 07252-312. E-mail: 

mirhiane.abreu@unifesp.br 

mailto:mirhiane.abreu@unifesp.br


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

15 

números desse periódico lusitano, em que marcas de leitura e anotações materializam uma 

espécie de diálogo com os intelectuais portugueses que ali colaboraram. Presença, Atlântico e 

Claridade são outras revistas localizadas ao lado de livros de Fernando Pessoa, António Ferro 

e Almada Negreiros, exemplares que foram adquiridos, lidos e, vários deles, grifados e 

anotados pelo proprietário 2 . Situada numa dimensão mais ampla do que a recepção, a 

existência do universo cultural português no acervo do escritor e os sinais de leitura deixados 

por ele nesses volumes insinuam que Portugal – amalgamado a outras culturas – esteve 

associado ao percurso das indagações intelectuais do autor de Macunaíma. Catalogar e tentar 

examinar esse percurso pelo exame do acervo pessoal do escritor é o objetivo deste artigo. 

Mário de Andrade leu os portugueses. De Os Lusíadas, de Camões, passando pelos 

livros de Camilo Castelo Branco, Almeida Garrett, António Nobre, Antero de Quental, Eça de 

Queiroz, o folclorista Teófilo Braga, dentre outros, localizam-se nomes e títulos portugueses 

na biblioteca deste modernista brasileiro. Contudo, importa observar, aqui, os vestígios da 

contemporaneidade portuguesa conservados nessa mesma biblioteca porque funcionam como 

núcleo para se compreender o lugar de Portugal na concepção de arte e cultura do escritor.  

Antes de mais nada, é preciso ressaltar que, no decorrer da obra polígrafa de Mário 

de Andrade, a questão nacional se configurou amplamente como diretriz de suas inquietações 

estéticas, linguísticas e culturais, tornando-o um dos principais intelectuais do seu tempo que 

se ocuparam do tema. Portugal, por ser antiga metrópole, encontra-se nesse contexto de forma 

complexa: da recusa à aproximação, o efeito produzido pelo país e pela cultura portuguesa 

sobre o pensamento do escritor encerra dois direcionamentos, um voltado para dentro; outro, 

para fora. O primeiro – local – provoca um ato reflexivo sobre a singularidade da nossa 

literatura, notadamente quanto ao efeito estético que a modalidade brasileira da língua 

portuguesa imprime à produção literária e da temática nacional. E o segundo – universal – 

estabelece as tensões para se questionar acerca das próprias condições da cultura brasileira em 

face das polêmicas provocadas pelas vanguardas que grassavam pela Europa, o que inclui 

conhecer os novos procedimentos adotados pelos portugueses desde a publicação da revista 

Orpheu, bem como os desdobramentos dela derivados. Esse padrão reflexivo em Mário de 

Andrade corresponde à tensão entre local e universal que Antonio Candido aponta como 

próprio da nossa literatura naqueles anos (CANDIDO, 1985) e traduz, implicitamente, as 

preocupações do autor com os rumos da literatura brasileira sua contemporânea. O que revela, 

em essência, é o entusiasmo da busca, a obsessão em acertar e em ser “atual”, perseguida por 

intermédio da pesquisa que levaria o brasileiro a encontrar-se consigo mesmo. 

Do ângulo da singularidade da nossa literatura e do nacionalismo àquela altura em 

apreço, Mário de Andrade discute e esclarece seus princípios em sua vasta obra, inclusive na 

correspondência trocada com seus colegas de geração. Em carta de 23 de agosto de 1925 

endereçada a Carlos Drummond de Andrade, Mário de Andrade explica o nacionalismo da 

sua perspectiva: 

 
 Quanto à nacionalidade, Carlos, fique sossegado. Sou o minimamente 

nacionalista que é possível a gente ser neste mundo. Me contento de ser brasileiro 

que é coisa muito mais importante pra mim que ser nacionalista.  (FROTA, 2002 p. 

135). 

 

 

 
2 O levantamento foi realizado no acervo pessoal de Mário de Andrade, sob a guarda do Instituto de Estudos 

Brasileiros (IEB/USP). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

16 

O fragmento acima faz emergir uma situação recorrente no conjunto do pensamento 

do autor, isto é, a finalidade de esclarecer seus posicionamentos em face de polêmicas, a 

exemplo da distinção entre “ser nacionalista” e “ser brasileiro”. Na sequência da carta, a 

explicação é desenvolvida por etapas: a ideia de felicidade, de humanidade, de ser 

compreendido e, por fim, a questão da língua tal como exposta em A Escrava que não é 

Isaura3, obra em que Mário de Andrade teoriza as diretrizes da poesia modernista pela forma 

“necessidade de expressão + necessidade de ação + necessidade de comunicação + 

necessidade de prazer = Belas Artes” (ANDRADE, 1925, p. 6). Nessa ordem de ideias, em 

que a noção de literatura é desenhada no contexto mais amplo da vida, Mário de Andrade 

aborda as qualificações para um homem ser literato (aquele que abandona “atitudes literárias” 

e se apega a “atitudes vitais” (FROTA, 2002, p. 135) e aconselha o interlocutor a produzir 

bem “misturado o modernismo bonito de vocês” (FROTA, 2002, p. 142). É nesse panorama 

da “mistura” que se faz o diálogo com as vanguardas europeias; mistura essa que incide 

diretamente sobre o anseio em fazer da cultura brasileira uma expressão atualizada.  À vista 

desses traços (a mistura e a atualização), a produção novecentista portuguesa está para o 

pensamento de Mário de Andrade como um dos ingredientes de que ele se serviu para 

pesquisar e atualizar-se, circunscrevendo a própria produção intelectual na sua 

contemporaneidade. 

Já vem sendo discutido o relacionamento entre os intelectuais brasileiros e 

portugueses na primeira metade do século XX, notadamente no tocante aos interesses mútuos 

para que se divulgassem as produções artísticas. Arnaldo Saraiva, em Modernismo brasileiro 

e modernismo português, realizou o levantamento e a divulgação de documentos até há pouco 

inéditos, que colaboram para elucidar as relações culturais e literárias entre Brasil e Portugal 

naqueles anos (SARAIVA, 2004). Estudos monográficos, artigos e teses acadêmicas têm 

contribuído para o mesmo encaminhamento, especialmente da perspectiva dos estudiosos da 

literatura portuguesa. Annie Fernandes ocupa-se do convívio intelectual como perspectiva 

para se afirmar a modernidade (FERNANDES, 2013, p. 116-130). Raquel Madanêlo de 

Souza, tendo por objeto três periódicos portugueses – A Águia, Seara Nova e Terra de Sol –, 

tenta compreender o conceito de nação e de engajamento conforme abraçado pelos 

intelectuais daquelas revistas (SOUZA, 2008. Em relação especificamente a Mário de 

Andrade, Ricardo Carvalho expõe traços da correspondência entre o modernista brasileiro e o 

intelectual português José Osório de Oliveira, com quem trocou muitas informações sobre as 

respectivas culturas (CARVALHO, 2007, p. 207-213). A bibliografia referente aos laços 

intelectuais luso-brasileiros naqueles anos é mais ampla. O que tem se consolidado como 

perspectiva crítica acerca dessas aproximações se concentra no levantamento de informações 

sobre a rede de sociabilidade intelectual alimentada pelos escritores em cartas e periódicos da 

ocasião. A reunião desses dados, analisados por abalizados estudiosos como os aqui 

mencionados, faz referência a um campo cultural comum, apto a construir mecanismos de 

trocas de conhecimentos, notícias e divulgações das produções de cada um dos países. 

Essas indicações são valiosas, mas as possíveis relações entre Portugal e Mário de 

Andrade – pensador da cultura brasileira – repousam também sobre certos preceitos 

 
3 A Escrava que não é Isaura (1925) é um ensaio em que Mário de Andrade apresenta os fundamentos da sua 

poética. O título é uma alusão, aos moldes da paródia, ao livro A Escrava Isaura (1875), de Bernardo 

Guimarães. Neste, Isaura é uma bela escrava perseguida pelas luxúrias do senhor de escravos. Por analogia, 

Mário de Andrade entendia a Poesia como uma espécie de mulher nua perseguida e adornada pelos homens 

com o luxo de roupas e joias até o momento em que a poesia moderna a teria conduzido de volta à nudez e à 

liberdade. 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

17 

valorizados pelo modernismo (tais como a novidade, a individualidade poética e a ruptura). 

São valores convocados por ele quando trata da complexidade da participação portuguesa no 

compósito da cultura brasileira. Desse modo, cabe, ainda, buscar conhecer o que Mário de 

Andrade julgou relevante obter e anotar porque esses elementos nos servem como notas 

prévias a processos criativos e críticos ou mesmo como uma “espécie de insight” das criações 

e reflexões (LOPEZ, 2007). Assim, a minha hipótese reside em considerar que Mário de 

Andrade reconheceu que, na sedimentação das novas convenções expressionais brasileiras, 

era preciso ler os autores que abriram os novos caminhos do modernismo pelo mundo, 

incluindo nesse grande caldo a produção portuguesa dos novecentos. Examinar as marcas de 

leitura deixadas por ele nos seus livros portugueses pode lançar luzes sobre as hesitações 

críticas vivenciadas por esse modernista na primeira metade do século XX e partilhadas com 

os colegas de sua geração. Trata-se, assim, de percorrer suas estantes atrás de livros, obras 

panorâmicas (histórias literárias, antologias e congêneres) e de revistas literárias da ocasião, 

verificando nos rastros de leitura as instâncias do ato crítico e criador. 

Essa hipótese pode ser elucidada a partir do exame de fontes primárias, notadamente 

os documentos preservados no arquivo pessoal de Mário de Andrade, sobretudo sua biblioteca 

particular. Da perspectiva de Telê Ancona Lopez, exposta em “Mário de Andrade leitor e 

escritor: uma abordagem da sua biblioteca e da sua marginália”, o exame dos livros que um 

escritor coleciona pode avalizar um lastro e sinalizar interesses. E acrescenta:  

 

 
 quem percorre a biblioteca de um escritor encontra, concreta e virtualmente, 

nos autores ali enfileirados, textos desse mesmo escritor. [...] No âmbito da crítica 

genética, considerar os livros e periódicos reunidos por esse escritor como espaço da 

escritura, locus creationis ou seara e celeiro da criação, implica [...] rastrear fios em 

uma rede sem remate, cuja trama ora se desvela e ora se faz indelével”. (LOPEZ, 

2011, p. 10). 

 

 

 

O ponto de vista fundamental defendido pela autora recai sobre os diálogos passíveis 

de serem ouvidos na prateleira do escritor, materializados pelas anotações deixadas na 

marginália dos seus exemplares, as quais indiciam diálogos e matrizes explícitos e implícitos. 

Por diálogos explícitos, a autora considera aqueles que se materializam nas anotações 

marginais, ampliando-se, do ângulo da intertextualidade, na gênese da criação poética, 

ficcional e ensaística. Diálogos implícitos, por sua vez, são concebidos pelos títulos e obras 

pertencentes ao acervo do escritor, bem como depoimentos, cartas, crônicas e demais 

documentos que enriquecem os arquivos da criação (LOPEZ, 2011). 

Mesmo sendo verdade que tenha havido, desde o romantismo, rechaço a Portugal 

como antiga Metrópole, é verdade também que os intelectuais brasileiros não se alheavam aos 

novos estilos e às novas propostas em curso do outro lado do Atlântico. Por isso, através da 

pesquisa em acervos e fontes primárias, é possível matizar o grau de distanciamento e 

aproximação existente entre os dois países naquela ocasião. No campo desse debate, porém, 

há ressalvas necessárias: a negatividade de que Portugal se revestia para os escritores 

brasileiros poderia transformar-se em sentido positivo, não apenas pelo fato de o país 

representar uma possível porta de entrada para divulgação dos seus escritos na Europa, mas 

porque, considerando o caráter provocador que o grupo modernista buscava para si, o 

encontro com a inteligência e a cultura portuguesas funciona como semeadura e 

problematizações de temas, motivos, soluções de estilo e reflexões a respeito do próprio 

caráter da literatura brasileira novecentista.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

18 

 

 

 

“Uma suave rudeza” como dimensão do debate.  
 
 
 

Interpretado como um discurso crítico-memorialístico, o texto “O Movimento 

Modernista”, de Mário de Andrade, abrange a vivência dos “anos heroicos” duas décadas 

depois da Semana de 22, estabelecendo os termos e os protocolos de leitura a partir dos quais 

o período viria a ser compreendido (ANDRADE, 2002a, p. 253-280). Ao refutar a famosa 

frase de Graça Aranha (“não somos a câmara mortuária de Portugal”4), Mário de Andrade 

afirma: “o que ficou dito foi que não nos incomodava nada ‘coincidir’ com Portugal, pois o 

importante era a desistência do confronto e das liberdades falsas” (ANDRADE, 2002a, p. 

244). Pelo olhar retrospectivo do memorialista, a atenção a Portugal teria sido um dos 

elementos centrais para o entendimento sobre a “pesquisa estética” e a “atualização universal 

da criação artística”, tal como se haviam processado no modernismo brasileiro. Segundo essa 

linha de raciocínio, Portugal não se reduz à condição de obstáculo cultural, nem se constitui 

apenas no âmbito da sociabilidade, mas uma das partes substanciais das numerosas 

assimilações que resultaram na cultura brasileira, cuja inovação, para ser eficaz, não 

prescindia da camada lusitana. 

Tal como exposto, esse problema já estava consignado no artigo “Feitos em França”. 

Escrito em 26 de março de 1939 e reunido posteriormente em O empalhador de passarinho, o 

articulista aponta as deficiências das traduções francesas de obras de língua portuguesa 

(ANDRADE, 2002b, p. 35-42). A questão do patrimônio linguístico comum, nesses termos, é 

encarada como força sugestiva, capaz de aproximar Machado de Assis e Antero de Quental 

“no segredo da inteligência” e na “balança universal” de um idioma sem prestígio 

(ANDRADE, 2002b, p 36). Como postulado teórico do autor, o tema do idioma proposto 

nesse artigo tange ao que chamou de “língua literária”, cuja peculiaridade se deveria, no seu 

entendimento, ao “nosso incorrigível individualismo luso-brasileiro” (ANDRADE, 2002b, p. 

39). Isto equivalia a dizer que a riqueza e a diversidade da nossa linguagem formariam 

escritores idiossincráticos do ponto de vista estilístico, o que não se via manifesto na França, 

lugar onde todos “escrevem bem” (ANDRADE, 2002b, p. 39).   

Se essa espontaneidade (“escritores estilistas”, diz o texto) é apresentada como bem 

comum entre brasileiros e portugueses, no artigo “Uma suave rudeza”, escrito em 4 de junho 

de 1939, Mário de Andrade caminha em outra direção (ANDRADE, 2002c, p. 69-74). Nele, é 

posta em xeque a pertinência das interpretações e ajuizamentos de obras por pessoas de outra 

nacionalidade, a despeito da partilha do mesmo patrimônio linguístico. O crítico, inicialmente, 

assume suas limitações para entender os “ideais múltiplos” da poesia de Fernando Pessoa, ao 

 
4 Em “O Espírito Moderno”, conferência apresentada à Academia Brasileira de Letras, em 19/6/1924, Graça 

Aranha (1868-1931) disserta sobre o que entendia como “vanguarda brasileira”. Discorrendo sobre tradição, 

universalismo e nacionalismo, o conferencista expõe o seu conceito sobre a “fatalidade institucional”, isto é, o 

“estilo acadêmico”, o que, da sua perspectiva, seria o obstáculo para que a linguagem brasileira se expressasse 

mais livremente. No desenvolvimento desse raciocínio, conclui: “Em vez de tendermos para a unidade literária 

com Portugal, alarguemos a separação. Não é para perpetuar a vassalagem a Herculano, a Garrett e a Camilo, 

como foi proclamado no nascer a Academia, que nos reunimos. Não somos a câmara mortuária de Portugal.” 

(TELLES, 1972, p. 199, grifos nosso). Tal assertiva foi objeto de polêmica e Mário de Andrade se opôs aos 

termos em que Graça Aranha havia circunscrito a questão. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

19 

mesmo tempo em que afirma a insuficiência dos portugueses para compreenderem o 

problema da língua no Brasil. Casais Monteiro é excetuado nesse aspecto, mas não no tocante 

à incompreensão sobre a participação brasileira no intercâmbio luso-brasileiro. Mário de 

Andrade diverge de Casais Monteiro apresentando dois argumentos: o primeiro, ao mencionar 

efetivas colaborações portuguesas nos periódicos brasileiros, conforme se poderia verificar 

com o exemplo da Revista do Brasil; o segundo, comentando o fato de que ele próprio e 

vários de seus coetâneos participavam de empreendimentos similares, segundo ilustrariam as 

colaborações na revista Presença5. 

Aqui cabe um parêntese para uma compreensão mais pontual do processo de 

construção do pensamento do escritor em observância às anotações semeadas em seus 

exemplares. Como leitor, o ângulo que Mário de Andrade assume é o do diálogo polêmico. 

Em seu acervo pessoal, um dos volumes da revista Presença (Ano XI, 53-54, volume 3, nov. 

1938) traz um artigo de Adolfo Casais Monteiro intitulado “Comentário – Estado presente do 

intercâmbio intelectual luso-brasileiro”. O que Mário destaca do texto tem objetivo claro: 

avaliar a pertinência das proposições do articulista quanto à participação dos brasileiros no 

intercâmbio analisado e verificar em que medida esse trânsito converge para alimentar a 

consciência crítica de uma identidade nacional que se queria atualizada em seu processo 

criativo.  

Esse diálogo é retomado por Mário de Andrade nas marcas de leitura deixadas à 

margem do seu exemplar de Seara Nova, especificamente a edição publicada em 29 de abril 

de 1939. Nela, José Régio publica o ensaio “Cartas Intemporais do nosso tempo. A um moço 

camarada, sobre qualquer influência do romance brasileiro na literatura portuguesa”. A 

dimensão desses dois ensaios de Casais Monteiro e José Régio na construção do pensamento 

crítico de Mário de Andrade pode ser percebida nos temas e problemas que ele levantou ao 

sublinhar e comentar os artigos, retomando-os diretamente, ao mencioná-los e reproduzir o 

que anota, ou indiretamente, ao comentar as ideias que ali repousam. A perspectiva da 

comparação dos críticos portugueses fundamentada nos paradigmas de fonte e influência 

parece ser o maior incômodo do modernista brasileiro.  

O intelectual português José Régio diverge sobre a possibilidade de haver uma 

imposição da literatura brasileira sobre a portuguesa, mas ressalta: “isto não por parte dos 

brasileiros mas sim de alguns portugueses”. À lápis de cor vermelha, Mário de Andrade grifa 

o trecho e comenta à margem: “felizmente! Nunca jamais pensamos nisto por aqui!”. Mais 

adiante no mesmo ensaio, ao indagar se as falhas da literatura portuguesa poderiam ser 

preenchidas pela brasileira, o leitor Mário de Andrade também interrompe a leitura para 

comentar: “Isto é malvadez!”. 

Pode ser percebida nesses comentários a orientação que Mário de Andrade irá 

perseguir em suas reflexões sobre a literatura portuguesa. Da sua perspectiva, parece ser 

empobrecedor o comparativismo guiado pelos pressupostos de fonte/influência. Esta 

orientação será retomada no artigo a que chamou de “crônica portuguesa”, dizendo:  
 

 

 

 

 
5 Publicado postumamente por Telê Ancona Lopez a partir de notas que originaram o diário de viagem O Turista 

Aprendiz, o conto “Balança, Trombeta e Battleship” obteve a primeira aparição pública em fragmento na 

revista portuguesa Presença. Revista de Arte e Crítica. 1940. No mesmo periódico, Manuel Bandeira publica o 

poema “Soneto inglês”.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

20 

É por esta opinião que não posso compreender por que José Régio perdeu 

tanto tempo, pelo último número de abrir dessa outra valiosa revista que é “Seara 

Nova”, em discutir e condenar uma “possível influência do romance brasileiro na 

língua portuguesa”. É certo que o notável escritor reconhece não ter partido de 

brasileiro essa pretensão ridícula, mas que José Régio chegue à infelicidade de 

perguntar si “a moderna literatura brasileira será mais rica do que todas”, me parece 

pelo menos malvadez. (ANDRADE, 2002c, p. 73). 

 

 

 

Em síntese, “Uma suave rudeza” retoma as reflexões lançadas à margem dos 

volumes que Mário de Andrade tinha à mão. Sua “crônica portuguesa” desenvolve-se em 

quatro etapas. Na primeira, a defesa do lugar de nascimento como condição para se 

compreender mais apropriadamente uma determinada obra. Na segunda, a observação sobre o 

intercâmbio luso-brasileiro promovido por periódicos e casas editoriais da época e a 

divergência, a partir de fatos concretos, da queixa de Casais Monteiro acerca de um suposto 

desinteresse brasileiro nesse intercâmbio. A terceira etapa divide-se em dois segmentos: um 

inicial, em que, a partir da ideia de “país novo”, exprime o significado de Portugal como 

passado, o que o levaria a ser reputado como perigoso para um país como Brasil, ansioso por 

novidades. O segundo segmento, capital para o entendimento do diálogo entre as 

intelectualidades dos dois países no pensamento crítico de Mário de Andrade, reside no mal-

estar diante das considerações de José Régio, conforme desenvolvidas na revista Seara Nova 

e anotadas pelo autor. Finalmente, a última parte – ainda não aludida aqui, mas que retoma a 

impropriedade do comparativismo tal como processado – refere-se ao interesse pelo estilo 

ensaístico do português José Osório de Oliveira e o encantamento pela poesia portuguesa 

contemporânea: “E na poesia, então, Portugal conserva galhardamente aquela força, 

incomparável na latinidade, com que já produziu alguns dos maiores líricos do mundo” 

(ANDRADE, 2002c, p. 74). 

Esse texto traz uma síntese das ideias contidas no acervo português de Mário de 

Andrade e que remetem ao sentido básico de sua crítica, em que Portugal era percebido como 

parte do processo cultural brasileiro e por esse ângulo de análise deveria ser estudado. Dessa 

perspectiva, não se trataria de proceder a um acúmulo de comparações. Ao contrário, a 

conclusão a que chega o texto é justamente indagar: “Mas por que tantas comparações?...” 

(ANDRADE, 2002c, p. 75). 

Portugal, em Mário de Andrade, compõe-se por ambiguidades porque se une ao 

passado colonial e à riqueza da tradição ibérica amalgamada à cultura brasileira. É também 

tema catalisador de alguns dos seus principais questionamentos, seja na operação criativa, seja 

no processo de construção crítica. Dizendo de modo sumário, Mário de Andrade encontrou 

nas suas leituras portuguesas temas, motivos e recursos expressionais que, fundidos a 

elementos tomados de outras latitudes, contribuíram para que ele pudesse construir sua ideia 

de Brasil. À orientação positivista da ordem das influências contrapôs o entusiasmo da 

pesquisa: “Estou perdido em pesquisas e pesquisas de expressão”, chega a dizer em carta a 

Bandeira (MORAES, 2001). É nesse sentido que se constrói sua vivência com a cultura 

portuguesa. Assim encaminhada a questão, a aproximação entre escritores dos dois países na 

primeira metade do século XX pode ampliar-se quando compreendida de modo dinâmico e 

multifacetado. Ou, nas palavras do próprio Mário: 

 

 
A gente deve ser brasileiro não para se diferenciar de Portugal, porém porque 

somos brasileiros. Brasileiros sem mais nada. Brasileiros. Sentir, pensar, agir, se 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

21 

exprimir naturalmente. Como brasileiro. Criar esses antagonismos e lá vai a 

integração no Cosmos por água abaixo. Inda mais: não-somos-a-câmara-mortuária-

de-Portugal cria logo a ideia de se diferenciar forçosamente de Portugal, o que é um 

erro. Nós descendemos em muito de nós de Portugal. Temos é natural por 

hereditariedade muitos costumes, expressões, jeitos, ações evolucionadas do 

portuga. Até intactos quase, alguns...” (ANDRADE apud SANTILI, 2003, p. 38). 

 

A meu ver, o exame atento do acervo pessoal de Mário de Andrade pode ser um 

caminho aberto para o entendimento da pluralidade do sentido que Portugal marcou no 

pensamento desse intelectual do modernismo brasileiro. Em 1930: a crítica e o modernismo, 

Lafetá aponta o vocábulo “consciência” como a “palavra-chave” que define Mário de 

Andrade (LAFETÁ, 1974, p. 119). Nessa linha de raciocínio, é possível afirmar que, em razão 

dessa consciência, o escritor divulgou a nova estética e, ao mesmo tempo, forneceu seus 

alicerces crítico-teóricos, cuja base é a apropriação renovadora de temas e motivos, tornados 

elementos de recriação. No seio do projeto inovador que abraçara, a cultura portuguesa, ao 

invés de ser afastada, estaria bem conjugada no tecido antropofágico do universo brasileiro. 

 

 

 

 

Portugal nas estantes de Mário de Andrade: aproximação 

 

 

 
As primaveras de sarcasmo 

intermitentemente no meu coração arlequinal... 

 

(Mário de Andrade, “O Trovador”) 

 

 

A imagem do arlequim na poesia de Mário de Andrade já foi largamente estudada 

(MELLO, 2003; NUNES, 1984, p. 63-75), mas ainda pode suscitar discussões. Em sua 

teoria poética, formulada pelos principais instrumentos da ocasião, essa figura traduz-se no 

poder “associativo, simbólico, universal, musical”, que preside a ideia do “tupi” – primitivo 

– “tangendo o alaúde” – símbolo da cultura musical europeia. Acontece que o arlequim 

também é um personagem valorizado pelas vanguardas e esteve no horizonte imagético de 

artistas que compuseram o rol de leituras de Mário de Andrade. Suas prateleiras exibem 

obras do universo do pierrot e do carnaval, a exemplo de Pierrot Lunaire: melodramen, de 

Schöenberg, ou Arlecchino, de Ardengo Soffici. Na rede intertextual, a força poética do 

arlequim em Mário de Andrade também navegou por substâncias portuguesas, se 

considerarmos o exemplar do livro Pierrot e Arlequim, de Almada Negreiros, presente em 

seu acervo.  

De passagem, digamos que Almada Negreiros foi observado por Mário de Andrade, 

que indagava por ele em cartas a seus colegas portugueses, especialmente a José Osório de 

Oliveira. Mas essa busca ampliava-se a outros referenciais: “[...] não me descuido um 

instante de aumentar minha bibliografia portuguesa”, disse em carta ao amigo em 12 de 

março de 1934 (SARAIVA, 2004, p. 385). Seus interlocutores também colaboravam, 

enviando-lhe livros e revistas. De António Ferro possuiu Teoria da Indiferença, Amadora 

dos fenómenos, A idade do jazz-band, Viagem à volta das ditaduras (todos com dedicatória), 

Leviana e Árvore de Natal (sem dedicatória). De Fernando Pessoa, os livros Poesias de 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

22 

Fernando Pessoa e Poesias de Álvaro de Campos. Ao lado da literatura, os assuntos 

versaram sobre música, dança, religiões, pintura, arquitetura, geografia, história, filologia e 

cultura popular, além de catálogos de livrarias portuguesas, gramáticas e dicionários. Assim, 

localizam-se títulos como História do fado, Mobiliário artístico português, Os povos 

primitivos da Lusitânia, Exame da vida portuguesa, Subsídios para a história da música em 

Portugal. São temas que mostram que Mário de Andrade meditava não apenas sobre a 

literatura, mas sobre a cultura portuguesa, situando-a entre seus componentes de pesquisa.  

Associando o acervo pessoal à correspondência do escritor, cumpre informar que na 

série correspondência passiva localizam-se 84 cartas, subscritas por nove missivistas 

portugueses, a saber: José Osório de Oliveira (39 cartas), Gastão de Bettencourt (24 cartas), 

Antonio Ferro (6 cartas), Adolfo Casais Monteiro (4 cartas), Luiz Moita (4 cartas), Antonio 

Serpa (3 cartas), Carlos Queiroz (2), Jaime Cortesão (1) e Francisco Luís Amaro (1).  

 

Os temas abordados na correspondência são: 

 

- cumprimentos em cartões-postais e votos de boas festas natalinas; 

- agradecimento por envio de livros e artigos; 

- pedido e/ou notificação de envio e/ou recebimento de conferências, livros, 

periódicos e artigos; 

- notificação de envio e/ou recebimento de listas de música; 

- solicitação de listas de canções brasileiras; 

- solicitação de ilustrações/fotografias representativas da cultura brasileira; 

- convite para ir a Portugal; 

- informações sobre projetos de livros e estudos da cultura luso-brasileira; 

- comentários sobre Belazarte, Malazarte, Macunaíma e Remate de Males; 

- considerações sobre a poesia de Cecília Meireles e Almada Negreiros; 

- considerações sobre a música portuguesa; 

- considerações sobre a situação política de Portugal; 

- pedido de palestra sobre Fernando Pessoa; 

- pedido de opinião sobre a revista Atlântico; 

- pedido de colaboração para as revistas Presença e Contemporânea. 

 

 

 

Quer do ponto de vista material, quer pelo seu significado na constituição do 

discurso poético-crítico do autor, a presença portuguesa no acervo pessoal de Mário de 

Andrade tem valor inestimável porque concretiza a realidade de um diálogo. Encontra-se 

abaixo registrada uma lista concernente à literatura e que conforma um pequeno dossiê 

circunscrito aos anos de 1900 a 1945. A baliza cronológica tem por intuito indiciar o 

interesse do autor de Macunaíma pela produção cultural sua contemporânea e identificar 

quais os traços da cultura portuguesa retiveram a atenção desse modernista e pesquisador 

contumaz.  

A leitura que propus consiste essencialmente em reconhecer alguns significados de 

Portugal no pensamento de Mário de Andrade conforme enfeixados pelo seu acervo pessoal. 

Sob a camada da consciência crítica, o escritor sinaliza articulações com a cultura 

portuguesa, em torno da qual giraram muitos questionamentos e, ao mesmo tempo, abriram-

se muitos caminhos. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

23 

Expõe-se abaixo um pequeno catálogo circunscrito aos periódicos e obras literárias 

ou histórico-literárias publicados entre 1900 e 1945: 

 

 

A) Livros:  

 

1. ALMEIDA, Afonso Lopes de. Coisas do céu e da terra. Lisboa: Portugália, 1944. 

2. ANSELMO, Manuel. Antologia moderna. Lisboa: Livraria Sá da Costa, 1937. 

3. ____. Caminhos e ansiedades da poesia portuguesa contemporânea. Lisboa: 

Edições Cosmopólia, 1941. 

4. BASTOS, Raquel. Coisas do céu e da terra. Lisboa: Portugália, 1944. 

5. BRAGA, Teófilo. História da poesia popular portuguesa. Lisboa: Manuel Gomes, 

1902. 

6. CAMPOS, João. Mar Vivo. Porto: Presença, 1939. 

7. CIDADE, Hernani. Literatura portuguesa e a expansão ultramarina. As ideias, os 

sentimentos, as formas de arte. Lisboa: Agência Geral da Colônia, 1943. 

8. CORTESÃO, Jaime. Cancioneiro popular. Antologia precedida dum estudo crítico. 

Porto: Renascença Portuguesa, 1914. 

9. FERRO, Antonio. Amadora dos Fenômenos. Porto: Imprensa Civilização, 1925. 

10. ____.  Árvore de Natal.  Lisboa: Portugália, 1920. 

11. ____. A idade do jazz-band. São Paulo: Monteiro Lobato & Co., 1923. 

12. ____. Leviana. Novela em fragmentos. Lisboa: H. Antunes, 1921. 

13. ____. Teoria da Indiferença. Lisboa: H. Antunes, 1921. 

14. ____. Viagem à volta das ditaduras. Lisboa: Tip. da Empresa do Anuário 

Comercial, 1927. 

15. FORJAZ DE SAMPAIO, Albino. História da literatura portuguesa ilustrada. [s/d]: 

[s/l.]. 

16. MONTEIRO, Adolfo Casais. A poesia de Ribeiro Couto. Porto: Edições Presença, 

1935.  

17. ____. Manuel Bandeira. Estudo sobre sua poesia, seguido de antologia. Lisboa: 

Editorial Inquérito, 1934.  

18. ____. Poemas do tempo incerto, 1928 a 1932. Coimbra: Edições Presença, 1934. 

19. ____. Sempre e sem fim. Porto: Presença, 1936. 

20. ____. Sobre o romance contemporâneo. Lisboa: Inquérito, 1940. 

21. NAVARRO, António de. Ave de silêncio. Lisboa: Portugália, 1942. 

22. NEGREIROS, Almada. Pierrot e Arlequim. Personagens de teatro. Lisboa: 

Portugália Editora, 1925. 

23. OLIVEIRA, António Correia de. Minha terra. Lisboa: Aillaud, 1917 (9 vols.). 

24. OLIVEIRA, Carlos Lobo. Alegria do céu. Poemas de santidade. Lisboa: Ed. 

Imperio, 1936. 

25. OLIVEIRA, José Osório. História breve da literatura portuguesa. Lisboa: Editorial 

Inquérito, 1939. 

26. ____. Brasileirismo de Machado de Assis.  Coimbra: Coimbra Editora, 1942. 

27. ____. Romance de Garrett. Porto: T. Martins, 1935. 

28. ____. Oliveira Martins e Eça de Queirós. Lisboa: Lusitânia, 1923.   



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

24 

29. ____. Diário romântico. Portugal: Editora Ática, 1932. 

30. ____. Exame da vida portuguesa. Lisboa: Edições Ultramarinas, 1944. 

31. ____. Literatura Africana. Lisboa: Divisão de Publicações e Bibliteca. Agência 

Geral das Colônias, 1944.  

32. ____. Pequena Antologia da moderna poesia brasileira. Lisboa: Seção Brasileira do 

S. P. N., 1944. 

33. OSÓRIO, Ana. Voz do silêncio. [s. l.]; [s.d.]. 

34. PESSOA, Fernando. Poesias de Fernando Pessoa. Lisboa: Editora Ática, 1943. 

35. ____. Poesias de Álvaro de Campos. Lisboa: Editora Ática, 1944. 

36. PINTO, Álvaro. Brasil Actual. Lisboa: Seara Nova, 1935. 

37. QUEIROZ, Carlos. Homenagem a Fernando Pessoa. Com excerptos das suas cartas 

de amor e um retrato por Almada. Coimbra: Ed. Presença, 1936. 

38. RODRIGUES DE OLIVEIRA, José. Cancioneiro do mar. Lisboa: Bertrand, 1940. 

39. SIMÕES DIAS, José. História da Literatura Portuguesa. Lisboa: A. M. Teixeira, 

1905. 

40. SOBRAL, Maria da Luz. Contos e lendas da nossa terra. Porto: Gráfica do Porto, 

1924. 

41. TEIXEIRA GOMES, Manuel. Carnaval Literário. Lisboa: Seara Nova, 1939. 

42. VIEIRA, Afonso Lopes. Paixão de Pedro, o cru. Lisboa: Sal da Costa: 1943. 

 

 

 

B) Periódicos:  

 

1. A Águia. 

2. Atlântico.  

3. Atlântida. 

4. Claridade. Revista de Artes e Letras. 

5. Portucale. Revista de Cultura. 

6. Presença. Revista de Arte e Crítica. 

7. Revista Contemporânea. 

8. Seara Nova. Revista de Doutrina e Crítica.  

 

 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, Mário de. “O Movimento Modernista”. In: _____. Aspectos da literatura 

brasileira. Belo Horizonte: Itatiaia, 2002a. p. 231-255. 

 

_____. “Feitos em França”. In: _____.  O empalhador de passarinho. Belo Horizonte: Itatiaia, 

2002b. p. 35-42. 

 

ANDRADE, Mário de. “Uma suave rudeza”. In: _____. O empalhador de passarinho. Belo 

Horizonte: Itatiaia, 2002c. p. 69-74. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

25 

_____. A Escrava que não é Isaura. Discurso sobre algumas tendências da poesia modernista. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1925. 

 

CANDIDO, Antonio. “Literatura e cultura de 1900 a 1945”. In: _____. Literatura e 

sociedade. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1985. p. 109-138. 

 

CARVALHO, Ricardo Souza de. Um espelho do Brasil e de Portugal: Mário de Andrade e 

José Osório de Oliveira. Scripta. Revista do Programa de Pós-graduação em Letras e do 

Cespuc, Belo Horizonte, Editora PUC- Minas, v. 11, n. 20, p. 207-213, 2007. 

 

FERNANDES, Annie Gisele. Do Portugal no Brasil ao Brasil em Portugal: reflexão acerca do 

convívio intelectual na (e para a) afirmação da modernidade. Convergência Lusíada, Rio de 

Janeiro, n. 29, janeiro-junho, p. 116-130, 2013. 

 

FROTA, Lélia (org.). Carlos & Mário. Correspondência completa de Carlos Drummond de 

Andrade (inédita) e Mário de Andrade. Rio de Janeiro: Bem-te-vi, 2002.  

 

LAFETÁ, João Luiz. 1930: a crítica e o modernismo. São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 

2000. 

 

LOPEZ, Telê Ancona. A criação literária na biblioteca do escritor. Ciência e Cultura, São 

Paulo, v. 59, n. 1, janeiro-março, 2007.  

 

_____.  Mário de Andrade leitor e escritor: uma abordagem da sua biblioteca e da sua 

marginália. Escritos V, ano 5, n. 5. Rio de Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, p. 53-75, 

2011. 

 

MELLO, Gilda de. O tupi e o alaúde: uma interpretação de Macunaíma. São Paulo: Ed. 34, 

2003. 

 

MORAES, Marcos A. (org.). Correspondência Mário de Andrade & Manuel Bandeira. 2. ed. 

São Paulo: Edusp, 2001. 

 

NUNES, Benedito. Mário de Andrade: as enfibraturas do modernismo. Revista 

Iberoamericana, Pittsburg, v. 50, n. 126, p. 63-75, 1984. 

 

SANTILI, Maria Aparecida. Paralelas e tangentes: entre literaturas de língua portuguesa. São 

Paulo: Arte & Ciência, 2003. 

 

SARAIVA, Arnaldo. Modernismo brasileiro e modernismo português. Subsídios para a 

história das suas relações. São Paulo: Editora da Unicamp, 2004. 

 

SOUZA, Raquel Madanêlo. Convergências e Divergências: revistas literárias em perspectiva. 

São Paulo: FFLCH/USP. Tese de doutorado, 2008. 

  

TELLES, Gilberto Mendonça. Vanguarda europeia e modernismo brasileiro. Apresentação e 

crítica dos principais manifestos vanguardistas. Petrópolis: Vozes, 1972. 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 

26 

 

Recebido em 18/11/2016 

Aprovado em 20/12/2016 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

27 

Lições de versificação: 
Mário de Andrade, leitor dos 
parnasianos  

 

Lessons of versification: Mário de Andrade, the parnasians reader 
 

 

Ligia Rivello Baranda KIMORI1 

 

 

 
RESUMO: Nas páginas de obras parnasianas, brasileiras e francesas, pertencentes ao polígrafo Mário de 

Andrade, vemos o trabalho na sublinha, nota, levantamento de páginas, em grifos entre palavras ou destaque de 

sons, evidências que apresentam o estudo do leitor aplicado, o trabalho do crítico conhecedor de tratados de 

poesia e manuais, em busca do particular, na fuga do sistema estreito das regras do bom versejar, mas que colhe 

soluções poéticas interessantes. As anotações revelam ainda o poeta que estuda lições de métrica, rima e 

estrofação, admira-se com a musicalidade dos vates e adquire, conforme a leitura avança, o controle dos versos 

enquanto construção. Conhecer a marginália de Mário de Andrade, pelo viés da Crítica Genética, permite notar o 

crítico e o artista que dialogam no traçado do lápis em anos de leitura a despeito do repúdio incisivo dos 

discursos modernistas em paralelo, na insistência em condenar os Mestres do Passado, parte inegável na 

formação do poeta da Pauliceia. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Mário de Andrade. Parnasianismo. Marginália. Biblioteca de escritor. 

 

 

 

ABSTRACT: In the pages of Parnassian’s works, Brazilian and French, belonging to the polygraph Mario de 

Andrade, we see the work on the highlights, note, survey pages, in italics between words or prominent sounds, 

evidence that present the study of the applied reader, the work of the critical expert of poetry treaties and 

manuals, pursuing the particular, on the trail of the narrow system of good rime rules, but gathering interesting 

poetic solutions. The notes also reveal the poet studying metric lessons, rhyme and versification he looks up to 

the musicality of vates and acquires, as the reading progresses, the control of the verses while construction. 

Knowing the marginalia of Mário de Andrade, through the bias of the Genetic Criticism allows to notice the 

critic and the artist that dialogue in the pencil drawn in years of reading despite the rejection of modernist 

discourse in parallel, the insistence on condemning the Masters of the Past undeniable part in the formation of 

the Pauliceia poet. 

 

KEYWORDS: Mário de Andrade. Parnassianism. Marginalia. Authors library. 

 
 

 

O trabalho de reunir, transcrever e classificar a marginália traçada a grafite nos livros 

parnasianos brasileiros, pertencentes ao leitor Mário de Andrade, revela que as anotações – 

 
1 Doutoranda em Literatura Brasileira, sob orientação da Profª Draª Telê Ancona Lopez. Faculdade de Filosofia, 

Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo (FFLCH/ USP). São Paulo – SP – Brasil. CEP: 05508-

080. Bolsista FAPESP. E-mail: lilofr@gmail.com 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

28 

traços e cruzetas à margem de trechos, escólios, sublinhas, escansão de versos, comentários 

sobretudo no rodapé –, ligam-se à análise da estrutura dos poemas, ao destaque de soluções 

estilísticas, de procedimentos de versificação, da sonoridade na construção da frase e ao 

estudo do vocabulário. Percebe-se que o escritor-leitor alimenta projetos de ordem crítica, 

estuda e discute poesia. As notas de leitura, armazém de ideias, apresentam o leitor que deixa 

lembretes para si mesmo, o crítico co-autor que interfere na obra publicada, o poeta que visita 

formas alheias: marca, comenta, relaciona temas, títulos, estruturas. 

Esse conjunto de livros ramifica-se em dois espaços: grande parte permanece no 

Acervo Mário de Andrade, no Instituto de Estudos Brasileiros (IEB/USP) desde 1968, onde se 

registra, entre livros e revistas, 17.624 títulos; os demais, sobretudo parnasianos franceses, 

foram enviados à Araraquara e figuram entre os 441 títulos que restaram dos 600, doados por 

Mário de Andrade, em 1943, em apoio ao projeto de uma Biblioteca Pública Municipal, 

proposto pelo prefeito Camilo Gavião de Souza Neves. 

Com a classificação da marginália nos quarenta e sete títulos de vinte e quatro 

parnasianos, brasileiros e franceses, pertencentes ao poeta da Pauliceia, fica nítido o quanto o 

leitor se prepara, via estudos da versificação, ao mesmo tempo em que usufrui do prazer de 

procurar todos os sentidos da poesia. Nessa criteriosa e diligente leitura presa à análise dos 

parnasianos, materializada na marginália, firma-se o estudo de estruturas, da versificação, do 

vocabulário, da sonoridade, praticado por um poeta contestador, mas também interessado em 

enriquecer a própria poesia. 

No esforço de se construir poeta, Mário estuda com determinação as lições de 

versificação escondidas nos versos parnasianos, mas reveladas pelo seu lápis de leitor, no 

esforço de captar elaborações literárias e linguísticas.  

As obras, muito anotadas, revelam preferências do leitor, como o segundo soneto de 

“Musa impassível” à p. 58 de Esphinges, de Francisca Júlia: 

 

 
“Ó Musa, cujo olhar de pedra, que não chora, 

Gela o sorriso ao labio e as lagrimas estanca! 

Dá-me que eu vá comtigo, em liberdade franca, 

Por esse grande espaço onde o impassivel mora.”   

 

Nota MA: “Bilac nunca fez versos milhores do que êstes. São a última palavra do 

parnasianismo. A primeira quadra é duma tal perfeição técnica, que nada há que a 

supere”  

 

 

O entusiasmo não prejudica a objetividade do crítico, no questionamento de recursos 

adotados pelos parnasianos, no destaque de imprecisões, exageros, da reincidência de temas e 

do lugar-comum. Essa postura mostra-se, por exemplo, no comentário crítico na página de 

guarda do mesmo livro de Francisca Júlia: 

 

 
Nota MA: comentário: 

Em todo caso ainda prefiro F. Julia nos sonetos frios às poesias que os precedem. 

Aqui aparecem as famosas ideas poéticas: flores ao leo das águas, mergulhadores a 

buscar perolas e aos quais o poeta se compara... Um horror. A alma gemebunda da 

mulher aparece. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

29 

O aplicado leitor toma uma espécie de aula de poesia, deixando patente que conhece 

versificação e é capaz de perceber a falta de harmonia nos versos, os temas circulares, o 

desequilíbrio entre forma e assunto. Percebe-se no leitor que para, esmiúça expressões, flagra 

vocábulos inusitados e se admira com rimas e onomatopeias, a busca de soluções poéticas. 

Cada anotação realça as possibilidades de diálogo com o texto impresso, essencial para o 

crítico e artista Mário no estudo da versificação, seja nas alternativas sugeridas ao poeta lido, 

seja na minúcia de tentar perceber os meandros da criação do outro, escolhas métricas e jogos 

com sons e rimas. Nas margens dos parnasianos, está o leitor que expõe repetições, o poeta 

apurando sua escrita, o crítico irônico que não se furta em apontar o exagero nos versos, os 

excessos vocabulares e “os qualificativos trombetas do parnasianismo”, como anota em 

Poesias, de Olavo Bilac, no rodapé de “Delenda Carthago”, à p. 42.  No trabalho com o lápis, 

examina construções na página de “Parthenon”, de Martins Fontes (Verão, 1917): 

 
P.14-15:  

Notas MA: 

1. Palavra sublinhada no v. 105: “E entra no Parthenon (1), calmo e risonho!” e 

anotação: “(1) É Partenão ou Pártenon que se diz”; estudo da sonoridade. 

2. Palavra sublinhada no v. 107: “– Viverás no delubro (2) do teu sonho!” e 

anotação do significado: “(2) Templo pagão”; estudo do vocabulário parnasiano; 

3. Sublinhada repetição de palavra nos v. 106 e 111, unidas por traço na 

margem direita; 

4. Traço à margem esquerda dos v.112-115; 

5. Construção sublinhada no v.119 e expoente (3) remetendo ao comentário no 

rodapé: 

 

“Deixa o presente misero e tristonho, 

E entra no Parthenon (1), calmo e risonho! 

Pois este é o premio com que te contemplo: 

– Viverás no delubro (2) do teu sonho! 

 

Templo de todos os Artista! Templo 

Sem rival, sem igual e sem exemplo, 

Que, em frente ao sol, na acropole de Athenas, 

Majestatico, em extasis, contemplo! 

 

Depois de tantas, tão amargas penas, 

Já que á sombra do claustro te condemnas, 

Aprende a amar, nos mestres do passado, 

O culto heróico das paixões serenas. 

 

E, celebrando o teu apostolado, 

Entôa aos Deuses, com fervor sagrado, 

Deante da perfeição e da grandeza, 

O teu hymno de amor e exilado:” (3) 

 

(3) Um verso bastante imperfeito. Não ha a relativi-/ dade necessaria entre amor e 

exilado. Seria preciso/ então dizer-se: ‘O teu hino de amante e de exilado’ ou/ ‘O 

teu hino de amor e de exílio’ o que não daria/ no métro./ Esta poesia não é mais que 

o desenvolvimen-/ to fanhoso e extemporâneo dos famosos octossíla-/ bos da 

“Profissão de fé” de Bilac. Aliás, o que ma-/ cula principalmente êste livro é essa, 

talvez/ inconsciente, mania de imitar o grandíssimo poeta./ As recordações, 

principalmente oracionais, são legião./ Na pg 14 ha duas vezes contemplo em 

rimas./ Si em emplo não existem quatro rimas o A./ devera não a colocar, pois não 

quer êle para/ o verso ‘a jaça do menor defeito’. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

30 

Cada apontamento vinca a análise minuciosa dos poemas. Registros à margem de 

estrofes, ou mesmo nas entrelinhas, realçam a cadência dos versos; conhecedor da 

versificação, Mário de Andrade emprega terminologia específica. Ao mesmo tempo, denuncia 

a rigidez parnasiana no emprego de palavras magnificentes, raras; na obrigação de escrever 

em certo tom altivo, no uso de moldes inflexíveis para qualquer tema escolhido, como quando 

discute no rodapé de “Marabá”, de Martins Fontes, à p.20:  

 

 
“Hotel de Deus”, sozinho, no escampado, 

O umbuzeiro se insula, como um templo. 

Alto e redondo, elle se torna baixo; 

E assim, rojando os ramalhões cachudos, 

E’ tecto, é pão, é fonte querençosa, 

Acarinhando os órphams da pobreza, 

Arvore Mãi de todas as misérias! 

E o boiadeiro, quando o vê, murmura: 

– “Ai, ai, umbú! – Ai, ai, Deus te conserve”! 

E se pergunta alguém: – “Por que suspira?” 

Lhe responde o caboclo, descobrindo-se: 

– “De pena delle, por viver tão só!” 

 

Nota MA: É mentira. O caboclo não/ respondia com o decassílabo. 

 

 

A palavra empresta ao verso sonoridade. Os jogos ritmados dos poetas da estética de 

Banville incitam o jovem leitor, estudioso da música, a extrair os movimentos sonoros 

distribuídos nas contagens métricas ou escolher, com precisão, termos que guardam 

musicalidade e tipos de escansão que desvelem harmonia entre assunto e forma. 

Em seu método de estudo, o leitor prepara, estrategicamente, na folha de rosto ou 

página de guarda de livros, um pequeno índice permitindo-lhe consultas futuras, ou melhor, 

franqueando a si próprio o acesso ao manuscrito seu – suas notas de trabalho –, acoplado ao 

texto impresso. Nesse índice, transcreve versos, sinaliza páginas, esboça comentários, como 

testemunha a folha de rosto de seu exemplar de Versos da mocidade, de Vicente de Carvalho: 

 

 
Nota MA: comentário: 

“(1) Quando falar dos versos soltos recordar que já nas Ardentias (Canto de 

corsários) o poeta os fazia regulares. não pré Ah! snr. V. de C. “E é bem milhor a 

morte etc pg 13”  

 

 

O leitor não é, de fato, jejuno. Quando aprecia um poema, observa-lhe a estrutura, pois 

conhece bem o estilo parnasiano. Tem argumentos para julgar. Discípulo bem preparado, 

discute em pé de igualdade com os mestres, imune aos efeitos das rimas preciosas ou das 

palavras grandiloquentes que tanto impressionavam os leitores brasileiros, nessa época. É o 

que firma na folha de rosto de Marabá, de Martins Fontes: 

 

 
Nota MA:  

6 M.F. felizmente já não é parnasiano. Tem mesmo/ falhas de metrificação 

(licenças, perdão) que demons-/tram por um lado o cansaço do artista. É assim/ que 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

31 

Simeão ora tem 3 ora 2 sílabas. Ora, não vejo/ razão para tais licenças, em quem 

metrifica. Si/ escolheu um verso, si seu poema é preparado in-/telectualmente, 

mesmo/ sem ser parnasiano, mesmo/ sem procurar rimas ricas e outras tolices 

parnasia-/nas (e o snr M.F. não nas abandonou inteiramente)//saiba talhar como 

artista que pretende/ ser, submeta-se á metrica que escolheu, e não/ fraqueje, sinão 

é falho, é pouco artista, é/ desleixado. 

 

 

Mário de Andrade leu certamente Antoine Albalat, Le travail du style (1903), obra que 

doou, em 1943, à Biblioteca Pública Municipal de Araraquara, junto de A formação do estilo 

e A arte de escrever – traduzidos para o português na década de 1910 –, atualmente ausentes 

da coleção. Não restou nenhum livro de Albalat na biblioteca de Mário no IEB, que guarda, 

no entanto, o Tratado de versificação (1910), de Bilac e Guimarães Passos, com anotações do 

leitor que reconhece, nas sublinhas e traços à margem que apõe ao exemplar, as constâncias – 

sobretudo, rítmicas e vocabulares – nos poemas parnasianos adotados como exemplo no 

manual de regras para o bom versejar. 

A leitura destes tratados, o exame minucioso de cada verso, a análise comparativa de 

poemas e poetas legaram ao leitor um arsenal de lições de versificação. Nas anotações de 

leitura, não externa simples impressões; comporta-se como um crítico em suas observações: 

 

 
P. 210: “CVII” 

Nota MA: barras de escansão e comentário: 

 

“Dani|el, da caverna dos le|ões”  

    

  Mau verso para um parnasiano!  

 

 

As barras de escansão marcam o mau uso da métrica, identificam o leitor com o lápis 

na mão que traceja a contagem silábica no verso de Raimundo Corrêa, à p.210 de Poesias. O 

comentário reforça a desaprovação, o que sinaliza a presença de um conhecedor dos padrões 

de versificação dos parnasianos, com autonomia para criticá-los. Assim, repete em Marabá: 

 

 
P.22: 

Nota MA: Comparação sublinhada no v.276, remetendo ao comentário no rodapé: 

 

Ouriçando os punhaes, que são ferrões. 

 
Não são ferrões, são espinhos/ M.F. explica punhais dizendo/ que são ferrões. Não 

são! É mentira!/ Mas precisava de rima aguda. 

 

 

O livro torna-se, para ele, arquivo de descobertas, sujeitas a aplauso ou censura e, 

dessa forma, as marcas autógrafas constituem formas de dialogar com a matéria impressa. A 

leitura não segue sem reflexão. Anotações evidenciam o trabalho que percorre páginas e 

estabelece critérios, como faz no rodapé da parte III de “Na floresta da água negra”, longo 

poema de Martins Fontes (Verão, 1917): 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

32 

P. 54-55: 

Notas MA:  

1. Círculo à margem esquerda dos v.93-96, 97-100, 101-104; 

2. Correção da pontuação no v.98; 

3. Expoente (1) no v. 96, remetendo ao comentário no rodapé: 

 

Hora de apparições! Hora de pesadelos, 

Que tivestes talvez sem nunca os descreverdes... 

Em que a Yara penteia os humidos cabellos, 

A coma vegetal dos seus lindos cabellos verdes! (1) 

 

Dizem que essa mulher mysteriosa parece 

Surgir, desabrochar por encanto divino !  , 

Como uma orchidea enorme, uma flor que se houvesse 

Transfigurado ao luar num corpo feminino! 

 

Grande, joven e bella, essa imagem humana, 

Cuja nudez radiosa a natureza encerra, 

Incarnando o vigor da flora americana, 

É a Musa do Brasil, o symbolo da terra! 

 

(1) Uma quadra má. O segundo verso é aí poste/ ou martelo, prejudicando a poesia e o 

encanto com/ essa desnecessária chamada á realidade do/ leitor que, encantado, se 

alentara voando ás paragens idealistas do sonho. Mas o A. precisava duma rima/ 

em erdes para os cabelos verdes da iara. Esses des-/ vios de atenção são sempre 

prejudiciais, perturbando/ a atenção do autor e perturbando a vivacidade da/ 

narrativa, a continuidade da eloquência. O ultimo verso/ da quadra não é mais que 

o alongamento, em frase belos/ termos, dos húmidos cabelos do verso antecedente. 

Não é/ a primeira vez que o A. assim pratica neste aliás/ estupendíssimo poema. 

Mas é ma prática, são alonga-/ mentos perniciosos e fastientos. Não ha mais 

aquela/ elocução inteiriça e natural que prende e inebria./ O A. com a portentosa 

imaginação que tem, e o brilho da/ sua eloquencia, particularmente oratoria, 

refugiria/ fàcilmente a tal senão. Repetições desse gênero, in-/ teiramente 

desnecessários, ha notoriamente á pg 44 na/ 3ª quadra, o quarto verso; pg 46, 2ª 

quadra, 3º verso; pg 46, 2ª quadra,/ 4º verso; pg 46, 3ª quadra, 4º verso; pg 48, 3ª 

quadra, 4º verso; pg 50, 3/ quadra, 4º verso, e na pg 51, 1º quadra, 2º hemistíquio 

do 1º verso      

 

 

O leitor indica, página a página, versos que revelam as repetições incessantes do 

parnasiano. Fica perceptível o trabalho paciente e determinado de avançar e recuar na leitura, 

apurando semelhanças entre os poemas e decifrando desvios. As indicações, no rodapé, 

conduzem às estruturas colhidas e descritas na nota: 

 

Pág. 44 (3ª quadra, v.4): “De faixas côr de chumbo e nimbos côr de cobre.” 

 

Pág. 46 (2ª quadra, v. 3): “Crebros murmurios, repetidos estalidos,” 

 

Pág 46 (2ª quadra, v.4): “– O barulho orchestral das aguas e das aves.” 

 

Pág. 46 (3ª quadra, v.4): “Resumbra, ainda algum tempo, o gottejar das chuvas.” 

 

Pág. 48 (3ª quadra, v.4): “Da corcova lombar das serras e dos montes.”  

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

33 

Pág. 50 (3ª quadra, v.4): “Que esse iman trescalante entontece as abelhas.”  

 

Pág. 51 (1º quadra, v. 1): “Caules descommunaes, hartos cernes robustos,”      

 

 

“Crebros” – “repetidos”, “ressumbrar” – “gotejar”, “trescalar” – “entontecer”, assim 

como outros pares de palavras que ocupam cada verso, têm significado idêntico. Como 

denuncia o leitor, esses termos nada acrescentam ao verso: são unicamente dispostos como 

procedimento vazio de construção, reiterado como fórmula. O leitor, atento às escolhas 

poéticas, percebe que o recurso, quando aproveitado como mera solução formal, não traz aos 

versos o encadeamento de ritmo e sentido, o que só acontece na relação estreita entre assunto 

e escolhas estéticas. 

Mário de Andrade estuda cada estrutura. Toda técnica apreendida contrapõe-se a 

feitura do verso moderno. Paradoxalmente, fornece ao poeta em formação a possibilidade do 

verso livre, no desvio de padrões rígidos, nas tentativas de colher outros sons e palavras, no 

metro que se constrói na exceção. O estudo das formas parnasianas colabora na construção de 

certa concepção de poesia, quando alça o poeta a outros planos. 

Como discute Paulo Henriques Britto, no artigo “O natural e o artificial: algumas 

reflexões sobre o verso livre”: 

 

 
Quando examinamos a maneira como o verso livre foi proposto nos primórdios do 

modernismo brasileiro, e também como foi recebido pelos leitores e críticos, fica 

claro que o que estava em jogo era nada menos do que o próprio conceito de poesia. 

Para os tradicionalistas — os parnasianos, a Academia Brasileira de Letras, o leitor 

médio da época —, a expressão “verso livre” era um oxímoro. Negar o metro, negar 

a rima, defender a posição de que cada poeta deveria inventar sua própria forma 

cada vez que compunha um poema, eram propostas encaradas como ataques ao que 

havia de mais essencial na poesia. (BRITTO, 2014, p. 29). 

 

 

Mesmo com a postura radical do primeiro tempo modernista que não quer “saber do 

lirismo que não é libertação”, como sublinha Bandeira em “Poética”, de 1922; no poeta 

moderno Mário, percebe-se que “o verso livre não representava a ausência de técnica, e sim 

uma nova técnica”, como lembra Paulo Henriques Britto (2014, p. 29).  

O poeta da Pauliceia desvairada mostra-se livre para adotar medidas ou reinventar 

metros, apropriando-se de formas, tateando achados de sua leitura cerrada, como anuncia no 

“Prefácio interessantíssimo”: 

 
  

 “Mas não desdenho balouços dançarinos de redondilhas e decassílabos. Acontece a 

comoção caber neles. Entram pois às vezes no cabaré rítmico dos meus versos. 

Nesta questão de metros não sou aliado; sou como a Argentina: enriqueço-me” 

(ANDRADE, 2013, p. 66) 

 

 

As anotações de leitura de Mário de Andrade no conjunto de obras parnasianas 

brasileiras e francesas pertencentes à sua biblioteca são manuscritos do crítico que põe em 

prática conhecimentos técnicos de quem palmilhou tratados de versificação, sabe bastante a 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

34 

respeito de estilo e é capaz de comparar autores e textos. Mas são também manuscritos do 

poeta que se apropria de versos, sugere modificações, e impõe a criação do artista quando a 

poesia do outro, enquanto matriz, o faz poetar. Este é caso do belo poema de feição 

parnasiana que o seu lápis deixa na página de rosto dos Versos da mocidade, de Vicente de 

Carvalho: 

 
“Estes meus versos sem valor sem brilho 

São meus versos enfim, nada me acalma 

mais do que lê-los no viver que trilho 

São o reflexo ardente de minha alma 

Estes meus versos sem valor sem brilho 

São pálidos, embora... eu os adoro 

São maus, mas são um bálsamo um conforto 

Quando neles transponho no papel a dor que choram! 

Um pedaço da vida que eu transporto 

São pálidos embora... eu os adoro 

Deixe oh mundo que eu ria e sonhe em verso 

As ilusões que a vida não suporta 

E enquanto eu percorrer-te o teu trilho adverso 

São eles maus, não pálidos que importa! 

Deixe oh mundo que eu ria e sonhe em versos 

Os sonhos douro que eu tracei na terra 

Foram-se uns após outros pouco a pouco sem cessar”. 

 

 

Nas entrelinhas dos versos parnasianos, toma forma um poeta moderno. O trabalho da 

escrita, partindo das consistentes estruturas colhidas nos mestres do passado, propicia uma 

poesia outra, que se observa, traz controle à construção das estrofes, fomenta a técnica para o 

desenho planejado dos versos brancos e livres. Aperfeiçoando-se, crítico, o leitor-poeta 

apropria-se das soluções alheias: a marginália traduz um processo de formação que deixou 

vestígios nas páginas parnasianas.  

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, M. Poesias completas, v. 1 e 2. Edição de texto apurado, anotada e acrescida de 

documentos por Tatiana Longo Figueiredo e Telê Ancona Lopez. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2013. 

 

BILAC, O. Poesias. 4. ed. Rio de Janeiro/ São Paulo/ Belo Horizonte: Livraria Francisco 

Alves, 1909. 

 

BRITTO, P. H. O natural e o artificial: algumas reflexões sobre o verso livre. Elyra – Revista 

da rede internacional Lyracompoetics n. 3, p. 27-41, 2014. Disponível em: 

http://www.elyra.org/index.php/elyra/article/view/40 . Acesso em: 07 nov. 2016. 

 

CARVALHO, V. Versos da mocidade. Porto: Livraria Chardron, 1912. 

 

CORRÊA, R. Poesias. Lisboa: Livraria Antonio Maria Pereira, 1910. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

35 

MARTINS FONTES. Marabá. Santos: Instituto D. Escholastica, 1922. 

 

SILVA, F. J. Esphinges. Porto: Bentley Junior & Comp, 1903.  

 

 

 

 

 

 

Recebido em 09/11/2016 

Aprovado em 19/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

36 

Matrizes da criação, o amor e o 
Belo, em “Girassol da madrugada”  

 

Matrices of creation, love and the Beauty in "Girassol da madrugada"1 
 

 

 

Cristiane Rodrigues de SOUZA2 

 

 

 
RESUMO: No grupo de poemas “Girassol da madrugada”, do Livro azul (1941), de Mário de Andrade, além de 

ser estabelecido o diálogo com a produção artística popular, o encontro dos amantes redesenha o amor descrito 

em Fedro, assim como se aproxima de considerações de Fédon, resgatando o tema clássico, por meio do 

envolvimento suave e da contemplação mútua de dois amantes saciados. Para compreender como as leituras dos 

textos, ao lado da atualização da nossa cultura, dão base aos versos do poeta, o presente estudo aproxima o 

primeiro poema do grupo de suas fontes, a saber, os livros Platon. Phèdre ou la beauté dês ames. Traduction 

intégrale et nouvelle avec notes suivie du traité de Plotin sur Le Beau par Mario Meunier. Paris: Payot, 1922 e 

Platão. Fédon, diálogo sobre a alma e morte de Sócrates. Tradução de Ângelo Ribeiro, com prefácio de 

Leonardo Coimbra. Rio de Janeiro; Porto: Annuario do Brasil; Renascença portuguesa, 1920, exemplares da 

biblioteca do escritor preservados no IEB-USP. Com atenção à marginália do autor de Macunaíma, registrada no 

volume de Fédon, assim como à presença, na biblioteca, do exemplar Phèdre, sem anotações e marcas de leitura, 

é possível compreender como a herança clássica contribui para o processo de criação do lirismo amoroso do 

modernista. 

 
PALAVRAS-CHAVE: Processo criativo. Poesia. Platão. Mário de Andrade. Schiller.  
 
 

 

ABSTRACT: In "Girassol da madrugada", published in Livro Azul (1941), by Mário de Andrade, in addition to 

establishing dialogue with popular artistic production, the moment of love redraws the love described in 

Phaedrus, as well as some Phaedo’s consideration, rescuing the classic theme, through the gentle involvement 

and mutual contemplation of two lovers. To understand how the readings of the classical texts, along with the 

retaken of our culture, helps the writting of the verses, the present study approaches the first poem of the group 

from their sources, namely the Platon books. Phèdre or the beauté des ames. Traduction intégrale et nouvelle 

avec notes suivie du traité de Plotin sur Le Beau by Mario Meunier. Paris: Payot, 1922 and Plato. Phaedo, 

dialogue on the soul and death of Socrates. Translation by Ângelo Ribeiro, with preface by Leonardo Coimbra. 

Rio de Janeiro; Porto: Annuario do Brasil; Portuguese Renaissance, 1920, books of the writer's library preserved 

at IEB-USP. With attention to the notes of the author of Macunaíma, recorded in the volume of Phaedo, as well 

as to the presence in the library of Phèdre, without annotations and marks of reading, it is possible to understand 

how the classical texts contributes to the process of creation of the loving lyricism of the modernist. 

 
KEYWORDS: Creative process. Poetry. Platão. Mário de Andrade. Schiller. 

Livro azul 

 
1 O artigo é resultado de pesquisa de Pós-Doutorado realizada no IEB-USP, sob a supervisão da Profa. Dra. Telê 

Ancona Lopez (Processo FAPESP número: 2013/25992-6). 
2  Universidade Federal de Mato Grosso do Sul – UFMS – Três Lagoas – MS – Brasil. CEP 79603-011.  

Pesquisadora na Universidade de São Paulo - USP – Instituto de Estudos Brasileiros – IEB – São Paulo – SP – 

Brasil. CEP: 05508-115. E-mail: c_rodrigues17@yahoo.com.br. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

37 

 

 

O Livro azul, publicado em 1941, como parte do volume Poesias, é formado pelos 

grupos de poemas “Rito do irmão pequeno”, de 1931, que abre a obra, “Girassol da 

madrugada”, do mesmo ano, e “O grifo da morte”, de 1933. João Luiz Lafetá reconhece a 

técnica precisa do autor maduro a dominar o verso livre, na obra que forma, ao lado dos 

“Poemas da negra” (1929) e dos “Poemas da amiga” (1929-1930), de Remate de males 

(1930), “a melhor parte de uma das vertentes da poesia de Mário”, marcada pela visão íntima 

do país e das pessoas, a penetrar de maneira “doce e lenta no interior das coisas”. O estudioso 

acredita ainda que, assim como nos versos do livro de 1930, o poeta do Livro azul procura o 

silêncio e a invisibilidade, revelados, de maneira discreta, por palavras líricas, como o 

modernista afirmou em carta a Manuel Bandeira. Lafetá vê, na quietude e na tendência à 

alusão, presentes nos poemas, “os devaneios do repouso”, já que, como os grupos da Negra e 

da Amiga, o eu lírico idealiza e deseja uma “sobreelevação acima dos tumultos terrenos” 

(LAFETÁ, 1986, p. 161; 163-165). 

 O tom azul, que aparece no título do livro, como lembra Lafetá, é cor da serenidade, 

em que “o mundo imaginado é posto antes do mundo representado, em que o conhecimento 

poético precede o conhecimento racional dos objetos”, estando presente, nos poemas do livro, 

na medida em que indicam uma “fenomenalidade mínima”, ditada pelo tom dos versos, a 

representar uma “imaginação evanescente, que reduz o ser pensante ao mínimo dos mínimos” 

(LAFETÁ, 1986, p. 166-167). 
 
 

A evanescência, a desmaterialização, o espírito religioso dos textos, todas essas 

características funcionam como projéteis lançados contra uma cultura que se torna 

cada vez mais instrumentalizada, desprezando as outras dimensões do ser humano: a 

serenidade diante da morte, os prazeres do erotismo, a fruição do ócio, a meditação 

desapegada das finalidades. [...] O caráter regressivo não constitui, neles, qualquer 

má positividade, permeada de ideologia; ao contrário, o clima que se desprende dos 

textos é tão propositalmente “irreal”, a direção que seguem é tão forçada no rumo do 

sonho, que eles se erguem como verdadeiros antípodas das relações sociais 

existentes [...]. (LAFETÁ, 1986, p. 171). 

 

 

Graça dourada 

 

 

Um dos tons evanescentes do livro é de “Girassol da madrugada” (1931), grupo 

formado por sete poemas curtos, dedicado a R. G., homem ou mulher desconhecidos, como se 

pode conferir, em carta de Mário de Andrade a Murilo Miranda, de 17 de junho de 1941. 

 
 

[...] Tive mesmo que mudar definitivamente a dedicatória do Girassol da 

Madrugada. Tenha paciência mas não posso mesmo dedicar esse poema senão a 

quem o inspirou. Tanto mais que se puser o R. G. das iniciais, há duas cartas minhas 

a amigos que poderão futuramente identificar essas letras. Não sei ainda se porei as 

iniciais ou deixo o poema sem dedicatória. Mas decididamente não posso dedicar 

esses versos a outra pessoa, me causa transtorno psicológico muito desagradável. 

(ANDRADE, 1981, p. 84). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

38 

 Nos versos do primeiro poema do grupo, tem lugar a dança amorosa que envolve os 

dois amantes, no passo vagaroso e terno do amor consumado. 
 

 

I 

De uma cantante alegria onde riem-se as alvas uiaras 

Te olho como se deve olhar, contemplação, 

E a lâmina que a luz tauxia de indolências 

É toda um esplendor de ti, riso escolhido no céu. 

 

Assim. Que jamais um pudor te humanize. É feliz 

Deixar que o meu olhar te conceda o que é teu, 

Carne que é flor de girassol! sombra de anil! 

Eu encontro em mim mesmo uma espécie de abril 

Em que se espalha o teu sinal, suave, perpetuamente.  

    (ANDRADE, 2013, p. 460) 
 

 

No poema, assim como nos grupos amorosos de Remate de males, se a procura dos 

corpos desenha o diálogo da dança, a fala articulada pertence apenas ao eu-lírico, que se 

dirige ao amado, envolto, no entanto, em silêncio. O enlace dos dois acontece, antes, por meio 

do olhar do eu que percebe no outro a alegria clara das uiaras, dada pela assonância da vogal 

aberta – “riem-se as alvas uiaras” –, riso que, próximo das águas, é também “escolhido no 

céu”, numa união de contrários. A visão percebe no amado, portanto, algo dos rios que 

guardam o contentamento das sereias brasileiras, alvas, como a uiara apresentada por Mário, 

em O Turista Aprendiz. Ao mesmo tempo, refletido pela “lâmina” da água – ou pelo olhar-

lagoa do eu lírico –, ele se mistura ao vagar indolente da luz do Sol que a percorre. Assim, 

num espelhamento, o amado está fora e dentro da água, constituindo-se numa espécie de 

Uiara ou de Narciso que, no entanto, tem a forma do Sol, presente na flor, capaz de hipnotizar 

o amado, levado a sentir em si a luz comedida do outono – “sinto em mim mesmo uma 

espécie de abril” –, no momento em que está próximo do astro-amante que, apesar de 

inatingível e sublime, brilha ao alcance das mãos, nas águas, como se, finalmente, o eu lírico 

mariodeandradino pudesse apreender de leve, pela vista, sem o ímpeto do desejo arrebatador 

da paixão, mas no ritmo do amor-philia, a imagem da dona ausente, que parece chamá-lo, por 

meio da quentura intermitente da luz nas águas, enamorando o olhar. 

A luz híbrida do outono, presente no mês de abril, estação que está entre o verão e o 

inverno, nem forte, nem fraca, suave como a luz entrecortada nas águas, é ainda a explicitação 

do sentimento de intermitência que está presente no ser múltiplo do eu lírico, desde Pauliceia 

desvairada – “Intermitentemente no meu coração arlequinal” –, sobreposição de opostos que 

se mostra ainda na figura do amante, a oscilar entre a sombra e a luz, a água e o sol, trazendo 

em si mesmo, num jogo de espelhos, o que está no interior daquele que o observa. A 

contemplação amorosa do eu lírico é também apreensão do Belo artístico, tomado, por sentir 

em si, no jogo de olhares, pelo estado de indolência do outro, presente no balanço hipnótico 

do reflexo de águas e das luzes. Dessa forma, o olhar amoroso se aproxima da arte, na medida 

em que se anuncia a contemplação semelhante ao êxtase artístico.  

O amado, refletido nas águas do rio, ornamentadas com a preguiça da luz – “E a 

lâmina que a luz tauxia de indolências/ É toda um esplendor de ti” –, além de repetir o gesto 

de Narciso, da tradição clássica, lembra ainda a deusa das águas, Oxum, de origem africana, 

numa sobreposição de heranças formadoras do caráter brasileiro. Filha mais velha de Iemanjá, 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

39 

entidade ligada à tradição clássica das serias e também à figura popular das Uiaras, a bela 

Orixá pode ser aproximada ao amante do poema, porque, vaidosa e sedutora, carrega joias de 

ouro – que lembram a luz do Sol incrustada no reflexo da água – e tem sempre na mão um 

espelho em que pode se olhar. Além disso, é representada pela cor amarela3, a mesma cor do 

girassol, presente nas vestimentas usadas no seu ritual, e está sempre próxima de rios, em que 

mora, ou de lagoas. 

De acordo com Reginaldo Prandi, os mitos da tradição oral africana estão, no Brasil, 

materializados em objetos rituais, em canções, nas cores das roupas, nos ornamentos e nas 

danças religiosas (PRANDI, 2001, p. 19), assim como na presença de orixás, “deuses que 

receberam [...] [do] Ser Supremo a incumbência de criar e governar o mundo, ficando cada 

um deles responsável por alguns aspectos da natureza e certas dimensões da vida em 

sociedade e da condição humana” (PRANDI, 2001, p. 20). Uma dessas entidades é Oxum, 

mulher que “preside o amor e a fertilidade, é dona do ouro e da vaidade e senhora das águas 

doces” (PRANDI, 2001, p. 22).  

Quando o mundo foi criado e os Orixás ganharam diferentes reinos, o Ser Supremo 

Olodumare deu a Oxum “o zelo pela feminilidade/ riqueza material e fertilidade das mulheres. 

Deu a Oxum o amor” (PRANDI, 2001, p. 398). Sua força vem da sedução e da afabilidade, 

numa conjunção de opostos. Dentre os vários amados a que se entregou, foi mulher de Ogum, 

senhor do ferro e da guerra, e também de Xangô, dono do trovão e da justiça. Um dos mitos 

conta que Ogum foi seduzido pela dança da deusa – “Oxum dançava como o vento/ e seu 

corpo desprendia um perfume arrebatador/ [...] Ela dançava, o enlouquecia./ Dele se 

aproximava e com seus dedos sedutores/ lambuzava de mel os lábios de Ogum” (PRANDI, 

2001, p. 322). Sua dança de amor, seguida de perto por passos de Ogum, foi aplaudida pelos 

Orixás. Além do envolvimento com Ogum, senhor da guerra, maldoso com as mulheres e 

agressivo, ela apaixonou-se por Xangô, senhor do fogo, com temperamento intranquilo e com 

pendor para a luta. Há diferentes narrativas que mostram a aproximação do Orixá a Oxum. 

Numa primeira versão, ele a seduz com suas riquezas, encantando a moça por ser “atrevido e 

charmoso”. Já em outra, é Oxum quem seduz o homem, com riquezas que a mulher possuía, 

dando a ele tudo o que tinha, única forma de conquistar o belo “jovem tocador de tambor” 

(PRANDI, 2001, p. 335) que a rejeitara inicialmente. 

Apesar do amado, em “Girassol da madrugada”, aproximar-se da figura de Oxum, nos 

versos, diferente dos primeiros grupos de poemas amorosos de Remate de males, não se 

deseja mais o amor que “se compõe feito uma luta”, como é afirmado no segundo poema da 

série. Assim, apesar de ser invocada a figura de Oxum, por meio da beleza do amado, o par 

amoroso, diferente do Orixá africano, não quer mais o amor guerreiro simbolizado por Ogum 

e Xangô, subvertendo o mito. Da mesma forma, ao abrir mão da luta amorosa, abandona um 

dos elementos das Danças Dramáticas, expressão popular que marca poemas de amor de 

Mário de Andrade.  

Ao lado da cor amarela, presente na luz do Sol sobre as águas e na flor, está o azul 

rarefeito, lembrado pela alusão, no poema à árvore do anil – “Carne que é flor de girassol! 

sombra de anil!” –, mistura de cores que remete a outra entidade africana, Logum Edé, filho 

de Oxum e de Erinlé, que carrega, em uma metade de seu ser, as qualidades da mãe e, na 

outra, a herança do pai, sendo “metade rio, [...] metade mato” (PRANDI, 2001, p. 136). 

 
3 Agradeço à Angela Teodoro Grillo por ter apontado a aproximação da cor amarela do girassol à cor que 

representa Oxum. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

40 

Assim, numa extensão do caráter da deusa, os traços de seu filho, que carrega também o 

espelho, presente, no poema, como a lâmina da água do rio, compõe o ser misterioso do 

amado, tingido pela duplicidade de Logum, “metade homem, metade mulher” (PRANDI, 

2001, p. 137), desejado e possuído, em um dos mitos, por Oxóssi, ao vestir-se com as roupas 

de sua mãe. Assim, a beleza de um dos Orixás mais bonitos, que detém os encantos de Oxum, 

seduz o eu lírico do poema, numa duplicidade feminina e masculina semelhante àquela do 

andrógino, descrito por Platão em O banquete. 

Assim, é na entrega ao amado híbrido – feminino, no gênero da flor, mas masculino, 

no nome de girassol –, que o eu lírico experimenta o amor pleno. A suavidade do amado está 

na sua carne que, no lugar da voluptuosidade, detém o frescor de pétalas, assim como o 

entrecortado diáfano da sombra do anil, árvore que, por meio de suas raízes suspensas como 

uma cortina, deixa, aos poucos, entrar raios de sol, entremeados por descanso. No entanto, ao 

mesmo tempo em que possui a forma passiva da flor, pronta a receber a fecundação, como a 

mulher do conto “O besouro e a rosa”, dos Contos de Belazarte, de Mário de Andrade, o 

amado, ao se entregar, mantém índole ativa, por meio da cor amarela incisiva, próxima do Sol 

apolínio. Dessa forma, a dança amorosa se desenha entre o eu lírico e o homem-mulher, 

trajado de ouro, próximo da beleza de Oxum e de Logum. 

A entrega de amor vem envolta em ritmo bem construído, marcado pela sonoridade 

dos fonemas. No primeiro verso – “De uma cantante alegria onde riem-se as alvas uiaras” –, 

depois do repicado festivo construído pela repetição do “t”, em “cantante”, seguida pelo som 

agudo do “i”, em posição tônica – “alegria onde riem-se” –, há o espraiamento solar das 

vogais abertas de “alvas uiaras”. A alternância que se prolonga, principalmente na primeira 

estrofe, entre a vogal “i”, em posição tônica, e as nasais e vogais abertas, recriam um 

movimento sonoro de subida (no som agudo da vogal), entremeado da satisfação que a 

distensão dada pelas vogais abertas causam, desenhando, no plano sonoro, a suave alternância 

entre almejar o amor e, ao mesmo tempo, satisfazer-se com a presença de quem se deseja, 

recriando, ainda, a intermitência do sol nas águas e do trançado das raízes do anil. 

Na melodia do primeiro poema de “Girassol da madrugada”, o movimento solto dos 

versos longos é interrompido por palavras que aparecem em isolamento, como o vocábulo 

“contemplação”, separado por duas vírgulas, e “assim”, seguido pelo ponto. A primeira, 

palavra longa, marcada pela nasal “ão”, típica da fala brasileira, ganha destaque, por aparecer 

depois do repicado da “cantante alegria” e da abertura clara de “alvas uiaras” e se estende, 

abrandada, às nasais de “lâmina” e “indolência”, até ser interrompida pela nota grave – 

“esplendor” – que traz quentura ao movimento do desejo, reverberando, ainda, na nasal de 

“Assim”, palavra muito significativa, no seu insulamento, a fechar o processo de 

contemplação, por meio da constatação da beleza: “assim”4. 

A cor sonora da sílaba tônica de “esplendor” está também no vocábulo que contém seu 

contrário: “pudor”, numa rima interna que liga a abertura à timidez, seguida do pedido do eu 

lírico, que roga para que a vergonha ou a falta de coragem para a entrega não humanizem o 

amado, próximo da divindade de Oxum e de Logum – “Que jamais um pudor te humanize”. 

Dessa forma, o pudor, ao reverberar no vocábulo “flor”, nega sua própria timidez, já que vai 

em direção aos traços da planta que se abre, desavergonhada, num olhar entregue. Além disso, 

o amado carrega, no amarelo das pétalas, a luz do ouro de Oxum a brilhar, por meio da vogal 

 
4 Lafetá mostra como o vocábulo “assim” forma, em seu isolamento, o gesto a indicar o que se vê: “[...] O poeta 

[...] faz quase um gesto com a mão, como se quisesse imobilizar o quadro em sua beleza” (LAFETÁ, 1986, p. 

186-187). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

41 

aberta da tônica de “girassol”, fonema quase único, nos versos, acompanhado, apenas, da 

vogal tônica de “Te olho”, assumindo, na materialidade sonora, a abertura do círculo solar e 

floral, assim como a transcendência suave das folhas da flor, de forma a atualizar a metáfora.  

A música dos versos aproxima-se ainda da música religiosa de origem africana, 

estudada por Mário de Andrade, que participou, inclusive, de cerimônia de fechamento de 

corpo, durante sua viagem etnográfica ao Nordeste, no intuito de compreender essa expressão 

cultural. Com base em seu trabalho de pesquisa e em leituras, o estudioso escreveu a 

conferência “Música de feitiçaria no Brasil”, em 1933, lida depois na Escola Nacional de 

Música do Rio de Janeiro e no Conservatório Dramático e Musical de São Paulo, como 

lembra Oneyda Alvarenga (ALVARENGA, 1983, p. 11). No texto, as considerações do 

musicólogo sobre a cadência da música religiosa africana nos levam a pensar no poema 

“Girassol da madrugada”. 

De acordo com Mário, há três desenvolvimentos rítmicos, na nossa “música de 

feitiçaria”. Nas expressões religiosas de “origem imediatamente africana”, é comum a 

“violência do ritmo rebatido, [em que] um pequeno motivo rítmico é repetido centenas de 

vezes, de forma a provocar a obsessão”, que dá lugar, de acordo com o estudioso, à 

coreografia e à dança, como pode ser conferido, em pontos de Oxum, por exemplo, em que a 

melodia é acompanhada pela repetição da célula rítmica. A segunda maneira do ritmo não 

induz ao bailado, por ser formada por melodias livres, próximas do recitativo, em algumas 

vezes, “de andamento lerdo, [...] eminentemente dubitativos, [que] deixam o ser 

eminentemente indeciso, vago, cismarento”, apresentando-se, em outras vezes, de forma mais 

incisiva, sem “vagueza rítmica”. Já a terceira “consiste em introduzir episodicamente no 

decorrer duma linha fortemente ritmada, pequenos acrescentamentos de tempo, em geral um 

tempo, o que desloca perturbadoramente os acentos e o compasso” (ANDRADE, 1983, p. 37; 

39-40). 

Como afirma Lafetá, em “Girassol da madrugada”, “a linguagem se desata, os versos 

crescem e correm um para o outro, fluentes, obedecendo a um ritmo respiratório tão 

naturalizado e coloquial quanto artístico e ‘invisível’” (LAFETÁ, 1986, p. 183). A 

naturalidade do ritmo a esconder a fatura técnica, em versos que parecem soltos, indecisos e 

lentos, contém algo das melodias livres da música de feitiçaria, capaz de levar ao estado de 

indecisão do corpo, afastando o eu lírico da clareza racional. 
 
 

A camada sonora [de “Girassol da madrugada”] tem muitas sutilezas. Se o ritmo 

discreto potencia e modula o ritmo da linguagem coloquial, as assonâncias, as 

aliterações, as pausas e a entoação dos versos ajudam a compor a música que 

sublinha e de certo modo dissolve o sentido lógico. (LAFETÁ, 1986, p. 186). 

 

 

Assim, por meio da sonoridade, além de atualizar a capacidade entorpecedora da 

música de feitiçaria, no poema em que o amado se aproxima das formas de Oxum e de 

Logum, o abandono do sentido lógico mostra o eu lírico entregue ao que está além da 

racionalidade, às formas do ingênuo, representadas, no poema, pela flor, das quais fala 

Schiller. 

Além da aproximação às melodias livres da música de feitiçaria, percebe-se que, por 

baixo do efeito natural dos versos, sua organização, por meio do trabalho preciso do poeta, é 

realizada de forma a reproduzir os acrescentamentos de tempo da música religiosa negra, na 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

42 

sua terceira forma rítmica, apontada por Mário de Andrade, como se pode conferir, por meio 

do desdobramento da análise realizada por João Luiz Lafetá. 

O estudioso, detendo-se na primeira estrofe do poema, mostra como os versos se 

organizam no uso de células rítmicas próximas de pés gregos. Por meio da observação das 

sílabas tônicas, presentes na sétima, na décima, na décima terceira e na décima sexta sílabas 

do primeiro verso, Lafetá aponta quatro anapestos lentos e solenes – “De uma canTAN/te 

aleGRI/a onde RI/em-se as AL/vas uiAras5”. Já o verso seguinte, num contraste, é “mais 

movimentado, mais vivo e rápido, formado por dois jambos, um anapesto e outro jambo” – 

“Te O/lho co/mo se DE/ve oLHAR” –, sendo ainda finalizado pela palavra “contemplação”, 

que forma um péon quarto, pé métrico presente também no início do primeiro verso – “De 

uma cantante” –, ambos ligados pela lentidão que ressalta o conteúdo semântico. 

O estudo de Lafetá, assim, mostra a presença, no poema, da herança clássica. No 

entanto, o desenho dos versos aproxima-se também da quebra da regularidade, própria de um 

dos modelos rítmicos de origem africana, apontados por Mário, em Música de feitiçaria no 

Brasil, construída nas linhas que remetem a Orixás da religião africana. No esquema proposto 

por Lafetá, a solenidade do primeiro verso é cortada pela alegria e vivacidade, mas, além 

disso, na justaposição de três jambos curtos, intercalados por um anapesto, há a sensação de 

“pequenos acrescentamentos de tempo” que “desloca[m] perturbadoramente os acentos e o 

compasso”, inseridos em meio à “linha fortemente ritmada” (ANDRADE, 1983, p. 40) dos 

versos, quase um requebro, feito da organização de pés gregos. 

Nos dois últimos versos da estrofe, Lafetá vê o mesmo modelo de intercalação 

constante de pés gregos, já que são formados pela alternância regular jambo/ péon quatro/ 

jambo/ péon quatro – “E a LÂ/mina que a LUZ/ tauXI/a de indoLÊN/cias” –, do primeiro 

verso, que tem continuidade no primeiro seguimento do segundo, feito de jambo/ péon quatro/ 

jambo – “É TO/da um esplenDOR/ de TI”. O estudioso percebe a inversão de padrão na 

última parte do verso, formada por um dátilo, um troqueu e um jambo – “RIso esco/LHIdo 

/no CÉU”, classificando-a como “surpreendente”. Tendo isso em mente, podemos afirmar que 

a surpresa constatada pelo estudioso compõe, junto com a organização dos primeiros versos, o 

requebro dado pelo deslocamento da regularidade do compasso, própria da música de 

feitiçaria. 

Assim, entre o balanço da África antiga, trazido ao Brasil por meio da escravidão, e o 

ritmo grego, herança que recebemos da colonização europeia, está a identidade múltipla do 

brasileiro, procurada pelo modernista que, em seus versos, ao lado da retomada do ritmo 

africano religioso, remete à tradição clássica, conhecida por Mário, inclusive, por meio de 

suas leituras rigorosas de poetas parnasianos6.  

De acordo com Schiller, diferente das civilizações atuais que, no seu desenvolvimento, 

divididos entre o sensível e o racional, acabaram abandonando “a natureza através da 

sofisticação, antes de poderem retornar a ela pela razão” (SCHILLER, 2002, p. 35), os gregos 

uniam “a juventude da fantasia à virilidade da razão” (SCHILLER, 2002, p. 36). 
 
[Na civilização grega antiga], por mais alto que a razão se elevasse, trazia sempre 

consigo, amorosa, a matéria, e por fina e rente que a cortasse, nunca a mutilava. 

Embora decompusesse a natureza humana e a projetasse, ampliada em suas partes, 

 
5 A barra divide os anapestos, jambos e píons quatro dos versos. 
6 As leituras dos parnasianos realizadas por Mário de Andrade podem ser conferidas nos trabalhos de mestrado e 

de doutorado de Ligia Rivello Baranda. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

43 

em seu magnífico círculo divino, não a dilacerava, mas a mesclava de maneiras 

diversas, já que em deus algum faltava a humanidade inteira. (SCHILLER, 2002, p. 

36). 

 

 

Dessa forma, por meio do compasso grego, o eu lírico se aproxima, no poema, da 

totalidade dessa civilização, como a define Schiller, almejada, nos versos, também, por meio 

do encontro de pares de simetrias, como o amado e seu reflexo no espelho da água, a invocar 

Narciso, Oxum e Logum, ou os olhares dos amantes, pessoas separadas, em sua 

individualidade, mas que possuem, em si, algo do outro – “É feliz/ Deixar que o meu olhar te 

conceda o que é teu” –, assim como por meio do encontro da flor terrestre do Girassol, parte 

do ingênuo sensível presente na natureza de que fala Schiller, e da razão apolínea do astro 

solar que a ilumina, sem causar, nela, no entanto, o fechar pudico do olhar. O encontro 

amoroso, portanto, parece harmonizar as partes do homem moderno fragmentado, 

multiplicidade que marca o poeta, em seu traje de arlequim, assim como as partes do país que 

procura apreender, por meio de estudos, pesquisas e pela escrita da obra literária. 
 
 

Eternamente acorrentado a um pequeno fragmento do todo, o homem [atual] só pode 

formar-se enquanto fragmento; ouvindo eternamente o mesmo ruído monótono da 

roda que ele aciona, não desenvolve a harmonia de seu ser e, em lugar de imprimir a 

humanidade em sua natureza, torna-se mera reprodução de sua ocupação, de sua 

ciência. [...] A letra morta substitui o entendimento vivo, a memória bem treinada é 

guia mais seguro que gênio e sensibilidade. (SCHILLER, 2002, p. 37). 

 

 

Assim, é no encontro amoroso, a carregar em si a contemplação da arte, que o poeta 

acena com a completude desejada, próximo, dessa forma, do pensamento de Schiller, que 

acredita ser a educação estética a única maneira de unir, no ser humano, as partes da razão e 

do sensível. 

 Dessa forma, se em “Poemas da negra” o poeta buscou na mulher incorporada à 

natureza aquilo que ele, ao lado da razão deixava escapar, numa fuga angustiada, finalizada 

pelo desfazimento da união efêmera dos contrários, o eu lírico de “Girassol da madrugada” 

pode sorver, na calma do amor suave, o encontro que o livraria da separação do sensível e do 

racional que, se foi fundamental para o progresso civilizatório, como lembra Schiller, é um 

estado em que “o predomínio da faculdade analítica rouba necessariamente a força e o fogo à 

fantasia” (SCHILLER, 2002, p. 39), ou seja, à criação poética, aproximando o amor do 

movimento de criação artística. 

 O interesse de Mário na cultura grega pode ser percebido por meio de sua biblioteca, 

preservada no Instituto de Estudos Brasileiros da USP, já que, entre outros livros, nela, estão 

presentes os volumes Platon. Phèdre ou la beauté dês ames. Traduction intégrale et nouvelle 

avec notes suivie du traité de Plotin sur Le Beau par Mario Meunier. Paris: Payot, 1922 e 

Platão. Fédon, diálogo sobre a alma e morte de Sócrates. Tradução de Ângelo Ribeiro, com 

prefácio de Leonardo Coimbra. Rio de Janeiro; Porto: Annuario do Brasil; Renascença 

portuguesa, 1920. Com atenção à marginália registrada no volume de Fédon, assim como à 

presença, na biblioteca, do exemplar de Phèdre, sem anotações e marcas de leitura, é possível 

compreender como a herança clássica contribui para o processo de criação do lirismo amoroso 

de “Girassol da madrugada”. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

44 

 Em Fedro, Sócrates dialoga com o belo rapaz, partindo de considerações feitas por 

Lísias, homem que acredita ser melhor “alguém ceder às instâncias de quem não lhe dedica 

amor a entregar-se a quem o ama de verdade” (PLATÃO, 2011b, p. 61). Para decidir se o 

amor é benéfico ou não, o filósofo, na conversa com o moço, procura defini-lo, alinhando-o, 

num primeiro momento, aos desejos da carne e à intemperança, de forma a colocá-lo em 

contradição à “procura do bem”, e concordando com Lísias.  

 No entanto, mais adiante, ao reconhecer que “se Eros é um dos deuses ou algo divino, 

como realmente é, de nenhum jeito poderá ser pernicioso” (PLATÃO, 2011b, p. 99), Sócrates 

resolve fazer uma retratação (ou palinódia), já que se descobriu em erro, encantado que estava 

pelo brilho da própria teia argumentativa – “Foi mentira quando eu disse que, tendo o jovem 

um apaixonado, é preferível entregar-se a quem não lhe dedique amor, por delirar o primeiro e 

ser o outro equilibrado” (PLATÃO, 2011b, p. 103).  Nesse segundo modo de pensar, para 

Sócrates, o delírio amoroso é o mesmo que está presente no dom da profecia, só podendo ser, 

portanto, louvável, já que ela é benéfica aos homens. Além disso, o estado alterado está 

presente ainda na arte da palavra, que se manifesta por meio das musas, não podendo, por 

isso, ser considerado malfazejo. 
 
 

Quando [o delírio] se apodera de uma alma delicada e sem mácula, desperta-a, 

deixa-a delirante e lhe inspira odes e outras modalidades de poesia que, celebrando 

os numerosos feitos do passado, servem de educar seus descendentes. Porém, quem 

se apresenta às portas da poesia sem estar atacado do delírio das Musas, convencido 

de que apenas com o auxílio da técnica chegará a ser poeta de valor, revela-se, só 

por isso, de natureza espúria, vindo a eclipsar-se sua poesia, a do indivíduo 

equilibrado, pelo do poeta tomado de delírio. (PLATÃO, 2011b, p. 105). 

 

 

Dessa forma, o delírio que invade o peito do apaixonado é o mesmo que forma o 

impulso lírico, uma das partes da poesia, ao lado da técnica artística, como lembra Mário de 

Andrade, no “Prefácio interessantíssimo” de Pauliceia desvairada, citando o poeta belga Paul 

Dermée – “Arte, que, somada a Lirismo, dá Poesia” (ANDRADE, 2013, p. 63). Assim, se 

estão invadidos pelo delírio o verdadeiro poeta e quem ama, os versos de “Girassol”, 

enquanto busca dar forma ao amor definido em Fedro, está se aproximando do Belo. 

Para a compreensão de “Girassol da madrugada”, é importante aproximarmos 

considerações de Schiller às duas formas de compreender o amor, como estão em Fedro, 

visto, inicialmente, na fala do filósofo grego, como maléfico, já que estaria associado aos 

desejos carnais, sendo, depois, considerado um bom sentimento, por ser semelhante ao delírio 

que inspira profecias e a escrita literária.  

De acordo com Ricardo Barbosa, o filósofo alemão acredita que, “para o homem vir a 

ser o que é, ou seja, aquilo para o que foi determinado pela natureza e pela razão, [...] deve 

percorrer três níveis: o físico, o estético e o moral” (BARBOSA, 2004, p. 41-42). No primeiro 

nível, o ser humano apresenta total sujeição à natureza, desejando-a ou temendo-a. Essa fase, 

na forma como é descrita por Schiller, é semelhante à descrição feita em Fedro da entrega 

amorosa aos apetites naturais do corpo, na primeira definição socrática do amor. Já o segundo 

nível do desenvolvimento humano, denominado estético, por Schiller, aproxima-se da 

segunda maneira com que o filósofo grego define o sentimento. 
O segundo nível [para Schiller], o da contemplação estética – ‘a primeira relação 

liberal do homem para com a natureza que o cerca’ – é a mediação que torna 

possível sua transição do físico ao moral, pois o livra da necessidade que o acorrenta 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

45 

ao estado físico: ‘o desejo destrói seu objeto, a contemplação não o toca’. O prazer 

do desejo não se confunde com o da contemplação, pois neste não há desejo. Ele se 

satisfaz com a ‘mera representação’ do objeto, ‘indiferente diante da existência do 

mesmo’. À base da contemplação está assim o que para Kant era a condição 

fundamental para o ajuizamento do belo: a atitude desinteressada. (BARBOSA, 

2004, p. 42, grifos no original). 

 

 

Os versos de “Girassol da madrugada”, por meio do encontro amoroso, constroem 

uma representação do segundo nível do desenvolvimento humano, como apontado por 

Schiller, na medida em que se configura como contemplação – “Te olho como se deve olhar, 

contemplação” –, numa atitude próxima da indiferença, desejada longamente por Mário de 

Andrade, que pôde conferi-la nas atitudes do homem com maleita, descrito em O Turista 

Aprendiz, base da compreensão do Belo.  

Ao mesmo tempo, os versos estão associados ao amor descrito na palinódia de 

Sócrates, em Fedro. De acordo com o filósofo, o sentimento é despertado quando, por meio 

do olhar, a beleza terrena é capturada, fazendo lembrar o belo do mundo das ideias. Esse 

contato com a beleza, que pode fazer o não iniciado procurar o prazer animalesco que macula 

(PLATÃO, 2011b, p. 119), quando travado pelo iniciado, “que tantas coisas belas já 

contemplou no céu”, ao ver na feição de um jovem algo do divino, “fixando a vista no objeto, 

venera-o como a uma divindade”, ao encontrar, no outro, as qualidades do deus a que se filia 

– “Os acompanhantes de Zeus procuram um amado de alma igual a Zeus” (PLATÃO, 2011b, 

p. 119-123). Em “Girassol da madrugada” o amor e a beleza do outro, assim como em Fedro, 

são encontrados por meio da visão do eu lírico, que contempla o girassol, flor aberta também 

numa espécie de olhar. Além disso, como os iniciados descritos por Sócrates, no lugar de se 

entregarem ao amor de ímpeto animalesco, os amantes do modernista veneram-se como 

divindades, vendo-se como Narcisos, Oxuns e Loguns um nos olhos do outro, num 

espelhamento que mostra terem em si a parte da divindade que enxergam no par. 

Sócrates, ao descrever para Fedro como se estabelece o amor entre dois seres, lembra 

que aquele que ama, depois de ter percebido, pelos olhos, no amante, algo de “aspecto divino” 

(PLATÃO, 2011b, p. 119), tem sua alma tomada por “ebulição e efervescência” (PLATÃO, 

2011b, p. 121) e sente, assim como Zeus, ao se apaixonar pelo jovem Ganimedes, a fonte da 

“corrente do desejo”, com suas ondas, enchendo-o completamente até extravasar, atingindo o 

ser amado. 

 
 

De seguida, como um sopro, ou melhor, um som que, ao incidir em corpos sólidos e 

lisos, retorna ao ponto de partida: assim também, pelo caminho dos olhos reflui para 

o amado a corrente da beleza, via de acesso natural para chegar à alma, que ela 

enche inteiramente [...], enchendo de amor, no mesmo passo, a alma da criatura 

idolatrada. Sim, ele também ama, porém [...] é incapaz de explicar o que se passa 

[...], não sabe dar a razão do seu padecimento, por não perceber que ela se vê no seu 

amante como num espelho; [...] deseja-o ardentemente, como é desejado, por haver 

do seu lado a imagem refletida do amor. (PLATÃO, 2011b, p. 131). 

 

 

O eu lírico do poema de Mário de Andrade é tomado pelo esplendor divino das águas 

do rio de Oxum, numa “corrente do desejo”, no encontro com o amado, sentindo-se a diluição 

da água do outro, a amar pelos olhos. Como na descrição de Sócrates, o amor extravasa e 

precisa dar ao outro o que veio dele mesmo – “que o meu olhar te conceda o que é teu” –, 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

46 

sentindo em si a marca do amado – “encontro em mim mesmo uma espécie de abril/ Em que 

se espalha o teu sinal”, num jogo amoroso de espelhamento. Além disso, no quarto poema da 

série, o momento noturno de amor é marcado por “búzios e bumbas e tripúdios invisíveis/ 

Porque a divindade muito naturalmente virá”, em que o curso do rio amoroso atinge o outro, 

por meio de “búzios” instrumento de sopro, de uso religioso, invocando o som amoroso que 

parte do olhar do amante, ao mesmo tempo em que, ao lado de bumbas, forma parte de 

instrumentos da música de feitiçaria, a evocar os deuses do enlace amoroso. 

Se o encontro com o outro, tal como descrito por Sócrates, pode ser relacionado ao 

segundo nível da evolução humana, mostrada por Schiller – o estético –, os trechos de outro 

livro de Platão, Fédon, ligam-se ao nível moral, terceiro patamar descrito pelo filósofo 

alemão, em que se vai além da junção do sensível e da razão. 
 

 

[De acordo com Schiller], na complacência da contemplação livre inaugurei portanto 

minha racionalidade sem ter deposto ainda minha sensualidade. Fiz a importante 

experiência de que sou mais e tenho mais em mim do que uma mera força passiva, e 

comecei a exercitar uma forma superior [...]. Mais um nível adiante e eu ajo porque 

agi, ou seja, quero porque conheci [...]. Aqui, no terceiro nível, deixo a sensibilidade 

totalmente atrás de mim, e me elevei à liberdade dos espíritos puros. (SCHILLER, 

2009, p. 116). 

 

 

No texto que reproduz o debate entre o filósofo e alguns amigos, momentos antes da 

execução de sua pena, Sócrates procura provar a imortalidade da alma, associando-a ao que 

não perece e mostrando-a diferente do corpo, que se degrada depressa. Ao fazer isso, quer 

valorizar a atitude do filósofo que procura não se submeter apenas a desejos corporais, como 

acontece quando o ser humano se entrega a “amores selvagens” (PLATÃO, 2011a, p. 117), 

como se pode conferir por meio do trecho a seguir, único assinalado, por Mário, em seu 

exemplar, com dois grifos na lateral direita, com o lápis. 
 

 

Para a raça dos deuses [depois da morte] não é permitido passar os que não 

praticaram a Filosofia nem partiram inteiramente puros, mas apenas os amigos da 

Sabedoria. É por isso, meus caros Símias e Cebes, que os verdadeiros filósofos se 

acautelam contra os apetites do corpo, resistem-lhes e não se deixam dominar por 

eles; não têm medo da pobreza nem da ruína de sua própria casa, como a maioria 

dos homens, amigos da riqueza, nem temem a falta de honrarias e a vida inglória, 

como se dá com os amantes do poder e das distinções [...]. (PLATÃO, 2011a, p. 

121). 

 

 

No entanto, nos versos de “Girassol”, não aparece o desejo de ascensão à etapa moral 

de que fala Schiller ou o estágio de pureza descrito por Sócrates, nos trechos grifados, em 

Fédon. Ao contrário, sem deixar de lado a experiência sensível, os amantes realizam o 

encontro amoroso e sagrado, em que, fora do tempo mundano, retiram do corpo a pureza sem 

impaciência. Dessa maneira, o amor, em “Girassol”, é semelhante ao estado do eu lírico, no 

poema XXXIII, de Losango cáqui, aberto por citação de Platão – “Prazeres e dores prendem a 

alma no corpo [...]. Consequentemente, é impossível a ela chegar pura nos infernos” –, mas 

desenvolvido de maneira a negá-la – “Meu gozo profundo ante a manhã sol [...]/ Já estou livre 

da dor.../ Mas todo vibro da alegria de viver// Eis porque minha alma inda é impura” 

(ANDRADE, 2013, 180-181). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

47 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALVARENGA, Oneyda. Introdução. In: ANDRADE, Mário de. Música de feitiçaria no 

Brasil. Introdução e organização de Oneyda Alvarenga. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia; Brasília: 

INL, Fundação Nacional Pró-memória, 1983. p. 11-21. 

 

ANDRADE, Mário de. Música de feitiçaria no Brasil. Introdução e organização de Oneyda 

Alvarenga. Belo Horizonte: Ed. Itatiaia; Brasília: INL, Fundação Nacional Pró-memória, 

1983. 

 

_____. Poesias completas. Vol 1. Edição de texto apurado, anotada e acrescida de 

documentos por Tatiana Longo Figueiredo e Telê Ancona Lopez. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2013. 

 

_____. Cartas de Mário de Andrade a Murilo Miranda (1934-1945). Organização de Raúl 

ANTELO. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1981. 

 

BARBOSA, Ricardo José Corrêa. Schiller & a cultura estética. Rio de Janeiro: Jorge Zahar; 

Ed., 2004. 

 

LAFETÁ, João Luiz. Figuração da intimidade. São Paulo: Martins Fontes, 1986. 

 

PLATÃO. Fédon. Texto grego de John Burnet; tradução de Carlos Alberto Nunes; editor 

convidado Plínio Martins Filho; coordenação de Benedito Nunes e de Victor Sales Pinheiro. 

Belém: ed. UFPA, 2011a. 

 

______ Fedro. Texto grego de John Burnet; tradução de Carlos Alberto Nunes; editor 

convidado Plínio Martins Filho; coordenação de Benedito Nunes e Victor Sales Pinheiro. 

Belém: ed. UFPA, 2011b. 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. Ilustrações de Pedro Rafael. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2001. 

 

SCHILLER, Friedrich. A educação estética do homem. Trad. de Roberto Schwarz e de 

Márcio Suzuki. São Paulo: Iluminuras, 2002. 

 

______ Cultura estética e liberdade. Organização de Ricardo Barbosa. São Paulo: Hedra, 

2009. 
 

Recebido em 12/11/2016 

Aprovado em 23/12/2016 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

48 

Um banquetinho ao rés-do-chão e 
O banquete para edição. Obra 
inacabada?1

 

 

A trivial banquet for the newspaper and O banquete prepared for a book. 

Unfinished work? 
 

 

Lilian Escorel de CARVALHO2 

 

 
RESUMO: Este artigo decorre de O banquete de Mário de Andrade: edição fidedigna e estudo genético, 

pesquisa de pós-doutorado por mim realizada entre 2010 e 2012, com bolsa FAPESP, vinculada ao projeto 

temático Estudo do processo de criação de Mário de Andrade nos manuscritos de seu arquivo, em sua 

correspondência, em sua marginália e em suas leituras, FAPESP/IEB/FFLCH -USP, coordenado pela Profa. 

Dra. Telê Ancona Lopez. O banquete, obra interrompida pela morte do autor, mas fundamental no âmbito de 

suas ideias estéticas, ficou restrita a uma publicação póstuma de 1977. O texto então estabelecido por Jorge Coli 

e Luiz Dantas não pôde contar com as contribuições da crítica genética, que permite elucidar fases da criação, 

bem como estabelecer o diálogo dela com outros documentos do processo criativo do autor. Em minha pesquisa, 

propôs-se novo estabelecimento do texto, a partir do confronto das versões nos manuscritos de Mário de 

Andrade com a versão na edição de Jorge Coli e Luiz Dantas. O texto por mim fixado foi acompanhado de um 

dossiê genético e de uma apresentação para a nova edição. Este artigo corresponde à reescritura desta 

apresentação. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Mário de Andrade. Manuscritos. Edição de texto. Crítica Genética. Obra inacabada. 
 

 

 

ABSTRACT: This article is derived from O banquete [The banquet] by Mário de Andrade: text edition and 

genetic study, post-doctoral research made by me between 2010 e 2012, sponsored by FAPESP and linked to the 

thematic project Study of Mário de Andrade’s creative process in the manuscripts of his archive, in his 

correspondence, in his marginalia and in his readings, FAPESP/IEB/FFLCH -USP, led by Prof. Dr. Telê Ancona 

Lopez. O banquete [The banquet], work remained unfinished due to the author’s death, but fundamental for his 

aesthetics ideas, was restricted to a posthumous edition in 1977. The text established then by Jorge Coli and Luiz 

Dantas could not count on the genetic criticism contributions, which enable to elucidate the creation phases and 

connect them with other writing documents of the author’s creative process. In my research, a new text edition 

was proposed, comparing Mario de Andrade’s manuscripts versions with the text presented in Jorge Coli’s and 

Luiz Dantas’s edition. A genetic dossier and an essay presenting the new edition followed the text established by 

me. This article corresponds to a rewriting of such essay. 

 
1 Pesquisa de pós-doutorado, O banquete de Mário de Andrade: edição fidedigna e estudo genético (2012), 

realizadas com bolsa FAPESP e sob a orientação de Telê Ancona Lopez (IEB-USP).   
2 Doutora em Letras, Literatura Brasileira, pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da 

Universidade de São Paulo (FFLCH-USP). Pós-doutorado em Literatura Brasileira, no Instituto de Estudos 

Brasileiros da Universidade de São Paulo (IEB-USP). Tese, A revista francesa L’Esprit Nouveau na formação 

das ideias estéticas e da poética de Mário de Andrade (2008), e pesquisa de pós-doutorado, O banquete de 

Mário de Andrade: edição fidedigna e estudo genético (2012), realizadas com bolsa FAPESP e sob a 

orientação de Telê Ancona Lopez (IEB-USP). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

49 

 

 

KEYWORDS: Mário de Andrade. Manuscripts. Text edition. Genetic criticism. Unfinished work. 

 

 

 

Em 16 de junho de 1943, em carta ao jovem escritor Fernando Sabino, Mário de 

Andrade, ao tratar do romance Café, inacabado, traz a primeira menção ao que viria a ser O 

banquete, obra também inacabada no arquivo do escritor: 
 

 
“Me lembrei de um livro de combate, que se chamaria Vademecum para os artistas 

de boa-intenção, uma espécie de divagações sobre estética, arte, o artista, 

funcionalidade da arte, do artista, da obra-de-arte. Guarde pra você o que estou lhe 

contando. Se trata apenas de um projeto muito vago, de que nada está escrito, só 

imaginado em desordem. E se você contar vai ser esse sofrimento chato de todo dia 

a gente escutar ‘E o Vademecum como vai?’, coisas assim. […] Seria um livro como 

o de Tolstoi 3 , nada científico mas cheio da minha verdade pessoal, de grande 

violência moral, drástico: ou o artista é honesto ou é filho da puta. Coisas assim, mas 

sem palavra feia. Em todo caso, não sei nada e nem a você dou o direito de me 

perguntar nunca ‘Em que ficou o projeto do Vademecum’, te mando naquela parte”. 

(SABINO; ANDRADE, 2003, p. 112-113). 

 

 

O projeto ganhou materialidade. Concretizou-se em uma pasta com poucas anotações 

de trabalho, conforme se verifica no arquivo do escritor no dossiê d' O banquete. De cartolina 

rosa, desbotada, com o título Vademecum a lápis azul e grifo duplo, a pasta reúne notas que 

ensaiam o título do livro de combate e apontam assuntos a serem desenvolvidos. Lá está, sem 

data, a grafite, em uma folha destacada de bloco, o nome confidenciado a Fernando Sabino: 

Vademecum/para os/Artistas de Boa Intenção (Título do Livro). Também sem data, mas 

provavelmente anterior, acha-se o plano de um livro, Arte, em uma folha de papel jornal. 

Notas avulsas, a maioria com a chamada Vademecum, destacam temas como pintura e 

assunto, obra de arte, moral estética e artística, funcionalidade da arte. 

Vademecum/Funcionalidade da Arte é o único apontamento com a data assinalada, remetendo 

a criação, in statu nascendi, para agosto de 1943.  

Pouco depois, setembro desse ano, em carta novamente ao escritor mineiro, Mário não 

comenta sobre o projeto Vademecum, mas discute noções relacionadas. Abordando A Marca, 

novela então concluída por Fernando Sabino, chama a atenção do jovem escritor para o 

problema da participação do artista na sociedade: 
 

 
“Só um problema existe pra um momento humano da vida como este que estamos 

vivendo: quem não é por mim, é contra mim. Nem você, nem nenhum artista, poderá 

nem que queira não participar. Existem duas forças mais uma vez empenhadas em 

luta de vida ou de morte, digamos mais ou menos eufemisticamente: a força da 

coletividade e a força da chefia. Ou você não-conformistamente se inclui na 

coletividade ou conformistamente se vende à chefia. De forma que si V. escreve 'A 

Marca' e ainda por cima arreia a sua obra-de-arte de tão grandes elementos de beleza 

 
3 Mário de Andrade refere-se provavelmente ao O que é arte?, do autor russo. Em sua biblioteca, acha-se a 

edição em italiano, anotada por MA: TOLSTOI, Leone. Che cosa é l'Arte?. Milano: Editori Fratelli Treves, 

1916. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

50 

e encantação, queira ou não queira, você está servindo a uma das duas forças que 

lutam. […] Você pode não participar da vida, mas a sua obra, si não for um 

elemento do seu combate (o que é nobre), será elemento pro combate dos outros.” 

(SABINO; ANDRADE, 2003, p. 144, grifos nossos) . 

 
 

 

O assunto, “complexo por demais”, conforme Mário de Andrade previne, vincula-se 

ao que ele denomina funcionalidade da arte e arte de combate. Opõe-se a arte pura e arte 

social. São ideias que se cruzam nos arquivos da criação do escritor e em textos publicados 

por ele. Além da correspondência e do registro nas notas para Vademecum, estão 

desenvolvidas em artigos mencionados pelo próprio Mário a Fernando Sabino, quando este, 

ao concordar com a não validade da arte pura, lhe critica o ser “conscientemente besta”:  
 

 
“Mas quem mandou ser apenas conscientemente besta! Isso de fato não tem graça 

nenhuma pro intelectual brasileiro. […] Porque positivamente não se trata de ser 

besta, nem é besta um Carlos Drummond de Andrade escrevendo os poemas que 

está fazendo agora, nem posso me qualificar de besta nessa seriação de páginas 

sofridas que estão em 'Cultura Musical', na 'Elegia de Abril', no 'Movimento 

Modernista', na 'Atualidade de Chopin', nas crônicas musicais de agora e enfim no 

prefácio do Otávio.”4 .(SABINO; ANDRADE, 2003, p. 143) . 

 

 

Estas ideias também se prolongam em leituras, que nutrem anotações de trabalho. A 

sentença “Quem não é por mim, é contra mim”, destacada no início da carta, por exemplo, 

repete-se em nota que integra o dossiê d' O banquete. Autógrafo a grafite, o apontamento está 

em folha de bloco, anexado ao artigo “A independência do artista”, de Antonio Rangel 

Bandeira, publicado em dezembro de 1943 n' O Estado de S. Paulo. Favorável à arte pura, a 

matéria, lida e recortada pelo escritor modernista, suscita-lhe anotações marginais e oito notas 

apensas, que aqui transcrevo: 
 

 

“Antonio Rangel Bandeira/ A nota (1)”; “Problema da/ funcionalidade/ da arte/ 

Ant. Rangel Bandeira/ Por as palavras de Rangel/ Bandeira na boca de Sioma-/ ra 

Ponga, e discuti-las Jan-/ Jão e Pastor Fido”; “Quem discute / com Siomara o/ 

remodernismo poetico / brasileiro é Pastor/ Fido”; “Arte social/ não existe/ Arte de 

combate/ sim”; “Arte Pura”;  “Profissão Artistica”;  “Quem não é por mim/ é 

contra mim”; “Esta surgindo”5 

 

Destinadas para O banquete, as notas, como se verifica, tratam dos mesmos assuntos 

esboçados para o projeto Vademecum, mas marcam uma distinção: a presença de 

 
4 As crônicas a que Mário alude são aquelas que passara a escrever semanalmente, desde maio do mesmo ano da 

carta, no rodapé “Mundo Musical” na Folha da Manhã. O prefácio foi dedicado ao Ensaios do nosso tempo, do 

poeta e crítico Otávio de Freitas Júnior, publicado em agosto de 1943.  
5 BANDEIRA, Antonio Rangel. A independência do artista. [O Estado de S. Paulo. São Paulo, 23 dez. 1943]. 

Matéria extraída de periódico; Notas MA; notas de trabalho apensas. Em ANDRADE, Mário de, O banquete, 

São Paulo, [1944-1945], Série Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP. 

Classificação do manuscrito feita por mim sob coordenação de Telê Ancona Lopez no Projeto Temático 

FAPESP/IEB/FFLCH-USP: Estudo do processo de criação de Mário de Andrade nos manuscritos de seu 

arquivo, em sua correspondência, em sua marginália e em suas leituras (2007-2011). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

51 

personagens. Então, o que era um “projeto muito vago”, “só imaginado em desordem”, evolui 

para a ficção em um diálogo.  

No dossiê d' O banquete está a pasta Vademecum, mas não estão os primeiros rastros 

do diálogo ficcional. Estes, na verdade, localizam-se fora do dossiê, em Da tradução poética, 

manuscrito que incorpora folhas, reaproveitadas, em que se leem os nomes de alguns 

personagens –“Felix de Cima”, “Janjão”, “Sarah Mendelssohn”, “Siomara”–, e a cogitação 

do título: “O Banquete (O nome não será pretensioso?)”.  

Embora sem data, essas anotações aproximam-se de “Os Tanhaeuseres”, crônica em 

que três personagens, um político, um capitalista e um artista, reúnem-se para ouvir um 

concerto em uma cidade fabular. São Felix de Cima, subprefeito de Mentira, Johny 

Mendelssohn, um milionário, e Jó, um pintor. Publicada em fevereiro de 1944 no “Mundo 

Musical”, na Folha da Manhã, “Os Tanhaeuseres” foi uma espécie de ensaio para O 

banquete, que estreou três meses depois no mesmo espaço, onde desde 1943 Mário de 

Andrade escrevia crônicas sobre o assunto indicado no título do rodapé, mas também sobre o 

que mais o interessasse. Explicando à amiga-discípula Oneyda Alvarenga a presença de artes 

alheias à música em sua coluna, o professor dizia: “no meu mundo musical há de tudo”. No 

próprio rodapé, ele destacara a abrangência temática, afirmando: “[…] fujo mais uma vez das 

semibreves, embora não do Mundo Musical que é a vida, para tratar de um caso do 

Modernismo.”6  

Durante quase dois anos, de maio de 1943 a fevereiro de 1945, Mário de Andrade 

reuniu no “Mundo Musical” um conjunto de 87 crônicas, compreendendo as séries “Do meu 

diário”, “Vida do cantador”, “Arte inglesa” e “O banquete”. Esta última, a mais longa delas, 

foi publicada, com intervalos, entre 4 de maio de 1944 e 22 de fevereiro de 1945, sendo 

interrompida pela morte do autor em 25 de fevereiro. 

Movido por um espírito libertário e inconformista, Mário de Andrade fez do rodapé 

musical seu campo de batalha. Não mais do moço de 1922, mas do homem maduro, que se 

revê nos anos 1940 e se acha em crise, revoltado “contra a vida como está”.7 “O maior 

músico” inaugura o rodapé. A crônica compartilha com o leitor uma informação rara, pois 

esse expoente não é, como se pode supor, um compositor europeu, mas o distante Nyi Erh. 

Servindo-se de uma pequena nota no Music Educators Journal, assinada por Will Schaber, 

Mário de Andrade vale-se das informações sobre o compositor de batalhas, chinês, vítima da 

opressão japonesa, para abrir seu espaço jornalístico de reflexão estética e de combate.   

  Segundo Jorge Coli em Música final, Mário de Andrade dramatiza os dados recolhidos 

na nota, fazendo intervir “o seu condão de romancista”. (COLI,  1998, p.199-200) De fato, 

narra uma história comovente, cujos destaques ─ a composição “Chee-Lai” (Levantai-vos!) e 

“a retirada do saber do litoral para o interior”─ marcam valores prezados: a luta pela 

emancipação de um povo e a defesa do conhecimento. O exemplo de Nyi Erh, músico que 

morreu jovem, ainda lhe convém porque encerra um dos principais fundamentos da arte no 

seu entender, conforme enfatiza na justificativa: 

 

 

 
6 “Fazer a história”, Mundo Musical, Folha da Manhã, 24 ago 1944, na Série Manuscritos Mário de Andrade, 

Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP. Grifos nossos. 
7 Retomo suas palavras na conferência “O movimento modernista”, lida no Itamaraty em 1942 a convite dos 

estudantes de Direito do Rio de Janeiro. Foi depois publicada em Aspectos da Literatura Brasileira, volume de 

ensaios literários em suas Obras Completas. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

52 

“E foi nesta exigência de me caracterizar desde logo, que eu pensei nesta primeira 

crônica, em propor aos que me lerem o músico que eu considero mais sublime do 

mundo moderno, o mais digno de ser admirado e seguido. É um caso em que o 

embaraço da escolha não existe para mim. A arte é um elemento de vida e não de 

sobrevivência, eu já afirmei. Os artistas não existem para ficar ricos ou célebres, 

mas pra auxiliarem o exercício da vida com as suas definições e condenações.” 

(COLI, 1998, p. 31, grifos nossos) 

 

 

N' O banquete, Mário de Andrade repisa essa orientação que intrinca a arte ao 

exercício da vida: 

 
 

“O vulto deste escrito pode levar alguém a crer que tive a pretensão de definir num 

painel vasto, o significado da arte, e em particular expor toda a realidade artística da 

música. Não tive tais pretensões. Não deixei, como devia, de projetar este escrito e 

segui-lo em suas linhas mestras. Mas o segui em suas intenções também, que são, 

não sei se mais modestas, mas de combate às formas atuais da vida, e de analisar 

certas consequências importantes disso para a arte, para a psicologia do artista, e 

da música dos nossos dias, especialmente a brasileira”.8 (grifos nossos). 

 

 

 

Assim se lê em ADVERTÊNCIA, datiloscrito no arquivo do escritor, preso ao preparo 

do diálogo em folhetim para livro. Neste documento com data, “S.P. 2-I-44”, ao explicar a 

extensão da obra, destacando-lhe a difusão no jornalismo, Mário alude à marca ficcional d’O 

banquete – personagens e comportamento: 
 

 

“O tamanho da obra deriva mais das paixões dos conversadores, e do desequilíbrio 

natural de uma obra escrita ao léu das quintas-feiras de um jornal, concebida muito 

menos na forma dum livro, que na forma e no espírito de rodapés sucessivos.”9 

(grifos nossos). 

 

 

 

 De fato, os conversadores reunidos à mesa estendem-se em debates tão acalorados que 

o banquete quase “degenera em batalha”, expressão do narrador. Suas paixões e 

ambivalências parecem desdobramentos das próprias paixões do autor, que, multiplicando-se 

nas personagens por meio da forma dramática, e filosófica, do diálogo, destila seu fel às 

“formas atuais da vida” e às hipocrisias sociais e humanas. O mal-estar percorre o texto, em 

tom sarcástico, costurado de exclamações, pinceladas de lirismo e apartes do narrador/autor, a 

se revelar em reminiscências da vida e da obra.   

Em PROGRAMA, índice que acompanha a ADVERTÊNCIA, o festim é apresentado como 

uma composição musical, que faz alusão à ópera e mistura gêneros. Dividido em doze atos, o 

diálogo compõe-se de uma abertura (peça destinada a anteceder uma ópera): “I - ABERTURA 

- Apresentação dos personagens classe-dominante.”; um divertissement (composição 

coreográfica que se intercalava nos atos das óperas ou se executava no final do espetáculo): 

 
8 Banquete/Advertência. Versão visando a publicação, 1944; datiloscrito original. Em ANDRADE, Mário de, O 

banquete, São Paulo, [1944-1945]. Série Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-

USP. 
9 Idem, Ibidem. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

53 

“IX - O Passeio em Pássaros – É o divertissement do Banquete. [...]”; e um noturno 

(composição de caráter tranquilo e meditativo): “XII – Noturno - Janjão jogado na rua. [...]”, 

que encerra a peça, conforme se pode ler no datiloscrito reproduzido abaixo. 

  
 

 
O Banquete/Programa. Versão visando a publicação, [1944?], 

datiloscrito original, fita preta. Série Manuscritos Mário de Andrade, 

Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP. 

  

 

Em um dia, marcado pelas horas10, a ação desenrola-se em uma pequena cidade, 

chamada Mentira, que se situa em um lugar denominado Alta Paulista. Reunidos à mesa num 

“almoço ajantarado de domingo”, a convite de uma milionária que quer promover um jovem 

músico de talento, os convivas conversam em torno de assuntos vários, convergindo todos 

para a Estética e a Arte, eixo do diálogo: desde a música, motivo do encontro, as iguarias no 

 
10 É o que se verifica no dossiê d’O banquete, em folhas avulsas classificadas como “Plano para o capítulo” pela 

pesquisa, nas quais o escritor divide o almoço pelas horas e partes do repasto. Das 12 folhas de que deveria se 

compor, restaram 7, equivalendo ao terceiro capítulo, “13 horas – Jardim de inverno”, e aos seis finais:  “15,30 

– Doce de Coco”, “16 horas – As Frutas”, “16 e 30 – Passeio no Parque”, “17 horas – O Café”, “18 horas – As 

Despedidas”, “19 horas – Final”. Este conjunto de notas deve ser compreendido no vínculo com outros 

documentos do processo, a saber: “Esquema”, “Programa”, “Sumário” e “Plano Final”. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

54 

repasto, até a literatura, as artes plásticas, o folclore, o esporte, a saúde, e outros temas que a 

morte impediu o autor de tratar: zoofonia, por exemplo. Por meio de personagens-tipo (o 

Político, a Plutocrata, a Intérprete virtuose, o Artista e a Mocidade), em um espaço fabular, 

que faz lembrar as cidadinhas por onde passou o Turista Aprendiz em sua primeira viagem ao 

norte do país em 1927, Mário de Andrade expõe sua crítica e seu pensamento estético sobre o 

Brasil de verdade.     

 A crítica, mordaz e jocosa, manifesta-se já nos nomes das personagens –FELIX DE 

CIMA, SARAH LIGHT, SIOMARA PONGA, JANJÃO e PASTOR FIDO–, na divisão social delas em 

“classe-dominante” (três primeiras) e “não conformistas” (duas últimas), bem como em sua 

caracterização geral de “monstros”: “[...] nem era possível prever outra coisa duma reunião 

que congregava um plutocrata, um político, um compositor pobre e uma cantora famosa. E 

ainda por cima viera se agregar a esse grupo de monstros, um estudante de Direito moço bem 

[...]”. (ANDRADE, 1989, p. 119, grifos nossos). Em todas, Mário de Andrade decalca o 

caricato e o patético, exagerando atributos, destacando feições e atitudes risíveis. No 

conjunto, perfila suas contradições morais, políticas e sociais.  

 FELIX DE CIMA, subprefeito de Mentira, é o típico político ignorante e autoritário, 

simpático e sociável, amigo do povo e dos artistas. Homem do poder, DE CIMA, fascista, 

descendente de italianos com pouca educação e cultura, é desenhado com traços grosseiros, 

que expõem uma aparência física repulsiva e um modo de agir animalesco, fazendo evocar em 

diversos trechos o asno: “Félix de Cima zurrou despeitado”; “Oh! Grunhiu Felix de Cima, de 

cima do seu paladar sabido, narinas arrebatadas, mastigando chupado e de boca aberta, como 

os que sabem comer.”  (ANDRADE, 1989, p. 120, grifos nossos)  

 SARAH LIGHT, anfitriã do banquete, “plutocrata” na definição do autor, representa a 

elite econômica. É milionária, habituada a presidir almoços e “muito acostumada a mandar 

nos outros”. O nome, com H, conforme destaque do escritor no manuscrito, ao combinar-se 

com o sobrenome, esboça uma personagem estrangeira de intrincada nacionalidade: “Israelita 

irredutível”, “nova-iorquina de nascimento, internacional por profissão, e brasileira por 

incrustação”. A insossa salada americana, que oferece no banquete, bem simboliza, no 

contraste com o vatapá, seu cosmopolitismo capitalista e sua brasilidade de convenção. À 

frente dela, está uma mulher de educação refinada, mas incapaz de esconder a erudição de 

verniz. Detestavelmente afeita às aparências, esta “dona da vida”, porém, pode surpreender 

exibindo inteligência e, sobretudo, grandeza feminina. Mais do que isso, sendo 

“totalitariamente a mulher” a quem o homem se rende, por instinto ou por razões que a 

psicanálise deve explicar. É o que o narrador confessa nesta longa passagem, crivada de 

reminiscências do escritor: 
 

 

“Aí Sarah Light se ergueu, violentada pelo ciúme. Aquele gesto era dela, só ela tinha 

o direito de tocar no Pastor Fido ali. ‘Deixe ele, Janjão!’ protegeu ríspida. Se 

inclinou sobre o moço caído na mesa e o envolveu nos braços deliciosos. Brisa do 

entardecer! cheiro de lírios do brejo, infâncias, mães, ternuras, grutas abismais, força 

terrestre quente, gosto, arroubo de sexualidade ilimitável: o moço se atirou nos seios 

dela, possuindo, chorando mais, num choro que sorria encabulado, choro bom, quase 

fingido, sacaneta, bom, mas bom! Sarah Light o erguia extasiada. Nada mais da 

confusão dos sentimentos que a amedrontara de primeiro. A confusão existia sim, 

mas tão grave, tão harmoniosa — o sentimento é como o som, dá sempre sons 

harmônicos — que Sarah Light estava extasiada, completada, convertida ao seu total 

destino, mulher. Foi levando no corpo o rapaz. Havia no terraço um banco (Liceu) 

meio escondido, bom pra ela se tornar totalitariamente a mulher. Único totalitarismo 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

55 

que ela jamais devia ter trocado por outros. E vos garanto que Sarah Light era uma 

grande mulher, que pena... Tive e tenho intenção de a mostrar desagradável, como 

de fato é. Mas nem sempre consigo conservá-la na sua classe de plutocrata, porque, 

pessoalmente, às vezes ela se esquece da classe e de mim, uma grande mulher!” 

(ANDRADE, 1989, p. 127, grifos nossos) 

 

 

 

 O poder feminino tão bem explorado por Mário de Andrade em Sarah Light estende-se 

na outra personagem, SIOMARA PONGA, e na relação entre ambas, pautada pela disputa, 

silenciosa, no domínio, por excelência, da mulher: sedução e beleza. Mais jovem e mais 

bonita do que Sarah, Siomara é a cantora célebre, convidada ao banquete para avalizar o apoio 

que a milionária quer obter do político em favor do jovem músico. Filha de espanhóis, ela 

representa o protótipo do artista virtuose, escravo de qualidades inatas e das expectativas do 

público. Boa moça, prendada e bela, “de inconcebível vaidade”, Siomara é o “xodó de 

Mentira”. Seu trabalho, mais que tudo, é apreciado pelas relações de comadrismo. No 

sobrenome, encerra-se a vocação da “cantora linda”, de “lábios canoros”: 

 
 

“Os senhores conhecem o verbo 'pongar'? é irresistível, Siomara Ponga era uma 

virtuose célebre, coitada, 'pongava' todos os bondes como os meninos da rua, ia para 

onde os ventos sopravam, desde que os ventos fossem públicos. Não que ela 

aderisse, a cantora era suficientemente culta pra não aderir aos tumultos, nem 

mesmo aos tumultos dos seus triunfos diante de um público desfeiteado por agudos 

e trilos. [...] Mas do alto da sua grandeza, da sua cultura, da sua beleza, e também da 

sua escravidão de virtuose, se ela não aderia, ela concedia. [...] Gostasse ou não, 

Siomara Ponga por causa da sua carreira, ou melhor: por causa da sua celebridade 

pública, já não tinha direito mais de gostar de coisa nenhuma nessa vida. E o vício 

da sua destinação, o exterior que escolhera, eram tão fortes sobre ela que, por mais 

que o seu espírito cultivado e o seu gosto espontâneo recalcitrassem, todos os 

aspectos imoderados da triunfalidade a encantavam.” (ANDRADE, 1989, p. 160). 

 

 

 

 Tal não é o destino de JANJÃO, compositor a quem se oferece o banquete. O uso do 

cognome, variante afetiva de Jango para o nome João, se, de um lado, torna o músico popular, 

familiar; de outro, o destitui de importância na escala social. Janjão senta-se “à esquerda da 

dona da casa”, o político “merecera a direita”. É artista pobre, miserável e, ainda por cima, 

feio, como o revelam seu estado depauperado e sua origem racial, inferior na comparação 

com as ascendências europeia e norte-americana dos representantes da classe dominante: 

“artista avis rara envergonhada de uma pureza racial, que só tinha sangue brasílico, negro e 

lusitano”, “pele morena”, “mestiço de apenas quatrocentos anos”, “monstro manso e 

desgraçado”. O corpo desengonçado, “de zebu ossudo”, é sustentado por pés que denunciam 

uma pobreza de dar dó e de envergonhar. Mas se a condição social o envergonha, o gênio 

pode salvá-lo. Janjão é artista maior, ainda que não o saiba, conforme o narrador expõe, ao 

descrever a adoração/desejo que a milionária nutre por ele: 
 

 

“Mas por enquanto ele se deixava apenas adorar, na sem-cerimônia insaciável com 

que a todos os artistas legítimos, amor, glória, adoração, êxtase, aplauso e até 

dinheiro, é o mínimo ingrato que podem lhes dar os homens desse mundo. Embora 

não tivesse a menor consciência disso, como todos os artistas legítimos, Janjão era 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

56 

um monstro camuflado em coisa natural. Monstro manso e desgraçado, mas monstro 

dentro desta nossa vida.” (ANDRADE, 1989, p. 45). 

 

 

 

 Brasileiro, pobre e classe dominada, como Janjão, mas, ao contrário deste, bonito, 

PASTOR FIDO é o último monstro a sentar-se na “távola redonda”. Encontra-se 

inesperadamente com o músico em um parque e dirige-se com ele ao solar de Sarah Light 

para filar a comida da milionária. Assim, ele se apresenta: 

 
 

“Eu sou a mocidade, eu sou o amor... Eu sou a Mosca Azul, de Machado de Assis, 

você já conhece... Pra todos os efeitos públicos e jurídicos, sou brasileiro, maior, 

quintanista de Direito, vendedor de apólices da Companhia de Seguros A 

Infelicidade, e me chamo Pastor Fido. (ANDRADE, 1989, p. 57). 

 

 Além de reverberar os versos “- Eu sou a vida, eu sou a flor/ Das graças, o padrão da 

eterna meninice,/ E mais a glória, e mais o amor” no poema “Mosca Azul”, de Machado de 

Assis, a fala do jovem estudante de Direito ecoa as Juvenilidades Auriverdes, coro 

identificado por “nós” em “As enfibriaturas do Ipiranga”, oratório profano que encerra 

Pauliceia desvairada, primeiro livro de poemas modernos de Mário de Andrade, publicado 

em 1922:  
   

“Nós somos as Juvenilidades Auriverdes!/ […] As forças vivas do torrão natal,/ As 

ignorâncias iluminadas,/ Os novos sóis luscofuscolares/ Entre as sublimes 

dedicações!.../ Todos para a fraterna música do Universal!” [...] “Somos as 

Juvenilidades Auriverdes!/ A passiflora! o espanto!  a loucura! o desejo!”/ Cravos! 

mais cravos para nossa cruz!”. (ANDRADE, 2005, p. 105 e p. 110). 

 

 

  

 Jovem e belo, PASTOR FIDO esconde, conforme se descobre em nota do dossiê, a 

inspiração na figura real do irreverente escritor e jornalista Oswald de Andrade. Corresponde 

também à “burrada”, noção que Mário de Andrade explica na voz de Sarah Light: “Uma das 

manifestações bem caracterizadoras do 'estado da juventude' é a burrada, sou doida por isso. 

O exagero intempestivo, áspero, saltando pra fora do bom-senso: coice em flor da 

sensibilidade ou da inteligência... Isso até repercute no corpo da gente. Enfim: burrada!...”. 

(ANDRADE, 1989, p. 75). Evoca ainda no nome a explícita referência a Il Pastor Fido 

(1589), do poeta Giovanni Battista Guarini. A evocação ao pastor fiel na égloga italiana, que 

se tornou popular no século XVII e cujo enredo, à moda das peças pastoris, trata dos 

desencontros amorosos com desenlace feliz, decalca, pelo humor, a mocidade, quase virgem, 

do estudante a provocar arroubos eróticos na milionária e na cantora.  

 O amor, n'O banquete, aparece no plano da ação, em que os personagens Sarah Light, 

Janjão, Pastor Fido e Siomara Ponga, para além dos laços sociais que os prendem, são 

conduzidos por transportes eróticos e afetivos.11  Na verdade, porém, ele vincula-se, num 

plano mais profundo, à estética de Mário de Andrade, que desde jovem, em 1924, por 

exemplo, já afirmava em conferência literária: “Arte é manifestação permanente de amor. 

 
11  Como exemplo, destaco dois trechos no livro: “Sara Light estava apaixonada por Janjão.”; “Aí Sarah Light se 

ergueu, violentada pelo ciúme. Aquele gesto era dela, só ela tinha o direito de tocar no Pastor Fido.” 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

57 

Afirmemos isso com calma, sem alarido. Na certa que não se trata só do amor que faz 

murmurar o beijo a dois... Não. Se trata daquela fórmula cristã, não menos dionisíaca, do 

‘Amemo-nos uns aos outros.’ Do amor que a arte nasce. O erro de Freud, descobrindo aquela 

tão bonita verdade da arte como sublimação de gestos reprimidos de amor, foi compreender 

essa sublimação sob o ponto de vista sexual.” (ANDRADE, 2001, p. 695, grifos nossos) 

 N'O banquete, essa ideia reaparece na voz de Pastor Fido: “A arte será sempre uma 

proposição de verdades. Porque é um fenômeno de amor. Não de amor sexual mas dessa 

Charitas vermelha incendiada, que você tão bem adivinhou. ” (ANDRADE, 1989, p. 69, 

grifos nossos). 

 No dossiê, em Banquete Assuntos, o sentimento está lá apontado pelo escritor, no 

extenso rol de temas abordados: “Amor, faculdade intelectual, 10 e 11”.12 Preso ao exemplar 

de trabalho das crônicas, este autógrafo a tinta preta, em três folhas, revela o acurado método 

do autor na reescritura das crônicas para livro. Os números 10 e 11 correspondem às páginas 

nos recortes do exemplar de trabalho, numerados pelo escritor. Mário de Andrade ficha e 

acompanha, passo a passo, os temas tratados nas crônicas semanais.   

 “Exemplar de trabalho” é expressão cunhada por Mário de Andrade para definir textos 

seus em livros ou em periódicos, criteriosamente separados para nova escritura visando a uma 

segunda publicação. O exemplar de trabalho d' O banquete foi organizado pelo autor em uma 

pasta de cartolina cinza, com o título a lápis vermelho e grifo duplo: “O Banquete”. Nesta, um 

SUMÁRIO, datado de fevereiro de 1944, posterior, portanto, ao PROGRAMA, antecede o 

conjunto dos recortes das crônicas do rodapé “Mundo Musical”, na Folha da Manhã, 

indicando a relação e o conteúdo geral dos capítulos: inicialmente doze, depois dez, conforme 

reformulação do escritor materializada nas rasuras a tinta preta.  

 Na montagem desse manuscrito, Mário de Andrade extraiu as 23 crônicas do jornal, 

colando-as, em uma coluna, sobre folhas de papel jornal (32,3 x 22 cm), que perfazem o total 

de 92, numeradas parcialmente por ele: 1-80. Então, no exemplar do conjunto das crônicas, 

cada uma corresponde a um grupo de quatro folhas. No cabeçalho, em que consta o título do 

rodapé e da crônica, mais o nome do autor, Mário de Andrade anotou, a tinta preta e a grafite, 

as datas das divulgações e, quase sempre, o nome do jornal. Agregou ao conjunto cinco 

autógrafos em folhas da mesma dimensão e gramatura, servindo de rosto para o início dos seis 

capítulos publicados: “As Apresentações”, “O Encontro no Parque”, “Jardim de Inverno”, “O 

Aperitivo”, “O Vatapá” e “Salada”, última publicação a 22 de fevereiro de 1945.13 

 As rasuras deixadas nas linhas, entrelinhas e às margens dos textos estendem-se até a 

folha 68, conforme a numeração do autor. Refundem, pois, 17 crônicas, equivalendo, nos 

recortes, à parcela que vai de “As Apresentações”, primeiro capítulo, até a terceira publicação 

a 7 de dezembro de 1944 de “Vatapá”, quinto capítulo. O restante não sofreu intervenção 

autógrafa. Corresponde às folhas 69-92, que englobam os recortes da continuação de 

“Vatapá”, em mais cinco partes, e do primeiro fragmento de “Salada”.   

 
12 Banquete Assuntos. Fichamento de assuntos preso a exemplar de trabalho das crônicas, [1944-1945?]; 3 

autógrafos a tinta preta. Em ANDRADE, Mário de, O banquete, São Paulo, [1944-1945]. Série Manuscritos 

Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP. 
13ANDRADE, Mário de. “O Banquete”. Exemplar de trabalho: conjunto de 23 crônicas, extraídas do rodapé 

“Mundo Musical”, Folha da Manhã, São Paulo, 4 maio 1944 – 22 fev. 1945, precedididas de 5 folhas servindo 

de rosto para capítulos; 5 autógrafos a grafite. Em ANDRADE, Mário de, O banquete, São Paulo, [1944-

1945]. Série Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

58 

 A letra do escritor, a tinta preta e a grafite, que se sobrepõe à crônica-diálogo em 

parcelas no folhetim, visa ao diálogo contínuo no livro. Apaga então os rastros do rodapé, 

como as constantes retomadas pelo narrador de elementos do enredo que acordam a memória 

do leitor e o repõem à cena em andamento em grande parte das introduções das crônicas por 

meio de expressões como: “Já contei”, “Como eu falei”, “Como eu ia dizendo”, “Como vimos 

no capítulo anterior”. 

 Mas a mesma cruz que elimina um parágrafo, dispensando uma repetição 

desnecessária no livro, pode servir também para esconder o que o escritor não quer mais 

mostrar. Ao cortar a abertura de “O aperitivo”, que sai em 31 de agosto de 1944, retomando a 

série interrompida em 3 de agosto de 1944, na última parte de “Jardim de inverno”, Mário de 

Andrade não risca apenas o primeiro período que repisa o enredo. Elimina o trecho seguinte, 

que discute as matrizes para O banquete, revelando nas referências evidentes a que apela a 

memória do leitor, Platão e Santa Ceia, outra menos visível, mas mais importante para a 

concepção do que ele chama de seu “banquetinho”: a música grega, derivada da leitura de De 

la musique, de Plutarco, livro em sua biblioteca. Eis o parágrafo retirado, que se transcreve 

abaixo e se mostra no exemplar de trabalho reproduzido em seguida:  
 

 

 

“O Aperitivo – No palacete de Sarah Light,/ que fica num su-/ búrbio de Mentira, a 

simpática/ cidadinha da Alta Paulista, se/ acham reunidos os cinco persona-/ gens 

deste banquete, a milionária,/ o político Feliz de Cima, a céle-/ bre cantora Siomara 

Ponga, o coi-/ tado do compositor Janjão, e Pas-/ tor Fido, um quintanista de Di-/ 

reito. Aliás não se tratava exata-/ mente dum Banquete, mas dum/ almoço ajantarado 

de domingo,/ porque embora Sarah Light tives-/ se o topete de imitar Platão e/ até 

Nosso Senhor Jesus Cristo, o/ secretário da festa que é este vos-/ so criado, se 

inspirou apenas no/ banquetinho mais modesto, oferecido por Plutarco, para contar 

o/ que foi a música grega.”  

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

59 

 
“O Aperitivo”, 31-8-1944. Exemplar de trabalho: conjunto de 23 

crônicas, “O banquete”, extraídas do rodapé “Mundo Musical”, 

Folha da Manhã, São Paulo, 4 maio 1944 – 22 fev. 1945. Série 

Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-

USP. 

 

 

As rasuras de Mário de Andrade correspondem, por fim, à revisão que corrige gralhas, 

abre parágrafos, desbasta adjetivos em excesso, adapta tempos verbais, apura o ritmo das 

frases em nova pontuação, atualiza o vocabulário substituindo, por exemplo, “fita” por 

“filme” na pergunta “ –Você viu a fita “Stormy Weather?”, feita por Sarah Light a Felix de 

Cima. São também, valendo-me de expressão do próprio autor, “reposições de linguagem”. 

Respeitam seu projeto linguístico de assimilação da língua falada no Brasil à escrita. Propõem 

o “si” no lugar de “se”, “pra” no lugar de “para”, “apé” no lugar de “a pé”; abrasileiram 

termos estrangeiros – “tualete” no lugar de “toilette” –, e juntam palavras, formando 

substantivos: bom-gosto, senso-comum, obra-de-arte, etc.   

 Infelizmente o fluxo da criação d' O banquete foi interrompido. Apesar disso, Mário 

de Andrade projetou-o até o fim. Paralelamente ao acabamento dado ao que ia sendo 

publicado em parcelas no jornal, o escritor avançava no trabalho da criação. No dossiê desta 

obra, matérias extraídas de periódicos, cartas separadas de sua correspondência, planos e 

esquemas, fichas e notas de trabalho, versões de trechos para os capítulos previstos e 

reordenados no PROGRAMA, no SUMÁRIO e em um PLANO FINAL dão conta do processo de 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

60 

elaboração do diálogo, que inclui até mesmo uma versão para o final: “Janjão último 

capítulo”. Em 18 de fevereiro de 1945, ele escreve:  

 
 

“[...] Redisponho assuntos do 'Banquete'. Passo a manhã toda reestudando com meia 

angústia as notas e fichas. Com o desenvolvimento, à medida que escrevia os 

artigos, embora tivesse um sumário geral, tudo ficou caótico e superlotado. Só 

consegui de mais eficiente esta manhã fixar 5 assuntos gerais, pra 5 capítulos. Sinto 

que com a ebulição de tanta leitura, podia, neste momento, fixar o sumário do cap. 

Salada, mas me sinto fatigado. Deixo pra amanhã.” (ANDRADE, 1989, p. 41). 

 

 

 

 Três dias antes de morrer, Mário assinala a crise no andamento da criação, mas não a 

abandona. Persiste: “Saiu meu 1º art. Cap. Salada, do Banquete. Insistir? Preferia fazer outra 

coisa mas não sei o quê. Vou examinar os papéis. Examinei e organizei as partes do cap.” 

(ANDRADE, 1989, p. 41)  

 O inacabamento d'O banquete não deriva do abandono, da hesitação ou do 

engavetamento do trabalho, como foi o caso de outros textos não concluídos do escritor e já 

bem estudados e interpretados: Quatro Pessoas; Balança, Trombeta e Battleship; e Café. 14 O 

diálogo sem remate foi obra da fortuna. A morte precoce do autor abortou a reescritura com 

vistas à publicação em livro, bem como o término da criação. Por ironia do destino, o estado 

aberto em que ficou a fatura do diálogo sobre arte e estética acabou refletindo aquilo que seu 

criador defendera para a concretização de uma arte de combate atual, a serviço do social. 

Refiro-me ao dinamismo da técnica do inacabado e ao fazer melhor, conceitos que Mário ali 

desenvolveu. Sem querer, suas ideias teóricas converteram-se em sua própria realidade 

artística e seu banquete ficcional resultou combativo, inconformista e moderno. Entendendo 

moderno por sua abertura circunstancial, que, no entanto, se afina àquela que as artes 

modernas e suas teorias, nos anos 1960 sobretudo, conceberam, ao valorizar os bastidores da 

criação e incorporá-los, muitas vezes, ao produto final. 

 No manuscrito Banquete Assuntos, estão apontadas as noções “Fazer melhor, 12 

(Arte); 19;” e “O Inacabado é dinâmico, 14”, que remetem para as crônicas reunidas em 

“Encontro no Parque” no exemplar de trabalho. Neste segundo capítulo, Janjão e Pastor Fido, 

personagens da classe dominada e não conformistas, como já se apontou na classificação do 

autor, encontram-se pela primeira vez e, antes que se dirijam à mansão da milionária Sarah 

Light, discutem sobre arte e a função do artista na sociedade e em seu tempo. Mais do que um 

debate, o que se acompanha é uma espécie de aula e defesa de tese em que o músico ensina ao 

estudante de Direito a natureza da arte e seu destino. Quanto ao primeiro ponto, ele explica: 

“Toda arte é social porque toda obra-de-arte é um fenômeno de relação entre seres humanos.” 

(ANDRADE, 1989, p.61) E expõe o segundo ponto em resposta à crítica do graduando que o 

acusa de não ter composto sua peça “Esquerzo Antifachista” para o povo:  

 

 
14 ANDRADE, M. Quatro Pessoas. Edição crítica de Maria Zélia Galvão de Almeida. Posfácio Tereza de 

Almeida. Belo Horizonte: Editora Itatiaia Limitada, 1985. _________. Balança, Trombeta e Battleship, ou, O 

descobrimento da alma. Edição genética e crítica de Telê Ancona Lopes. Posfácio Davi Arrigucci Jr. 2. ed. 

revisada e ampliada. São Paulo: Instituto Moreira Salles/Instituto de Estudos Brasileiros, 1994. FIGUEIREDO, 

T. L. Café. O trajeto da criação de um romance inacabado de Mário de Andrade. 2009. 3 vols. Tese (Doutorado 

em Literatura Brasileira) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 

São Paulo. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

61 

 

“O destino do artista erudito não é fazer arte pro povo, mas pra melhorar a vida. A 

arte, mesmo a arte mais pessimista, por isso mesmo que não se conforma, é sempre 

uma proposição de felicidade. E a felicidade não pertence a ninguém não, a 

nenhuma classe, é de todos.” (ANDRADE, 1989, p. 61, grifos nossos). 

 

 

  É, pois, para esse fim, inconformista e de combate, que colaboram o “fazer melhor” e 

a “técnica do inacabado” na arte, defendidos pelo músico e, por trás dele, Mário de Andrade. 

Fazer melhor para o alter ego do escritor modernista não é fazer diferente nem bem feito, mas, 

sim, o novo, que não se acomoda nem se conforma ao status quo. “O artista que não se 

preocupa de fazer arte nova é um conformista, tende a se academizar” (ANDRADE, 1989, p. 

60), Janjão sentencia e chama, por isso, a atenção de Pastor Fido para o valor dinâmico do 

inacabado. Pois, conforme entende, a arte inacabada é essencialmente revolucionária e 

circunstancial. Na longa fala em que disserta sobre as técnicas do inacabado, ele conclui: “O 

acabado é dogmático e impositivo. O inacabado é convidativo e insinuante. É dinâmico, 

enfim. Arma o nosso braço.” (ANDRADE, 1989, p.62) A conclusão decorre de extensa 

exposição, que aqui se destaca no trecho: 

 
 

“As técnicas do acabado são eminentemente dogmáticas, afirmativas sem discussão, 

credo quia absurdum, e é por isto que a escultura, que é por psicologia do material a 

mais acabada de todas as artes, foi a mais ensinadora das artes ditatoriais e religiosas 

da Idade Moderna. Bíblias de pedra...Pelo contrário: o desenho, o teatro, que são as 

artes mais inacabadas por natureza, as mais abertas e permitem a mancha, o esboço, 

a alusão, a discussão, o conselho, o convite, e o teatro ainda essa curiosa vitória final 

das coisas humanas e transitórias com o ‘último ato’, são artes do inacabado, mais 

próprias para o intencionismo do combate. E assim como existem artes mais 

propícias para o combate, há técnicas que pela própria insatisfação do inacabado, 

maltratam, excitam o espectador e o põem de pé.” (ANDRADE, 1989, p. 62). 

 

  

 Percebe-se por aí, e em todo o diálogo, a urgência de Mário de Andrade em armar o 

braço. Ainda no encontro no parque, pela voz de Janjão, compara o momento de sua atuação 

na semana de arte moderna e conclui que, embora destruindo escolas de arte, o movimento 

modernista acabou sendo de construção a serviço da burguesia. No tempo em que escreve O 

banquete, fim da Segunda Grande Guerra, a certeza e a verdade da arte para ele estão na 

destruição. Vale transcrever mais um trecho nesse sentido: 

 
 

“ − ... Já não conseguiria mais construir uma arte que interessasse diretamente as 

massas e as movesse... O melhor jeito de me utilizar, de acalmar a minha 

consciência livre, imagino que será fazer obra malsã...Malsã, se compreende: no 

sentido de conter germes destruidores e intoxicadores, que malestarizem a vida 

ambiente e ajudem a botar por terra as formas gastas da sociedade. Obras que 

entusiasmem os mais novos, ainda capazes de se coletivizar e os decidam a uma 

ação direta...” (ANDRADE, 1989, p. 65). 

 

 

De fato, neste trabalho maduro que representa “o último momento da longa meditação 

sobre a Arte, que atravessa a obra de Mário de Andrade, desde o período das vanguardas até 

1945” (SOUZA, 2005, p.9), conforme avaliou Gilda de Mello e Souza, o escritor se vale do 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

62 

que ele definira como técnica inacabada do teatro para cantar seu grito de guerra e nele 

encetar o seu “último ato”. 

Se nos anos 1920, tempos de revolução na arte e na estética, o poeta “estourou”15 com 

Pauliceia desvairada (1922), abrindo caminho para o Modernismo no Brasil, nos anos 1940, 

ele tinha uma lição a ensinar, uma verdade a revelar, que passou a denunciar em seus escritos, 

conferências e entrevistas de então.16 N’O banquete, esta lição, desenvolvida ao longo do 

diálogo filosófico e teatral, desaguaria num transitório, e sobre-humano, “último ato”: o 

estouro final do artista, esboçado em “Janjão último capítulo”. Eis sua transcrição: 

 
 

“Depois de dizer o belo divino que está na/p.45 do caderno 27 (gaveta secretaria) es-

/toura contra as suas obras 'sociais' 'de/combate' porque executa elas, sabe 

da/transitoriedade delas, quer que funcionem,/e quando chegam aplausos, abraços, 

tele-/fonemas, fica desesperado de raiva, prin/cipalmente porque falam 'É isso 

mesmo!/Continue!Que beleza!'/ No entanto fez pra/ que as obras funcionassem e fica 

indignado, rebaixado!/Ah que mundo de contradições somos nós/os artistas! Que 

miseráveis malfadados!/ No fundo o que queremos mesmo é do-/minar, possuir tudo, 

mas tudo pelo aplau-/so, a admiração e o trevo da glória. Nosso/jeito de dominar só 

tem de diferente o/ser escuso, ser hipócrita, ser sinuoso, e/ não sentar no trono de 

ouro, como Sara/ Light, no trono de comando, como Felix/de Cima ou ainda no trono 

do deli-/rio publico como Siomara Ponga. Nosso/predomínio é por tabela e pela admi-

/ração, pela veneração, pelo amor omni-se-/xual queremos dominar todos os donos da/ 

vida, mas todos, não o do comando só, mas/comandar os que comandam, os que tem/ 

ouro e os virtuoses, e não só eles mas todos/ os [trecho rasurado] escravos deles,/ mas 

todos os escravos negros, índios,/brancos, arianismos, dominar tudo/ e todo. No fundo 

nós queremos ser/Deus, Gloria Patri in excelsis Deo! que-/remos ser Deus, Deus! Nem 

siquer nos/ satisfaz a fome ter o destino dos/ santos intermediários. Deus! E não deixo 

por menos. 

 

  (Acabar aqui talvez o/ 

  estouro final de Janjão/  

  e final do livro. Ou com/ 

   uma replica-piada ironi-/ 

  ca ou malvada, do Pastor/ 

  Fido) 17 

 

 

Isto exposto, conclui-se com a pergunta: será O banquete de Mário de Andrade 

realmente obra inacabada? A resposta rende nova matéria. Boas discussões sobre ela nos 

oferece a crítica genética.18 

 

 
15 Em “O Movimento Modernista”, Mário de Andrade emprega o verbo “estourar” quando se refere à criação de 

Pauliceia desvairada: “E Brecheret ia ser o breve gatilho que faria 'Pauliceia desvairada' estourar...”. 

ANDRADE, M. Aspectos da literatura brasileira. 6. ed. São Paulo: Livraria Martins, 1978, p. 233. 
16 Ver nota 3 deste artigo, bem como o trecho a que ela se remete, no qual Mário de Andrade menciona seus 

escritos. Acrescente-se a eles “Acusa Mário de Andrade: ‘Todos são responsáveis!’ ”, entrevista especial a 

Francisco de Assis Barbosa, publicada na revista Diretrizes em janeiro de 1944.  
17 Janjão ultimo capítulo. Versão para o final de O banquete. 2 autógrafos a grafite Em ANDRADE, Mário de, O 

banquete, São Paulo, [1944-1945]. Série Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-

USP. 
18 Para explorar o assunto, sugiro iniciar pela leitura de Objets inachevés de l’écriture. Org. Dominique Budor e 

Denis Ferraris. Paris: Presses de la Sorbonne Nouvelle, 2001.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

63 

REFERÊNCIAS  

  

ANDRADE, M. O banquete. Texto estabelecido e prefácio por Jorge Coli e Luiz Carlos da 

Silva Dantas. 2. ed. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1989.  

 

_____. Artigos meus sobre música (publicáveis em livro?)(Conferência literária) In: _____. 

Correspondência Mário de Andrade & Manuel Bandeira. Org. Marcos Antonio de Moraes. 2. 

ed. São Paulo: Edusp; IEB-USP, 2001. 

 

_____. Poesias completas. Edição crítica de Diléa Zanotto Manfio. Belo Horizonte: Editora 

Itatiaia, 2005. 

 

_____. O banquete. São Paulo, [1944 - 1945]. Classificação: Lilian Escorel de Carvalho (Pós-

doutorado – FAPESP). Coordenação: Telê Ancona Lopez. Projeto temático 

FAPESP/IEB/FFLCH-USP: Estudo do processo de criação de Mário de Andrade nos 

manuscritos de seu arquivo, em sua correspondência, em sua marginália e em suas leituras 

(2007-2011). Série Manuscritos Mário de Andrade, Arquivo Mário de Andrade, IEB-USP.  

 

_____ ; SABINO, F. Cartas a um jovem escritor e suas respostas. Rio de Janeiro: Ed. Record, 

2003.  

 

COLI, J. Música final. Mário de Andrade e sua coluna jornalística “Mundo Musical”. 

Campinas: Ed. da UNICAMP, 1998. 

 

SOUZA, G. M. “Sobre O banquete”. Em: ______.  A ideia e o figurado. São Paulo: Duas 

Cidades; Ed. 34, 2005. 

 

 

 

 

 

Recebido em 20/11/2016 

Aprovado em 21/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

64 

 

Mário de Andrade e Gonçalves 
Dias: dois viajantes no Rio 
Amazonas1 
 

Mário de Andrade and Gonçalves Dias:  two travelers of the Amazon River 

 

 

Jakeline Fernandes CUNHA2 

 

 
RESUMO: O objetivo deste artigo é mostrar o diálogo de Mário de Andrade, enquanto viajante e paisagista, com 

a tradição romântica. Em seu inacabado diário O Turista Aprendiz, o autor modernista, entre a invenção e a 

realidade, recorta, ordena e enquadra em sua arte “útil” a ilimitada natureza amazônica. Um dos quadros 

temáticos extraídos dessa exuberante natureza é a foz do Amazonas, no qual Mário de Andrade revela pelo 

método comparativo o seu peculiar modo de fazer paisagem. A hipótese deste trabalho é que, no duplo registro 

do diário, a descrição da foz do Amazonas talvez tenha Gonçalves Dias como principal matriz de criação, já que 

o autor também viajou e descreveu o rio Amazonas. Acreditamos também que a prosa poética de José de Alencar 

e a poesia de Castro Alves tenham sido consideradas pelo escritor paulistano para, respectivamente, introduzir e 

emoldurar o grande e complexo painel que podemos intitular de “A foz do Amazonas”. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Mário de Andrade. Modernismo. Romantismo. Rio Amazonas. 
 

 

 

ABSTRACT: This essay is about the dialogue between Mario de andrade, as a traveler and landscaper, with the 

romantic tradition. In his unfinished book O Turista Aprendiz, the modernist author, that is between invention 

and reality, cuts, orders and fits into his "useful" art the unlimited amazonian nature. One of these thematic 

pictures, which he got from this exuberant nature, is the foz do Amazonas, in which Mário de Andrade reveals 

by comparative method his peculiar way of “drawing” landscape. The hypothesis of this work is that, in the 

double write, the description of the “foz do Amazonas” has Gonçalves Dias as the main creation matrix, as well 

as the poet has also traveled and described the Amazon river. We also believe that the poetic prose of Jose de 

Alencar and the poetry of Castro Alves have been considered by the writer of São Paulo to introduce and frame 

the large and complex panel that we can call "The foz do Amazonas". 

 

KEYWORDS: Mário de Andrade. Modernism. Romantism. Amazon river. 

 

 

 

 
1 O presente artigo é um recorte do primeiro capítulo de minha Tese de Doutorado, intitulada Mário de Andrade, 

paisagista em O Turista Aprendiz, defendida em 2016, realizada com bolsas do CNPq e CAPES (período 

Sanduíche na Universidade de Évora- Portugal), no Programa de Pós-Graduação em Teoria Literária e 

Literatura Comparada da FFLCH-USP, sob a orientação do Prof. Dr. Fábio Rigatto de Souza Andrade. 
2 Doutora em Letras, Teoria Literária e Literatura Comparada, pela Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências 

Humanas da Universidade de São Paulo – FFLCH-USP – São Paulo – SP – Brasil. CEP: 05508-115. E-mail:  

jakelinecunha@yahooo.com.br  

mailto:jakelinecunha@yahooo.com.br


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

65 

 
Na verdade eu estou viajando muito em torno de mim 

mesmo, aplicando egoisticamente as minhas experiências 

em vez de me enriquecer de novas. Às vezes me vem mesmo 

a ideia de que tal vez eu seja um ‘errado’, porém é 

impossível eu aceitar esse qualificativo. Simplesmente 

porque eu me sinto feliz; feliz mesmo nessa infelicidade 

atual de estar viajando. E o que é mais decisivo ainda: é 

trazer uma consciência de mim mesmo que se não de paz e 

muito menos pacificada por suplantação, é muito nítida e 

muito firme. Deste jeito, é impossível a gente se acreditar 

errado e mudar.  

 

(Mário de Andrade na viagem amazônica – Arquivo Mário 

de Andrade-IEB-USP; pasta dos datiloscritos do diário O 

Turista Aprendiz). 

  

 

O pesquisador que, por acaso, tiver acesso ao arquivo MA-IEB poderá verificar que o 

dossiê do datiloscrito O Turista Aprendiz, de Mário de Andrade, é composto por duas partes: 

a primeira é o diário de viagem ao Norte do país (1927) e a segunda é o diário de viagem ao 

Nordeste do Brasil (1928-1929). O nosso viajante em 1927 declara ao Diário Nacional que 

pretendia publicar as anotações da viagem à bacia do Amazonas: “Lá não trabalhei. Limitei-

me a riscar algumas notas que, mais tarde, tomarão corpo num livro de viagens: O Turista 

Aprendiz [...]” (ANDRADE, 2015, p. 47 e p. 209). No entanto, anos depois, esse livro de 

viagens ainda permanece inacabado, considerando que a sua última versão é a de “30-XI-

1943”, conforme consta no “Prefácio”. De acordo com Telê Ancona Lopez e Tatiana Longo 

Figueiredo, no ensaio introdutório da mais nova edição de O Turista Aprendiz, essa versão 

derradeira “expõe hesitações, perguntas e pontos a serem ampliados; sem remate, obra 

inacabada, interrompida para sempre pela morte” do escritor (LOPEZ; FIGUEIREDO, 2015, 

p. 40). 

A epígrafe do nosso trabalho foi retirada de uma das poucas notas rascunhadas durante 

o percurso de Mário de Andrade pela região amazônica. Essas notas, que ele preservou e que 

se destinariam ao Prefácio da publicação do diário em 1927, são retomadas na edição de 1943. 

Ao lê-las, nós nos deparamos com um “turista aprendiz” que expõe estranhamente o seu modo 

de viajar pelo norte do país, bastante diferente, por exemplo, do modo aberto e livre com que 

Goethe, em sua Viagem à Itália (1786-1788), tenta apreender a todo instante coisas novas. A 

declaração do autor paulistano de que viaja “em torno dele mesmo” parece apontar certo 

ressentimento em relação à natureza brasileira pintada pelos românticos.  

Na voz do narrador-protagonista dos passeios pela bacia do imenso rio, o autor de O 

Turista Aprendiz, com a intenção de contar a história de sua travessia, sobrepondo-a à história 

do país, formulou algumas crônicas-quadros de tratamento oblíquo próximas aos da arte 

impressionista e expressionista. Uma dessas telas-texto é a Foz do Amazonas, a porta 

gigantesca de acesso ao universo amazônico, conforme a expressão de Raimundo de Moraes 

(1936, p. 5). É promovido dentro dessa e das demais paisagens-monumentos do Amazonas 

um embate interior que visa configurar uma pintura dinâmica impregnada de “dramaticidade, 

de pathos” e nuançada de “preocupações psicológicas e sociais” (SOUZA, 2008, p. 333). 

Mário de Andrade, na elaboração desses quadros de paisagens mais complexos, busca reforço 

do método comparativo por ele apontado nas folhas manuscritas do primeiro “Prefácio” do 

livro em 1927: 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

66 

 

 

Estou me convencendo que não sei viajar. A minha compreensão das paisagens, dos 

costumes e dos homens se processa quase sempre pelo processo comparativo que, 

no caso, me parece francamente errado. É justo que eu compreenda um poeta 

romântico e comparando com tudo o que sei do Romantismo e dos outros poetas 

românticos já meus conhecidos. Mas é defeituosíssimo compreender a foz do 

Amazonas a comparando com versos dum poeta [...]. (Arquivo Mário de Andrade-

IEB-USP, pasta dos datiloscritos de O Turista Aprendiz, grifos meus). 

 

 

 

O sujeito dessa travessia que vai ter postura mais de anti-viajante do que de viajante, 

avisa que vai compreender (processar) o espaço amazônico “quase sempre pelo processo 

comparativo”. Ele salienta o defeito do método ou do modo de olhar as paisagens do lugar, 

como a foz do Amazonas, ao compará-las “com versos dum poeta” que, pelo declarado 

prévio, é um poeta romântico. No entanto, mesmo sabendo do erro, em passagem posterior a 

essa (descrita na epígrafe acima), ele se mostra “feliz mesmo nessa infelicidade atual de estar 

viajando”. Entendemos que o crucial para esse escritor é trazer uma consciência de si mesmo 

“muito nítida e firme”, ao mesmo tempo em que ele escolhe “antes o campo aberto e nevoento 

de um debate, que o marco definitivo de uma certeza” (SOUZA, 2003, p. 85). Ele opta por um 

tipo de descrição paisagística ligada as “técnicas do inacabado”, “mais abertas, [que] 

permitem a mancha, o esboço, a alusão, a discussão, o conselho, o convite” (ANDRADE, 

1989, p. 63-64), se mostrando, por isso, solicitante de um intervalo entre ele e o objeto3, 

intervalo somente superado quando, diante da floresta amazônica, ele alcança um descanso ou 

uma espécie de estado de torpor em que, em meio à natureza, ele vê o país projetado em um 

modelo de civilização tropical. 

 

 

 

O quadro da Foz do Amazonas-fantasia: conversão da grandeza infinita em grandeza 

cotidiana 
 
 

A partir de uma pesquisa na versão integral do diário, datiloscrito de 1943, e na 

biblioteca do autor, verifiquei que, embora não nomeado, indícios textuais apontam ser 

Gonçalves Dias – o poeta que também escreveu diário sobre viagem ao Norte do país – o guia 

pilar do “processo comparativo” do inacabado quadro da Foz do Amazonas constituído por 

dois pares de crônicas – 18 de maio. A bordo e 18 de maio/ 19 de maio. Belém e 19 de 

maio (ANDRADE, 2015, p. 66-70) –, sendo José de Alencar, Castro Alves e Euclides da 

Cunha os guias secundários da criação. Mário de Andrade, na edição completa de dois tomos 

da Garnier, na parte referente a notícias sobre as fases da vida de Gonçalves Dias pelo Cônego 

J. C. Fernandes Pinheiro (1870), assinala com curto traço e menciona o termo import, assim 

como escreve “34 anos” na página em que está a observação sobre a ida de Gonçalves Dias 

para a Amazônia. A hipótese é a de que o autor modernista, que também viajou para o Norte 

aos 34 anos, utilizou como matriz de criação (e comparação) do imenso painel da Foz do 

 
3 No ensaio “Machado de Assis, paisagista”, de Roger Bastide entendemos que Mário de Andrade aproxima da 

recusa do autor de Dom Casmurro quanto ao olhar de nossos românticos para as “paisagens exóticas”, mas 

também afasta de seu modo constante de “suprimir o intervalo que separa a descrição paisagística das 

personagens, misturando-a com estas” (BASTIDE, 2006, p. 423). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

67 

Amazonas – dividido em duas partes e dois modos de ver o objeto – uma carta de Gonçalves 

Dias sobre o rio Amazonas, inserida em outra edição da Garnier. A longa carta-ensaio de 

Dias, de 1861, foi enviada ao amigo Antônio Henriques Leal, que a publicou no jornal 

Progresso.  Mário de Andrade confirma a leitura dessa carta, a primeira de “uma série” de 

cartas que o poeta maranhense pretendia escrever sobre a Amazônia, ao marcar alguns trechos 

a lápis. De quase oito páginas, de vínculo com a estética do sublime por acusar leituras e 

aproximações com as estéticas filosóficas de Kant e, sobretudo, de Schiller, a missiva parece 

ter sido reveladora para a criação posterior de Mário de Andrade que, na crônica-quadro, 

inverte a perspectiva da dupla visão de Gonçalves Dias, que olha a natureza real e 

transcendente, qual seja na “conversão do limitado num infinito”. (SCHILLER, 1991, p. 7). 

O poeta romântico remetente da missiva, ajustado às pressuposições do sublime 

kantiano para o qual “o objeto é admitido como sublime com um prazer que só é possível 

mediante um desprazer” (KANT, 1995, p. 106), inicialmente revela que, apesar de o grande 

rio suscitar interesse e comover “todo coração brasileiro”, quem o conhece descobre que o 

Amazonas dos livros não é o mesmo do Amazonas referido in locu: “Pois, no meio de tudo, 

crê que o Amazonas nada mais é do que um rio. Vê-se e admira-se, mas é só com o auxílio da 

reflexão que ele se torna assombroso” (DIAS, 1998, p. 1115). Essas duas visões do Amazonas 

referidas por Gonçalves Dias, do rio visto de longe e do rio visto de perto, foram elaboradas 

por Mário de Andrade nos dois pares de crônicas referidos acima: À bordo, 18 de maio e 18 

de maio/ Belém, 19 de maio e 19 de maio. Conforme definiu no índice em que realizou o 

“balanço da escritura”, em 1943 (?), o primeiro par acabado é destinado a “Foz do Amazonas 

de fantasia” e o segundo par sem remate é sobre a “Foz do Amazonas-realidade”4. 

Neste artigo, em que pretendo mostrar o “processo comparativo” realizado por Mário 

de Andrade entre o olhar do narrador-personagem do diário e o olhar de Gonçalves Dias na 

carta, vou me ater apenas ao tema da “Foz do Amazonas de fantasia”, desenvolvido nos pares 

À bordo, 18 de maio e 18 de maio. A crônica principal será tomada como a paisagem 

pintada e a crônica subsequente como a moldura do quadro-cosmorama, diorama, cinema...  

Um quadro assim móvel em que as cenas são enquadradas por um narrador que, 

ilusoriamente, segura uma câmera cinematográfica.  Na invenção do quadro da Foz do 

Amazonas ideal, o narrador-protagonista sugere utilizar para ordenar o seu olhar e escavar o 

objeto (alçado a monumento sublime pelo olhar do romântico) o aparelho da câmera 

cinematográfica.  Essa máquina, que, nos termos do filósofo Paul Virilio, em La machine de 

vision (1988, p. 49-73), propicia ao viajante enquadrar o objeto com perspectiva e 

profundidade, está transposta na imagem do navio alcunhado de D. Pedro I. Desse modo, 

além de transportar o nosso viajante narrador-personagem, o navio serve como instrumento 

óptico para ele enfocar, segmentar, fazer corte no plano, introduzir suas ideias e leituras no 

objeto5.  

O viajante modernista, no curto primeiro parágrafo da crônica À bordo, 18 de maio, 

em momento de preparação para a chegada à embocadura do Amazonas, em oposição à 

pilhéria e as lembranças do autor romântico (remetente da carta), elabora digressão de 

 
4 Mário de Andrade, em sua visão dupla da foz do Amazonas, deixa para explorar o desinteresse kantiano inicial 

pelo rio no pensamento das crônicas do segundo grupo de construção inacabada – Belém, 19 de maio e 19 de 

maio. No entanto, ao contrário do que prevê o modelo kantiano, ele amplia ao máximo o sentimento de 

“desprazer” de modo que a decepção culmine em inesperada conclusão. 
5 Telê Ancona Lopez em seus estudos sobre a viagem amazônica de Mário de Andrade, salienta a “extraordinária 

capacidade [dele] de ver, de transmitir fotográfica e até cinematograficamente os elementos plásticos da 

paisagem, consolida[ndo], no texto, o olhar câmera” (1990, s/p.) 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

68 

conteúdo histórico-social, início da exposição de seu projeto de nação inverso ao de Dias. 

Assim como numa cena cinematográfica (ou cena flashback), ele sintetiza as suas impressões 

iniciais no escavar das raízes do país-paisagem, por meio de operação irônica em passagem de 

Iracema que marca o gosto de José de Alencar pelas paisagens exóticas. 

 

 

 

A inversão do mar em canavial: preparação 

 

 

No alvor da costa de Fortaleza, mesmo espaço onde os portugueses aportaram em suas 

caravelas, o nosso viajante é instigado a uma retrospecção impregnada de imagens que 

remontam aos primórdios da colonização do país: 

 

 
Amanhecemos em pleno canavial. A isso chamam aqui de “verdes mares bravios”... 

É um canavial e não tem nada de bravo. Pelo contrário é meigo serviçal como um 

Chalaça e o Pedro I amonta nele e faz o que bem entende. Até dá raiva. Banza banza 

namora come cana enquanto a gente está impaciente pra ver a foz do Amazonas 

amanhã. Foz do Amazonas... (p. 66)6. 

 

 

O viajante do navio-câmera, na visão panorâmica lateral da janela, observa uma 

lavoura de cana-de-açúcar plantada no continente. No desejo de ver o país em suas 

particularidades, ele processa nesse espaço comparação de teor heteróclito com passagem de 

Iracema, de José de Alencar.  As imagens, dispostas numa desordem emaranhosa que faz 

cintilar fragmentos da história do país, promovem a inversão do olhar mítico de Alencar e, 

assim, a releitura da retórica categoria do Sublime – base das obras dos nossos românticos que 

conheciam as teses de Edmund Burke, Kant e Schiller. Mário de Andrade, no trecho acima, 

regride à dimensão infinita do fenômeno da natureza preferido da tradição romântica 

(mar→canavial), isto é, realiza a conversão do objeto de sentido incomensurável em objeto 

nada enobrecido de vastidão monocromática, apenas movimentada por leves ondulações que, 

sem muita dificuldade, freia o repouso e o perigo de o olhar se perder na “riqueza de verde” 7 

das agitadas águas do oceano. Os “verdes mares bravios” de Alencar passam a ter sentido 

concreto e desfavorável a uma visão unificadora.  

Em um exercício de metalinguagem, as imagens do canavial e do navio, símbolos do 

europeu no descobrimento do Novo Mundo, ao serem exploradas em seus pontos diversos e 

opostos, encenam em tom crítico a relação do colonizador com o país colonizado. Nessa 

transposição lúdica, o canavial e o navio Pedro I, deslocados de sua doxa habitual, exibem em 

chave carnavalizante o avesso da idealização romântica. Com isso, o narrador-personagem na 

representação de sua batalha interior, de fundo freudiano, “descarrega” nessas duas imagens  

os seus “recalques” em relação ao colonizador português. Nessa operação de transferência do 

rancor nos objetos, o canavial – monocultura base econômica da sociedade brasileira até o 

século XIX –, que satura em si uma ambiguidade em cadeia, passa a transpor a imagem do 

 
6  Nas citações das duas crônicas em análise, que fazem parte da edição atual de O Turista Aprendiz 

(ANDRADE, 2015), marcaremos apenas o número da página. 
7 Expressão da crônica Em Maceió, 9 de dezembro do diário nordestino.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

69 

escravo alheado e tristonho, do Chalaça (agregado/serviçal favorecido na relação frágil com o 

benfeitor, conforme mostra Roberto Schwarz), por fim, sintetizadas na imagem de um cavalo 

submisso e anêmico que – diante do colonizador figurado na imagem do navio D. Pedro I – 

“Banza banza namora come cana”. Com o avanço seguro e estável emperrado, o país-

canavial, deglute ao invés de raízes telúricas, as raízes trazidas pelo colonizador (“come 

cana”) que “praticamente sepultou o rico solo nordestino”, escreve Andrade em crônica do 

segundo diário, Bom Jardim, 7 de Janeiro. No espelhamento imaginativo do viajante, as 

imagens ambíguas do canavial e do navio reproduzem a infeliz (ou “desleixada”) gênese do 

país, da paisagem brasileira, conforme analisou Sérgio Buarque de Holanda em Raízes do 

Brasil (1995).  

No final do trecho acima, da postura de “antiviajante” preocupado em escavar pela 

introspecção as “raízes” do país, ele passa à postura de viajante que, de volta à rotina do 

navio, se mostra eufórico para a chegada ao famoso ponto turístico do Amazonas. 

 
 
 

O olhar que compara  

 

 

No longo segundo parágrafo, o foco latente dele é apontar, pelo “processo 

comparativo”, o seu método de observar a natureza em relação ao de Gonçalves Dias, assim 

como pela sobra das “sensações selvagens” e cotidianas do rio realizar cena por cena inversão 

irônica e desestabilização do lado dominante da visão dupla do autor da “Canção do Exílio”, 

qual seja de seu olhar de grandeza que converte o Amazonas em mar, em objeto eterno, 

sublime. 

O narrador-personagem, sabendo que o afastamento é condição essencial para o fazer 

paisagem, a bordo do navio-câmera, mais especificamente no enquadramento da “torre-de-

comando” (na lente aberta do navio-câmera), anuncia a hesitação dele e de outros ao ver de 

longe a foz do Amazonas. Entretanto, ainda que não evidenciado, o introspectivo viajante, na 

visão panorâmica frontal do enorme cenário, parece exercitar uma comparação com o olhar 

do autor romântico. 

O espanto em relação ao objeto sublime, paisagem monumento do país, repercute o 

inevitável sentimento do romântico, mas também revela uma intenção do viajante modernista 

em problematizar essa reação. A oração inicial do segundo parágrafo dividida em dois 

períodos apresenta a mesma mensagem, mas com pontos de vista controversos. No primeiro, 

o verbo está conjugado no pretérito imperfeito, na primeira pessoa do plural; a descrição é 

realizada em frase prolixa e sem vírgula. A acumulação de palavras proparoxítonas e 

paroxítonas, o gerúndio, o particípio ressoam uma propositada pronúncia alongada da oração: 

“Estávamos todos trêmulos contemplando a torre-de-comando o monumento mais famanado 

da natureza” (p. 66). Na segunda frase, o uso do tempo presente na segunda pessoa do plural, 

indicando aqueles a quem se fala (vos), mostra um tipo clássico de narrador que celebra em 

máximo alcance o fenômeno natural –“E vos juro que não tem nada no mundo mais sublime” 

(p. 66). Diferente do anterior, esse olhar privilegia na descrição um tipo de ritmo, sonoridade 

e sintaxe tendentes ao fechamento próprio da fisionomia séria do viajante aterrorizado com a 

dimensão e o poder do objeto. A oração organizada em dois sintagmas em oposição revela, 

assim, a intenção questionadora do narrador da crônica, que compara pela enunciação o seu 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

70 

modo de descrever (de um “antiviajante”) e de um romântico que pressupomos ser Gonçalves 

Dias. 

 

 

 

A dimensão das águas e a variedade das ilhas: enleio e correção 

 

 

À medida que o navio-câmera em alto-mar anda, o ponto de observação do viajante-

operador muda. As duas imagens de teor sublime (águas e as ilhas do Amazonas) reiteradas 

na carta de Dias são aproveitadas e deslocadas no olhar do viajante modernista. Quanto à 

primeira cena paisagística, assim descreve ele em visão panorâmica frontal: “Sete quilômetros 

antes da entrada já o mar barreado de pardo por causa do avanço das águas fluviais”. A 

demarcação numérica da extensão do objeto-alvo (“sete quilômetros”) avistado do navio-

câmera indica um tipo de olhar místico que sonda no Amazonas valores autênticos. O sete é 

número de forte potencial mágico, símbolo sagrado de longa tradição na cultura universal. O 

viajante modernista desejoso de transcendência, mas com olhar inverso ao do viajante 

romântico, observa admirado, mas precavido (ou com as sensações restringidas), as águas do 

Amazonas que, em seu olhar voltado para o elemento local, dominam as do mar. Segundo ele, 

mesmo antes da chegada ao espetáculo esperado, as águas do Atlântico já estavam “barreadas 

de pardo”. E o motivo é explicado: “por causa do avanço das águas fluviais” (p. 66). 

No olhar de Gonçalves Dias, o “imenso rio” Amazonas aparece ora nivelado com a 

dimensão do oceano e ora de poder sobreposto a ele, segundo padrão kantiano de 

sobreposição de potências. A cor escura de suas águas, por não combinar com as águas claras 

do Atlântico, não recebe destaque em sua descrição. Os viajantes europeus em expedição no 

Amazonas designam separadamente a sua cor de amarelo-suja ou barrenta ou só pardacenta. 

A expressão renovada de Mário de Andrade referente à cor das águas do Amazonas, neste 

sentido, oferece abertura para interpretação. A justaposição praticada na crônica segue o 

padrão inverso, em vez de expansão descomedida do objeto como configurou Gonçalves Dias 

(do rio que se expande espantosamente em mar→ oceano); Mário de Andrade busca a 

particularidade através de um olhar mais regrado e encolhido para dentro, para o imenso 

Amazonas – no dizer de Telê Ancona Lopez, “o rio da definição procurada do ser” (LOPEZ, 

1996, p. 108). 

O viajante modernista, ali no ponto em que a água escura do rio sobrepuja cada vez 

mais as do mar, vivencia o problema cerne de seu pensamento em relação à identidade 

dividida do país, expressa, por exemplo, em “A meditação sobre o Tietê”. O Amazonas, 

representação do ser primordial, neste sentido análogo ao Tietê, é símbolo que manifesta o 

desvio do olhar do viajante-poeta para a formação que o agrega numa “expressão coletiva” 

(COLI, 1998, p. 202). No quinto verso da segunda estrofe do poema “Brasão”, essa mesma 

voz que se afasta das tempestades do mar aparece: “Eu sou aquele que veio do imenso rio”. O 

Amazonas de águas escuras se anuncia, portanto, já sujando, invadindo as águas oceânicas de 

tom verde. Com intenção de enfatizar o domínio das águas do rio Amazonas sobre as águas 

claras do mar, o narrador antecipa o efeito do objeto agente que desde o início assume posição 

ativa: o “mar barreado de pardo” por causa do avanço das águas fluviais. O olhar do 

ficcionista, no entanto, parece transitar por dois significados de cor das águas fluviais que 

compõem o enunciado pelo uso do particípio (“barreado”) e do adjetivo (“pardo”). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

71 

Diferentemente de outras referências designadas pelo próprio Mário tal como “água 

barrenta do rio” na crônica 30 de maio, nessa construção ele acrescenta ao termo “barreado” 

um adjetivo (“pardo”), talvez com intuito de distinguir dois modos de ver o rio: o rio que 

ganha qualidade naturada (cor de barro) e o rio que ganha qualidade humana (cor de pardo), 

noções que tornam o significado do imenso rio mais “familiar e cotidiano”. Se o rio, no olhar 

de Gonçalves Dias, é tomado por qualificativos marítimos, preenchido por dimensão e poder 

imensurável, o rio na percepção do viajante modernista, em correspondência com a cor do 

ambiente e a cor do povo brasileiro, não perde os seus contornos próprios. No olhar de Mário 

de Andrade as águas do mar são atraídas, vestidas, tingidas  de águas  escuras do rio “que vem 

das origens” e “carregam vida e civilização nova”(LAFETÁ, 1986, p. 156). O espetáculo, 

neste sentido, por deslocar a presença do outro, do europeu insinua um instante do sonho do 

viajante do século XX quanto ao desejo de uma civilização tropical. 

Vista ao longe, a linha de horizonte da foz do Amazonas, além de riscar 

horizontalmente o nível das águas, está na base das ilhas.  Na segunda cena, o narrador, de 

olhar cenográfico ao focalizar os objetos que compõem o cenário, começa a fechar a lente da 

câmera. Com o movimento do navio em direção ao interior do rio, à medida que navegava se 

aproximava das ilhas e, mais especificamente, podia ver com riqueza de detalhes os pequenos 

elevados de terra que submergiam junto à foz do rio: “era uma largueza imensa gigantesca 

rendilhada por anfiteatro de ilhas florestais tão grandes que a menorzinha era maior que 

Portugal” (p. 66). A combinação de termos hiperbólicos “uma grandeza imensa gigantesca” 

enfatiza o êxtase do viajante, abismado com o tamanho inabarcável do Amazonas. O que vale 

salientar, no entanto, é que esse enlevo não é ainda entrega total ao objeto vez que ele o 

examina. 

A sequência, analisada no plano fônico, demonstra que a feição de assombro do 

viajante modernista é ironia à postura exagerada do observador romântico, cuja disposição do 

espírito acusa um eu aterrorizado, de feição séria/fechada para o objeto e que o deixa 

apequenado. Gonçalves Dias, sobre o rio-mar, diz: “Navega-se por um imenso lençol d’água, 

[...] – mas o que se vê de um lado e de outro são ilhas – e além destas ilhas [...] novas ilhas. A 

alma se abisma não podendo fazer ideia perfeita do que é esta imensidade” (DIAS, 1998, p. 

1115). Em passagem anterior da missiva, o viajante romântico qualifica o rio Amazonas de 

“terrível elemento”, enquanto nessa utiliza a expressão “imenso lençol d’água”. Ele repetiu na 

carta o verso do poema “O mar”, “Oceano terrível, mar imenso”. A pronúncia da impressão 

do objeto tende a um “soturno fechamento” sonoro e rítmico que prepara e “põe em evidência 

o escurecimento [crescente] das vogais” (PERES, 2003, p. 27-33). Ao contrário, a pronúncia 

sem pausa, distendida do trio organizado por Mário em relação ao Amazonas “largueza 

imensa gigantesca”, por realçar uma proeminente abertura das sílabas, chega a esgarçar os 

lábios a ponto de ocorrer uma demasiada tração bucal. O narrador representa a grandiosidade 

do objeto por meio de uma desconcertante forma sonora. A impressão visual do cenário por 

Mário, fundamentada no exagero grotesco, desconcerta a de Dias, vez que a expansão 

desmedida do rio, enfatizada no discurso elevado do autor romântico, é desestabilizada por 

meio da prosaica sugestão sonora em que a dimensão dele pronunciada exige do observador 

pronúncia lenta e excessivo esforço articulatório. 

Com interesse de assimilar a monotonia sublime do lugar, o narrador-viajante, de 

olhar-câmera, no meio daquela imensidão de águas, observa inicialmente em ângulo plano (ou 

horizontal em relação à posição da câmera)  as ilhas fluviais: “era uma largueza imensa 

gigantesca rendilhada por anfiteatro de ilhas florestais tão grandes que a menorzinha era 

maior que Portugal” (p. 66).  As inúmeras ilhas (que em trecho posterior são comparadas aos 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

72 

“enxames de abelhas e cardumes de peixes”) aqui observadas na distância do descanso têm o 

papel de enfeitar o Amazonas, primeiro, quando associadas às delicadas rendas como se 

fossem desenhos vazados sobre a água e depois a um imenso anfiteatro, o palco do 

Amazonas. Mas no enquadramento mais fechado, com o olhar não mais entregue às imagens 

das ilhas, o viajante personagem acordado do sonho, parece exercitar a distância de perto do 

objeto quando “põe reparo” cheio de intenção numa única ilhota. O sonhador, portanto, que 

não se entrega por inteiro às imagens colossais das ilhas-enfeites do Amazonas constrói uma 

distância e relembra nelas a imagem do colonizador – uma espécie de proximidade que, nele 

recalcada, sempre o toca (BENJAMIN, 2011, p. 252-253). 

No suceder da cena, portanto, o fio da descrição da beleza sublime das ilhas é, 

explicitamente, suspenso e, lembrando a atmosfera do cinema, o narrador digressivo, 

questiona na ilhota o feito do colonizador ibérico que, no primeiro parágrafo da crônica, fora 

acusado de deformar a natureza brasileira. Na sentença, ameaça precipitar uma pergunta do 

tipo: Como um país de tamanho tão acanhado conseguiu tomar conta de um lugar de 

dimensão tão superior a ele? A locução adverbial de intensidade (“tão grandes”) é seguida por 

adjetivos que, flexionados simultaneamente, invertem o eixo da comparação dos extremos de 

grandeza do objeto que, desmedido, deixa o observador reduzido ao nada – seguindo o 

“sublime matemático” de Kant (SHOPENHAUER, 2003, p. 104) –, conforme marcou 

Gonçalves Dias na carta em relação ao Amazonas. Se, no olhar do autor romântico, as águas 

do imenso rio tratadas como se fossem as do mar realçam a superioridade do europeu em 

relação ao país por ele descoberto, no olhar “interessado” do viajante modernista, a visão da 

ilhota que, mesmo pequena, é maior do que Portugal, evidencia fato contrário: a superioridade 

do país colonizado em relação ao país colonizador. 

A digressão de teor histórico, ao funcionar como corte do êxtase do viajante 

modernista, ao mesmo tempo que limita a própria expansão do próprio eu do Turista 

Aprendiz, questiona o feito do colonizador e relativiza o olhar de grandeza de Gonçalves Dias 

que, na carta, apoiado nas ideias do sublime, contempla as ilhas alçadas a um movimento 

crescente e ilimitado. Segundo esse viajante fixado no gigantismo do conjunto de ilhas 

dispostas em grupo na superfície do Amazonas, elas fazem supor “um imenso arquipélago” 

marítimo que, em vez de limitar a grandeza do rio, dos rios, a expande, pois elas 

“multiplica[m] o curso [deles] pela extensão de suas margens”(DIAS, 1998, p.1115). Curioso 

observar que Mário de Andrade, leitor do viajante Luiz Agassiz (1865-1866), numa entrevista 

sobre o Amazonas, inverte esse olhar exagerado de Dias. Para ele, assim como notou o 

viajante suíço, o rio é limitado por ser “coalhado de ilhas” que o “estreitam”, possibilitando 

até mesmo o avistar de suas margens. E por impedirem que ele “mostre toda a sua grandeza”, 

as ilhas são “anti-patrióticas”, “invejosas” (ANDRADE,1983, p. 26). 

 
 

 

O poder das águas e ilhas: a reparação e a utopia 

 

 

O olhar do narrador continua instrumentalizado por uma suposta e imaginosa câmera 

cinematográfica. Na terceira cena, o foco do olhar-lente do viajante é sobre o poder das águas 

do Amazonas. Ele, bem próximo do objeto, o enquadra num ângulo de visão de cima para 

baixo. O “diário que prefere a ficção para explorar a realidade amazônica” (LOPEZ, 1996, p. 

94) retrata o fenômeno da pororoca do Amazonas (que por ser tão celebrado dispensa 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

73 

nomeação) “através do insólito e do mágico” (Idem, ibidem). Nesse momento, o olhar crítico 

de Mário de Andrade continua a demarcar o evento em contraposição ao olhar romântico de 

Gonçalves Dias na carta. Se o mar, anteriormente, apareceu como elemento secundário do rio 

que o tingia de lama, agora – ainda que as suas marés exerçam influência na ocorrência do 

fenômeno – ele aparecerá apenas nas entrelinhas. O olhar do narrador-viajante em estado de 

torpor aumentado se concentra no personagem protagonista do espetáculo da pororoca, no 

“avanço do rio e o embate das águas” (p. 66). O termo pororoca é de origem indígena, tupi 

(poro’roka), que significa estrondo, forte barulho da natureza (CUNHA, 1998, p. 245). Pela 

força destruidora esse fenômeno, de lugar cativo nos relatos dos viajantes europeus que Mário 

possuía (como Spix e Martius e o de Alfred R. Wallace), se encaixa nas graves imagens da 

natureza que “tornam a nossa capacidade de resistência de uma pequenez insignificante em 

comparação com o seu poder”, mencionadas por Kant em Crítica da faculdade do juízo 

(1995, p. 107). 

Justamente no momento auge da impetuosidade do rio, a percepção sensorial do 

viajante, atingindo quase o seu o limite, cede a uma visão transfiguradora que o permite ver 

além do objeto defronte do qual está. A vivência do poder de força do evento espelhará 

também atributos de uma autêntica civilização tropical, antes prenunciada na manifestação 

das cores barro e pardo do rio. Segundo o narrador-personagem, “o avanço do rio e o embate 

das águas formavam rebojos e repiquetas tremendos cujas ondas rebentavam na altura de sete 

metros chovendo espumas espumas espumas roseadas pela manhã do sol” (p. 66). A 

sonoridade, o ritmo, as figuras, a sintaxe externam o fenômeno com toda naturalidade. A 

acumulação de aliteração do /r/, /b/, /p/, /t/, /s/, com destaque para a sonoridade da constritiva 

vibrante /r/ – repercutida, no início dos substantivos “rebojos e repiquetas” e do verbo 

“rebentavam”– aponta o efeito do forte barulho do evento. O irromper súbito da pororoca na 

forma de ondas (movimento de contração) está sugerido na oclusiva sonora /b/, surda /p/ 

seguidas de /o/, /i/, /e/ fechados e, logo depois, o desfazer delas em espuma por toda extensão 

das margens (movimento de expansão), conotado na chiante /j/, na oclusiva velar /q/, e surdas 

/t/ acompanhadas de /o/, /e/, /a/ abertos. 

Não apenas o aspecto sonoro, mas também o plano sintático e morfológico da oração 

nos evidencia o discurso elevado da descrição que, segundo Telê Ancona Lopez, “externa, 

com forte lirismo, toda a pulsação perante o acontecimento” (1996, p. 94). O fenômeno na 

pena do viajante modernista é exibido como se fosse um organismo vivo, perceptível pelos 

sentidos. Na visão dele é como se a lente da câmera estivesse não mais projetada na torre-de-

comando, mas no casco do navio. O navegante-escritor, quase rente ao objeto, assimila 

sinestesicamente, pela visão, pela escuta e pelo tateio, o movimento das águas e a intensidade 

das ondas. As ondas se recolhiam e se desfaziam com violência e, mais do que ver, ele parece 

sentir a carga e a descarga – a tensão e o relaxamento – delas batendo sob ou abaixo de seus 

pés, ouvir o intenso barulho e, também, ao que tudo indica, tocar os respingos de água que 

pulavam para dentro do navio. A descrição sem pausa e a repetição acumulada de 

substantivos e adjetivos na oração repercutem o redemoinho, a voragem, o tumulto das águas 

que deixam qualquer viajante em sobreaviso. 

Esse movimento das ondas é atravessado por dois movimentos distintos, 

respectivamente, de fluxo e refluxo: 1) a gigantesca massa de águas que formam ondas 

revoltas que se elevam “sete metros” e trovejam provocando terror e destruição; 2) o 

despenho das ondas que, ficando pouco a pouco abrandadas, se esvaziam em chuva de 

“espumas espumas espumas roseadas” pelo reflexo do sol da manhã, acendendo, por isso, na 

paisagem, sossego e alívio. O movimento fechado e livre, grave e lírico das águas/ondas do 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

74 

Amazonas não parece pulsar uma conjugação dos opostos e, assim, sinais de uma nova 

civilização de valores autênticos que dali poderá renascer? O respeitado número sete, símbolo 

da totalidade e perfeição, é a medida da altura que as impetuosas ondas atingiam. O 

afrouxamento das ondas em chuva de “espumas espumas roseadas”, que surge após o 

“avanço” e o movimento denso das águas do rio, é arredondada na imagem “chuva em flor” 

(p. 66). 

Contudo, o narrador-viajante, ao mesmo tempo em que, na descrição do evento 

sublime do Amazonas, mostrou o seu êxtase ou entrega espiritual, preocupou-se em 

questionar nessa experiência paisagística se é o navio que está colonizando a água (o 

Amazonas, o país) ou se é a água que coloniza o navio. Ou seja, retomando o primeiro 

parágrafo, é Pedro I que está “amontando” na água-país ou é o Amazonas que está 

dominando com a sua força esse navio?  Porém, antes da resposta voltemos para o olhar de 

Dias que na carta, ao demarcar o Amazonas com contornos patrióticos da nação-Império, 

descreve o fenômeno da pororoca com tintas da categoria do sublime. O olhar do autor 

romântico, detentor das possibilidades infinitas da natureza-nação brasileira, revela que o 

Amazonas (uma sinédoque, que representa toda “trindade fluvial” do Norte) “num só corpo, é 

um grande destruidor mas também criador, por excelência, ilhas e praias faz ele ou 

desmancha com assombrosa facilidade” (DIAS, 1998, p. 1116-1117). Para demonstrar essa 

afirmação, ele descreve a ocorrência do fenômeno numa progressiva e transcendente dinâmica 

própria do andamento do sublime: 
 

 

 

Nesta paz, [...], ouve-se de repente um rugido como se os céus desabassem – árvores 

colossais oscilam, vergam, tombam como castelos de cartas! – a terra falta, 

desaparece, – a canoa não desamarra, nem tem tempo, arrebenta-se-lhe o cabo, – as 

águas repelidas pela queda das barreiras e das árvores repelem-se também para o 

largo; – e antes que os viajantes possam tornar a si do assombro, – [...], – antes que o 

mestre possa comandar alguma manobra, voltam elas pujantes, furiosas, 

redemoinhando, e num vórtice – canoa, árvore, ilha – tudo desaparece e se esvai 

como por encanto. [...]. (Idem, p. 1117). 

 

 

 

As águas serenas do rio, de súbito, são convertidas em águas ameaçadoras que fogem 

do controle da razão, arrastando a alma humana ao medo. A potência devastadora do evento 

elevada em seu máximo grau, compondo, assim, uma cascata de danos e perigos, mostra uma 

paisagem descontrolada ressoante dos quadros da força da natureza europeia de William 

Turner, o pintor britânico do século XIX que, na representação das tormentas marítimas, 

seguiu a estética do sublime. 

Para a sua leitura comparativa, o autor modernista recortou imagens do fenômeno da 

carta de Dias para, logo, nelas insuflar sentido novo. Porém, a demarcação de seu olhar 

seguirá outra medida e direção. Ele se esquivará do tom abrangente das imagens acumulativas 

de grandeza e, sobretudo, daquelas que conotam destruição. O destaque dado pelo viajante 

paulistano às imagens alheias de Dias, assim como à de outros viajantes, é no poder do 

movimento das águas que terá ação, no entanto circunscrita ao navio Pedro I– e não aos 

diversos elementos da natureza amazônica que, no escrito romântico, expandem-se. Nesse 

momento focado no poder do Amazonas, a intenção do narrador-personagem do relato é fazer 

comparação diversa à de Gonçalves Dias com base no sublime dinâmico de Kant: o poder 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

75 

ameaçador da pororoca que extingue “qualquer resistência” (SHOPENHAUER, 2003, p. 

104), em vez de atingir a natureza e o homem como na impressão de Dias se dirige 

exclusivamente ao navio Pedro I. 

Com isso, já vale adiantar que, na visão metafórica de Mário de Andrade, nenhum 

elemento do lugar – seja homem, animal ou planta – será inferiorizado ou coagido diante do 

desmesurado movimento das águas do Amazonas – ecoantes da pororoca. O seu olhar está 

interessado em direcionar os abalos do fenômeno no navio de nome sugestivo. No trecho de 

Gonçalves Dias, o narrador tematiza o sentimento de “insignificante pequenez” do homem, da 

“canoa” e da própria natureza (ilhas, árvores, bichos), ameaçados diante do fenômeno da 

pororoca. Mário de Andrade deseja dar voz à superioridade da natureza amazônica como um 

todo, em vez de ilustração do poder do Amazonas em relação à sua súdita natureza, conforme 

mostrou Dias na missiva. Por isso, ele rearranja em seu excerto um inusitado desequilíbrio de 

forças: o sentimento de insignificância e impotência do navio Pedro I diante do poder da 

pororoca. 

As águas do rio e o navio – situado no lugar epicentro do conflito das águas do 

Amazonas – vão ter troca de posição: o elemento nativo e local, as ondas fluviais que vão 

exercer domínio sobre o objeto europeu representado no navio Pedro I. O narrador, depois de 

focar no olhar-câmera “o avanço do rio e o embate das águas”, que sugerem transposição do 

fenômeno da pororoca, dirige o olhar-câmera para o difícil avanço do navio nessas águas. Na 

descrição é possível notar uma inversão da dinâmica dos objetos: enquanto as águas fluviais 

(ondas que num movimento de sístole e diástole fecham e abrem) sugerem um movimento de 

pulsão, o navio, por sua vez, sugere um movimento de regressão. De um para o outro uma 

inversão de potência, de força, de sentimento. O navio com nome do monarca português, com 

feição do “frágil barco” de Iracema, “avançava numa chuva em flor”. Na descrição, o navio 

entra em cena no momento do refluxo, das ondas “chovendo espumas espumas espumas 

roseadas pela manhã do sol” (p. 66). De antemão, esse tratamento delicado quanto ao curso do 

navio sobre o rio não seria estratégia para rebaixar o seu intempestivo andamento anterior, 

quando, no primeiro parágrafo da crônica, o narrador imaginou ele se divertindo em tom 

jocoso sobre o solo nacional? 

Esse momento é ponto extremo da força das águas turvas do rio – “o navio Pedro I 

avançava difícil, corcoveando aos saltos, rolando pelo costado dos baleotes e das sucurijus do 

mato amazônico aventuradas até ali pela miragem da água-doce”. O uso do gerúndio 

(“corcoveando”, “rolando”) e, sobretudo, as vírgulas dão efeito da dificuldade de movimento 

do navio que dava pinotes, pulos ou saltava desordenadamente sobre as águas do Amazonas. 

Nota-se também uma inversão irônica entre o comportamento do navio e dos animais diante 

da turbulência fluvial. Ainda que ocultas, observemos que não são as cobras e as baleias-

piloto– que do mar se aventuram para o rio em bandos seguindo o navio – que rolam na parte 

externa do casco do navio, mas o próprio navio que, de força diminuta diante da força da 

pororoca, gira sinuosamente, “rolando pelo costado dos baleotes e das sucurijus” (p. 66). 

Na quarta cena da descrição, o narrador, à medida que navega mais próximo das ilhas, 

torna possível focalizar a câmera nos objetos que compõem a vegetação ciliar delas. 

Contemplativo, ele parece fingir estar na plateia de um espetáculo, ao olhar o palco aberto do 

anfiteatro de ilhas:  
 

 

À medida que a gente se aproximava as ilhas catalogavam sob as cortinas de garças 

e mauaris que o vento repuxava, todas as espécies vegetais e na barafunda fantástica 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

76 

dos jequitibás perobas, pinheiros plátanos assoberbada pelo vulto enorme do baobá a 

gente enxergava dominando a ramada as seringueiras sonhadas [...]. (p. 67). 

 

 

 

O sujeito da plateia, em enlevo e movendo-se com liberdade, apoia a imaginação “ao 

surreal e ao mágico”, subestimando assim as “convenções lógicas” do olhar dos viajantes 

naturalistas que percorreram o Amazonas (LOPEZ, 1996, p. 95). Essa adesão ao nonsense 

possibilita a elaboração da ironia bem humorada da expressão “barafunda fantástica” que, no 

âmbito do prosaico, desestabiliza as expressões elevadas tal como Hiléia amazônica, título da 

obra de Gastão Cruls, mas antes auferido pelos cientistas Humboldt e Bonpland. O viajante de 

olhar câmera, “na exacerbação da fantasia” (Idem, p. 94), visualiza na margem das ilhas 

inúmeras garças nos galhos das árvores que lhe dão a impressão de um acortinado branco que, 

quando movimentado pelo vento, mostrava através de fendas (ou no entremeio dos galhos de 

árvores) sombras, esboços de fantasmas. A cor branca (síntese de todas as cores) das aves que 

acortinam o palco anuncia a utopia do autor de uma civilização tropical apresentada no 

imaginário espetáculo das árvores. 

A “barafunda fantástica” é composta por árvores “desgeografizadas” que aproximam 

as regiões do Brasil e também outras nações filhas do calor.  A hierarquia dessas árvores, 

assinalada na vírgula, na qualificação de altivez do mítico baobá africano e no domínio das 

seringueiras utópicas (e não as dos “tempos da grandeza da borracha” (ver crônica 9 de 

julho), parece assinalar o gradativo aumento do estado de torpor do viajante que, nesse 

momento, está quase no auge –  alçado na última cena paisagística, quando ele dispensa o 

olhar-câmera para se entregar por completo às sensações selvagens das ilhas: ao aroma das 

árvores e, sobretudo, ao canto dos pássaros. A ausência das palmeiras gigantescas na 

“barafunda vegetal” das ilhas não é nada acidental, pois soa como um procedimento 

marioandradiano para desestabilizar e recusar o lugar ocupado pela planta símbolo da tradição 

romântica no retrato exótico da paisagem brasileira. Nas “notas de viagem ao Nordeste” 

(1928-1929), o autor ressalta a medida perfeita da espécie coqueiro que, representante dos 

valores estético-ocidentais de ordem e regularidade (ANDRADE, 2015, p. 221), é oposta  à 

grandeza desregular da selvagem paisagem tropical.  

Nas cenas da descrição das “ilhas florestais” do Amazonas sendo observadas pelo 

introspectivo viajante, vale esclarecer o sentido inverso da utopia de Gonçalves Dias, 

concretizada na visão das ilhas florestais. Como se fosse também a encenação de um 

espetáculo imaginário, após a destruição pela força do fenômeno da pororoca, elas renascem 

nesse momento de dispersão do viajante romântico: “terra e troncos se aglomeram, se 

acumulam, acrescentando noutra parte do continente ou formando alicerce para novas ilhas” 

(DIAS, 1998, p. 1117). Tendo em vista os tempos verbais da descrição do trecho, nota-se o 

aspecto cíclico da evolução cósmica da natureza. Na contemplação do viajante Gonçalves 

Dias, tutelada pelo padrão europeu, a grandiosidade do Amazonas, de suas águas e “ilhas 

florestais”– que regeneram depois da catástrofe provocada pela pororoca – é exemplo para a 

construção transcendente da nação integrada a projeto político também grandioso. Tanto que, 

depois da cena da transformação antropomórfica do espaço devastado que no tempo passou 

das “contingências do presente para as possibilidades ilimitadas do futuro” (PERES, 2003, p. 

52), o viajante, na percepção dos “olores suaves” das plantas, convida o leitor a respirar neles 

“ilusões floridas”, a “confiança ilimitada” “nos sucessos, nos homens, no futuro” do país. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

77 

A meta da contemplação enviesada das águas e ilhas do Amazonas pelo viajante 

modernista que renuncia à expansão ilimitada do eu responsável por dar feição de 

grandiosidade ao objeto, ao contrário, é exercitar o “desrecalque localista”: expressão de 

fundo freudiano de Antônio Candido que significa descarregar o peso do colonizador, para 

mais livre poder descobrir pelos sentidos as manifestações autênticas do ambiente local. Com 

isso, o projeto de nação desse viajante – distinguido numa perspectiva temporal condizente 

com o movimento sem pressa de seu olhar-câmera entregue ao ritmo do navio – é formulação 

limitada, mais útil e realizada num caráter menos amplo, por isso, muito mais autônoma, qual 

seja, de um espaço civilizacional formado por “todos os filhos dos trópicos, às civilizações da 

luz e do calor, às de origem não europeia” (LOPEZ, 1996, p. 105). 

 

 

 

A moldura do quadro de forma difícil  

 

 

A crônica 18 de maio, de teor ensaístico, funciona como um substrato interpretativo 

ou moldura final do quadro da Foz do Amazonas (Á bordo, 18 de maio). O modelo de uma 

civilização de valores inversos aos que lhe originaram é refletido na anedota do primeiro 

parágrafo, em que imagens miúdas (chapéu-de-chile vindo de Iquitos e dos discos árabes do 

sírio de Belém), interpenetradas no universo tropical, sinalizam os fundamentos da 

utopia/procura do viajante nesse quadro. Em seguida, Mário de Andrade realiza retomada das 

impressões causadas pela paisagem retrospectiva do Amazonas, processadas no litoral 

nordestino e no litoral norte pelo método comparativo: a cansativa rememoração dos 

primórdios da colonização do país no jogo com as imagens do mar e do canavial e a oblíqua 

contemplação da Foz do Amazonas na distância mais do sonho do que da realidade. 

Na conclusão dessa crônica-ensaio, o paisagista vanguardista explica a razão da 

trágica formação do país-paisagem pelo pensamento de Castro Alves, o poeta que tem nome 

próprio transformado em termo qualificador da oração. Para Mário de Andrade, a construção 

de nossa paisagem careceu da calma de seus fundadores que de olhar “apressado” não 

atingiram a penetração do encanto honesto, a originalidade cotidiana e humana da natureza 

brasileira.  A descrição de nossa paisagem, neste sentido, possui “excesso de castro alves”, 

exagero do caráter do poeta que representa, segundo o autor em ensaio de 1939, a “imagem 

mais possível da mentalidade nacional” (ANDRADE, 2002, p. 144). Assim como a 

constituição do país pelo europeu, Castro Alves na elaboração de sua poesia, analisa ele, não 

teve como Gonçalves Dias “vontade de organização” (Idem, ibidem). Essa associação de 

Mário entre o poeta romântico e o país não ressoa a associação de Sérgio B. de Holanda entre 

o colonizador português e o colonizador espanhol?  O Brasil, construído pelo primeiro com 

espírito do “semeador”, se desenvolveu sem um “empreendimento metódico e racional”, qual 

seja sem o esforço, a “vontade criadora” e o “zelo minucioso” do segundo impulsionado pelo 

espírito do ladrilhador (HOLANDA, 1995, p. 46, 96, 98). 

Neste sentido, para o autor modernista a lógica da composição poética de Castro Alves 

apresenta fraqueza semelhante à da lógica insuperável do modelo do país-paisagem. O 

“defeito” e a “impotência” do grande país nascem da falta de medida do pêndulo da balança-

ser do brasileiro que pouco pende para as coisas da terra (“enfeitando com elas apenas a sua 

fisionomia, suas epidermes, sambas, maracatus, trajes, cores, vocabulários, quitutes...”), sendo 

a lógica equatorial aproveitada apenas externamente enquanto a lógica europeia é nele 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

78 

aplicada internamente: “E deixou-se ficar, por dentro, justamente naquilo que, pelo clima, 

pela raça, alimentação, tudo, não poderá nunca ser, mas apenas macaquear, a Europa” (p. 68). 

Desse modo, as duas construções, a do país e a do poeta dos escravos, se fundamentam em 

valores que “não deixa[m] a menor promessa porque lhe[s] faltam por igual a paciência, a 

profundeza e a o amor de se cultivar” (Idem, p. 132). 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

ANDRADE, Mário de. Aspectos da Literatura Brasileira. Belo Horizonte: Itatiaia, 2002. 

 

ANDRADE, Mário de. Entrevistas e depoimentos: conversa com Mário de Andrade. Telê 

Ancona Lopez (Org.). São Paulo: T. A. Queiroz Editor, 1983. 

 

ANDRADE, Mário de. O banquete. São Paulo: Livraria Duas Cidades, 1989. 

 

BASTIDE, Roger. Machado de Assis, paisagista. Teresa revista de Literatura Brasileira, São 

Paulo, nº. 6/7, p. 418-428, 2006. 

 

BENJAMIN, Walter. Rua de mão única (obras escolhidas II). Trad. de Rubens Rodrigues 

Torres Filho e José Carlos Martins Barbosa. São Paulo: Brasiliense, 2011. 

 

COLI, Jorge. Música final: Mário de Andrade e sua coluna jornalística Mundo musical. 

Campinas: Editora da Unicamp, 1998. 

 

CUNHA, A. Geraldo da. Dicionário histórico das palavras portuguesas de origem tupi. SP: 

Companhia Melhoramentos; Brasília, 1998. 

 

DIAS, Gonçalves. Poesia e prosa completas. Alexei Bueno (Org.). Rio de Janeiro: Nova 

Aguilar, 1998. 

 

HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. São Paulo: Companhia das Letras, 1995. 

 

KANT, Emmanuel. Crítica da faculdade do juízo. Trad. de Valério Rohden e A. Marques. 

Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1995. 

 

LAFETÁ, João Luiz. Figuração da intimidade: imagens na poesia de Mário de Andrade. São 

Paulo: Martins Fontes, 1986. 

LOPEZ, Telê Ancona. A bagagem poética do Turista Aprendiz. Mariodeandradiando. São 

Paulo: Hucitec, 1996. 

 

LOPEZ, Telê Ancona. O fotógrafo e o turista aprendiz/literatura e fotografia. In: Mário de 

Andrade: turista e fotógrafo na Amazônia. São Paulo: Associação Pró Parque Modernista; 

Instituto de Estudos Brasileiros, 1990. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

79 

LOPEZ, Telê Porto; FIGUEIREDO, Tatiana Longo. Por esse mundo de páginas. In: 

ANDRADE, Mário de. O Turista Aprendiz. Edição de texto apurado, anotada e acrescida de 

documentos por Telê Ancora Lopez e Tatiana Longo Figueiredo. São Paulo: IEB-USP; Iphan; 

Fundação Vale, 2015. p. 19-41. 

 

MORAES, Raimundo. A porta. In: Amphitheatro amazônico. São Paulo: Ed. Cia. 

Melhoramentos, 1936. 

 

PERES, Marcos Roberto Flamínio. A fonte envenenada: transcendência e história em três 

hinos de Gonçalves Dias. São Paulo: Nova Alexandria, 2003.  

 

SCHILLER, Friedrich. Poesia ingênua e sentimental. Trad. de Márcio Suzuki. São Paulo: 

Iluminuras, 1991.  

 

SHOPENHAUER, Arthur. Metafísica do Belo. Tradução, apresentação e notas de Jair 

Barbosa. São Paulo: Ed. Unesp, 2003. 

 

SOUZA, Gilda de Mello e. O tupi e o alaúde: uma interpretação de Macunaíma. São Paulo: 

Duas Cidades: Editora 34, 2003. 

 

SOUZA, Gilda de Mello e. Vanguarda e nacionalismo na década de 20. In: Exercícios de 

Leitura, São Paulo: Duas Cidades: Editora 34, 2008, p. 305-344. 

 

VIRILIO, Paul. La machine de vision. Paris: Galilée, 1988. 

 

 

 

 

 

 

 

Recebido em 18/11/2016 

Aprovado em 22/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

80 

A biblioteca do etnógrafo e a 
criação do poeta: um estudo dos 
“Poemas da Negra”1

 

 

The ethnographer and the poet: a study of the creative process of "Poemas 

da Negra” 
 

 

Angela Teodoro GRILLO2 

 

 
RESUMO: À luz da crítica genética, o presente artigo dedica-se a traçar um diálogo entre as leituras de Mário 

etnógrafo e a criação de “Poemas da Negra”, conjunto de 12 textos, escritos em 1929 e publicados em 1930, no 

livro Remate de males. Interessado na representação do negro, no Brasil e em outras partes do mundo, o 

pesquisador registra em notas de trabalho a indicação de centenas de livros, o que permite uma visita guiada na 

biblioteca dele. Neste momento, abriremos as páginas de algumas dessas obras que formam um conjunto de 

leituras que deflagra as representações da mulher negra na literatura, principalmente popular, de Portugal e do 

Brasil, sempre ligadas a esteriótipos de ridicularização e sexualidade exacerbada. O poeta, por sua vez, ao 

inverter essas imagens, cria uma nova dicção da mulher negra, em um dos mais belos poemas de amor da 

Literatura Brasileira. O presente estudo, voltado à compreensão do trajeto criativo, foi possível a partir da 

consulta de manuscritos do arquivo e de livros, com marginália ou não, da biblioteca do escritor, documentos 

que incorporam o acervo de Mário de Andrade, salvaguardado no Instituto de Estudos Brasileiros (IEB-USP).  

 

PALAVRAS-CHAVE: “Poemas da Negra”. Mulher negra. Literatura brasileira. Processo de criação.  
 
 

 

ABSTRACT: Based on genetic criticism, this article is devoted to a dialogue between the readings of Mário 

etnógrafo and the creation of “Poemas da Negra”, a set of 12 texts written in 1929 and published in 1930 in the 

book Remate de males . Interested in the representation of the Negro, in Brazil and in other parts of the world, 

the researcher records in work notes the indication of hundreds of books, which allows a guided tour in his 

library. At this moment, we will open the pages of some of these works that form a set of readings that deflagrate 

the representations of the black woman in literature, mainly popular, of Portugal and Brazil, always linked to 

stereotypes of ridicule and exacerbated sexuality. The poet, in turn, by inverting these images, creates a new 

diction of the black woman in one of the most beautiful love poems of Brazilian Literature. The present study, 

aimed at understanding the creative path, was possible through the consultation of manuscripts from the archives 

and books, marginally or not, from the writer's library, documents that incorporate the collection of Mário de 

Andrade, safeguarded at the Institute of Studies Brazilians (IEB-USP). 

 

KEYWORDS: "Poemas da Negra". Black woman. Brazilian literature. Creation process. 

 

 
1 Este artigo deriva de uma parte do estudo de análise e interpretação dos “Poemas da Negra” trabalhada em: 

GRILLO, Angela Teodoro. O losango negro na poesia de Mário de Andrade. Tese de doutorado. Programa de 

Literatura Brasileira. FFLCH-USP.  Orientadora: Telê Ancona Lopez. São Paulo, 2015. 
2 Instituto de Estudos Brasileiros/ Universidade de São Paulo (IEB-USP). São Paulo – SP – Brasil. CEP: 05508-

115. O presente artigo deriva do trabalho supracitado e foi financiado pela Fundação de Amparo à Pesquisa do 

Estado de São Paulo (FAPESP). E-mail: angelagri@gmail.com 

mailto:angelagri@gmail.com


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

81 

O ensaio “A poesia de Mário de Andrade” (2005) de Gilda de Melo e Souza, 

impulsionou o presente trabalho, pois, ao tratar dos “Poemas da Negra”, a autora verifica que 

há neles “uma atitude inédita na poesia brasileira”. A estudiosa identifica, na correspondência 

de Mário e Manuel Bandeira, uma resistência do poeta de “Irene no céu” aos versos do amigo 

paulista. Este assegura que a dificuldade de aceitação, o estranhamento ao conjunto amoroso, 

decorre do fato de que a mulher negra está, incomumente, retirada do campo exótico. Para 

compreender essa afirmação, que explica o ineditismo, Gilda sugere que se compare os 

“Poemas da Negra” com a tradição da poesia erótica ligada ao senhor de engenho, a qual se 

habituou a sensibilidade nacional. Seguindo a sugestão de Gilda de Melo e Souza, é aqui 

apresentado um levantamento de criações poéticas na tradição, principalmente popular, lidas 

por Mário etnógrafo, estudioso do negro brasileiro. O conjunto de notas de trabalho guia-nos 

pelas estantes da biblioteca desse leitor atento à construção dos estereótipos que circundam a 

mulher negra na literatura, imagem que será invertida pelo poeta na criação de sua musa 

negra.  

 O estudo do processo de criação de uma obra possibilita ultrapassar uma suposição e 

alcançar aquilo que Louis Hay define como desvendar, não o movimento de espírito do 

escritor, mas o “traço de um ato”, sem a pretensão de interpretar o que o autor “queria dizer, 

mas o que ele disse” (HAY, 2007, p. 17). Em relação à materialidade, para o estudioso de 

crítica genética, o manuscrito de uma obra pode abarcar uma grande variedade de documentos 

– como cadernos, esboços, rascunhos – que participam de diferentes etapas da criação. O 

especialista ressalta ainda: “desde que o pensamento e a imaginação os tocaram, todos, do 

documento inerte – dicionário, relatório – até a página inspirada, encontram-se dotados de 

vida e convocados a desempenhar seu papel num projeto de escritura.” (IDEM, p. 21). Para 

Cecília Almeida Salles, o estudo dos manuscritos, para a interpretação de uma obra, contribui 

na medida em que:  
 

Após um estudo genético chega-se, sem dúvida alguma, ao texto publicado com um 

arsenal informativo sobre o nascimento daquela obra, extremamente rico, que 

auxilia ou dá uma nova dimensão para a compreensão da obra. São informações 

sobre os bastidores, ou seja, informações internas àquela criação específica que a 

leitura da obra publicada não teria condições de fornecer. (SALLES, 1992, p. 97). 

 

 

 Quem estuda o processo criativo do autor de Remate de males, deve contar com o fato 

de que Mário de Andrade, em geral, após a publicação de uma obra, desfazia-se dos 

manuscritos diretamente referentes a ela, como as versões de textos, e este é o caso dos 

“Poemas da Negra”, o que não impede o estudo da criação dos versos a partir de outras 

“pistas” encontradas em seu acervo.  

 Neste momento, atenho-me a documentos identificados como uma possível parcela no 

arquivo da criação dos “Poemas da Negra”, determinadas notas de trabalho encontradas no 

estudo etnográfico Preto, conjunto de 371 documentos que guardam uma pesquisa sobre o 

negro, realizada por Mário de Andrade por 20 anos, o dossiê integra, como nº 97, a coleção 

Manuscritos de Mário de Andrade, no arquivo do escritor. Nas notas de trabalhos estão, 

principalmente, indicações bibliográficas que se reportam à biblioteca do escritor e, por essa 

razão, vale ressaltar que os manuscritos de Mário de Andrade não se restringem ao seu 

arquivo. As estantes desse especial leitor indicam matrizes, na presença de determinados 

títulos anotados ou não, portadoras de elos com a criação do poeta e do ensaísta. As leituras, 

enfim, plasmam diálogos do escritor com sua biblioteca, as quais, pela vez delas, se unem ao 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

82 

conteúdo de determinados documentos. Assim acontece com a criação dos “Poemas da 

Negra”.  

 A maioria das notas de trabalho do manuscrito Preto aponta indicações bibliográficas, 

em conjuntos que se prendem aos temas “Escravidão”; “O mulato”; “Caracteres”; “Contra o 

preto (preconceito, linha de cor, etc)”; “Gesto” e “Música”, assim organizados pelo etnógrafo. 

Ao cuidar da classificação arquivística do dossiê (GRILLO, 2010), minha análise reconheceu 

algumas notas não contempladas na organização original do autor, mas que ainda assim 

formavam outros conjuntos temáticos. Dentre eles, “Mulher de cor”, formado por dezesseis 

notas. Essa denominação, dada pela minha pesquisa, toma emprestada uma expressão da 

época, empregada, aliás, pelo próprio Mário de Andrade, inclusive em sua conferência 

“Cinquentenário da Abolição” (GRILLO, 2010): “Cornélio Pires, nos seus Sambas e 

cateretês, registrou ainda três recortados de caipiras paulistas, que são caçoadas cruéis à 

mulher de cor”.  

 O conjunto “Mulher de cor” – formado de indicações bibliográficas – é por mim 

identificado como parte do arquivo da criação de “Poemas da Negra”; para isso, tomo como 

perspectiva de análise desses documentos os estudos de Telê Ancona Lopez sobre biblioteca 

de escritores. Em síntese, para a estudiosa, na biblioteca do escritor, podem ser reconhecidas 

obras, anotadas ou não, que podem insinuar matrizes e instauram a interdisciplinaridade da 

criação (LOPEZ, 2002, p. 48). 

 Ainda que não haja marcas textuais explícitas que se liguem aos “Poemas da Negra”, a 

análise das notas, conjugada com a verificação das obras a que elas remetem, na biblioteca do 

escritor, pretende mostrar que imagem encontrada na criação do poeta transgride a da voz 

popular e erudita, pois a exaltação da Negra, como musa, ignora o vitupério a ela, 

surpreendido pelo leitor etnógrafo. A reunião dessas leituras sublinha que interessou a Mário 

de Andrade: investigar, principalmente na literatura popular, diferentes denominações dadas a 

mulheres afrodescendentes de acordo com o tom da pele – negra, preta, mulata, mestiça e 

crioula. A verificação dos documentos indica que nos textos apontados, a negra, a preta e a 

crioula estão quase sempre sujeitas a “caçoadas”, isto é, à ridicularização e ao desprezo, 

subvalorizadas como grotescas ou invejosas, enquanto que, quanto mais clara a pele, mais a 

mulher é gratificada pelos poetas. Dentre as dezesseis notas de Mário de Andrade, oito 

recolhem referências à mulata, sendo que sete dizem respeito a passagens elogiosas, como na 

nota 348: 

 

Fig.1: Nota de Trabalho de Mário de Andrade; Preto. Arquivo IEB-USP 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

83 

Ao grafar “Preto”, Mário remete ao dossiê para o qual deve seguir a nota de trabalho, 

nascida na leitura da obra nº 89 de sua biblioteca 3 : o Cancioneiro popular português e 

brasileiro de Nuno Catarino Cardoso, de 1921, que guarda à página 88 um traço de destaque a 

grafite, no trecho: 
 

Não há coisa mais faceira 
Que a mulata do Brasil: 

Tem um olhar feiticeiro 

Que ilude a mais de mil. (CARDOSO, 1921, p. 88).  
 

 Como se vê, a mulata, embora enaltecida, não escapa à imagem de sedutora. Mas, ela 

pode ser desenhada também com traços grotescos, como denuncia a nota 356 que traz um 

comentário exaltado do pesquisador:  

 
 

 

Fig. 2: Nota de Trabalho de Mário de Andrade; Preto. Arquivo IEB-USP 

 

A nota aponta para aos versos colhidos por Silvio Romero em Estudos sobre a poesia 

popular do Brazil, de 1888: 
 

Estava de noite 

Na porta da rua 

Proveitando a fresca 

Da noite da lua. 

 
3 Os números referentes às obras, assinalados por MA na notas de trabalho, organizam a bibliografia realizada 

por ele para a obra projetada e inacabada “Na pancada do Ganzá”. V. ANDRADE, Mário de. “Bibliografia de 

na Pancada do ganzá e do Dicionário Musical Brasileiro”. In: ALVARENGA, Oneyda & Flávia Camargo 

Tony (coordenação). Dicionário Musical Brasileiro. Belo Horizonte: Itatiaia, 1989. 

Transcrição: “Preto/ Versos 

deprecian-/do até a mulata/ nº 

339 p 257/ (mas isso é 

ra/ríssimo, Graças/ a Deus!)”. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

84 

 

“Quando vi passar 

Certa mulatinha, 

Camisa gomada, 

Cabelo entrançadinho. 

 

Peguei o capote, 

Saí atrás dela, 

No virar do beco 

Encontrei com ela. 

 

Ela foi dizendo: 

‘Senhor o que quer? 

Eu já não posso 

Estar mais de pé.’ 

 

Olhei pras orelhas, 

Tinham uns brincos finos, 

No rastão da lua. 

Estavam aluzindo. 

 

Olhei pro pescoço 

Vi um belo colar, 

Estava mulatinha 

Boa pra se amar. 

 

Olhei pros olhos 

Vi bem foi remela, 

De cada um torno 

Bem dava uma vela. 

 

Olhei pra cara 

Não lhe vi nariz, 

No meio do rosto 

Tinha um chafariz. 

 

Olhei pro rosto 

Não tinha um só dente, 

Era o diabo  

em figura de gente. 

 

Olhei pros peitos 

Eram de marmota, 

Pareciam bem 

Peitos de uma porca. 

 

Olhei pras pernas 

Eram de vaqueta, 

Comidas de lepra  

E cheias de greta.  

 

Olhei pros pés 

Benzi-me de medo, 

Tinha uns cem bichos 

Em cada um dedo. (ROMERO, 1888, p. 257). 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

85 

 O texto traduz a frustração do ímpeto sexual do homem branco que eclode na 

descrição pejorativa, extremando o grotesco. Se este caso é uma raridade no tratamento dado 

à imagem da mulata, nenhuma exceção ocorre nos trechos demarcados pelo leitor/pesquisador 

em que aparecem as denominações “negra” ou “preta”, ligados a imagens construídas de 

modo caricatural, visando rebaixar. Como no exemplar de Contos populares portugueses de 

Thomas Pires, de 1916, cujo traço a grafite do leitor destaca o conjunto de quadrinhas: 
 

 
Tomei amor com uma preta 

com tenção de zombar dela 

E por mal dos meus pecados 

fazem-me casar com ela.";  

 

Tomei amor com uma preta 

que era até cozinheira 

Tinha os beiços tostados 

De lamber a frigideira. (PIRES, 1916, p. 264). 

 

 Mário de Andrade ao procurar identificar na literatura o vitupério à mulher negra, 

localiza trechos que alcançam diferentes níveis depreciativos a medida em que a cor da pele é 

mais escura. Indicada pela nota 357 – “Preto/ nº348 – I – 369” –, essa gradação é flagrada no 

Cancioneiro popular português organizado por Teóphilo Braga, em 1911, onde 

pesquisador/leitor faz um traço lateral a grafite e escreve o escólio "Preto (Brasil)", à margem 

da quadra: 
 

A branquinha é prata fina, 

A mulata cordão de ouro; 

Caboucla, cestos de flores, 

A negra surrão de couro. (BRAGA, 1911, p. 369). 

 

 

 Ao estudar esse cancioneiro, Mário de Andrade anota “Brasil”. Vale lembrar que em 

seu ensaio “A superstição da cor preta” (1938), para ele o preconceito de cor não se origina no 

Brasil colônia, mas equivale a uma herança por “via ibérica”. Em outra fonte, indicada pela 

nota 349, é encontrada uma acepção da negra no cancioneiro brasileiro semelhante à do 

português: 
 

 

Fig. 3: Nota de Trabalho de Mário de Andrade; Preto. Arquivo IEB-USP 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

86 

A nota remete ao capítulo “O humorismo na poesia popular” do Cancioneiro de trovas 

do Brasil, organizado por Americano do Brazil e publicado em 1926, no qual se encontra o 

poema “As negras”. Esses versos respondem com vigor ao meu interesse de ler, nos arquivos 

da criação dos “Poemas da Negra”, textos que podem ter valido ao poeta culto como postura a 

ser repugnada. A hipótese se reforça na escolha do título que, ao gosto da época, não 

denomina ‘Poemas da Mulata”; Mário mantém a mesma denominação do cancioneiro, mas 

realiza uma inversão semântica, pois os versos amorosos não chancelam a imagem da negra 

violentada. Por isso, proponho a comparação de “As negras” com o terceiro texto dos 

“Poemas da Negra”:  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A representação hiperbolicamente negativa do primeiro texto contrapõe-se à exaltação 

embelezadora do segundo. Neste, a imagem e o sentido, reforçados na sonoridade, a aliteração 

III 

 

Você é tão suave,  

Vossos lábios suaves  

Vagam no meu rosto,  

Fecham meu olhar. 

 

“Sol-posto. 

 

“É a escureza suave  

Que vem de você,  

Que se dissolve em mim. 

 

“Que sono... 

 

“Eu imaginava 

Duros vossos lábios,  

Mas você me ensina  

A volta ao bem. (ANDRADE, 2013, v.1, p. 345) 

 

 

 

 

 

As negras 

 

Eu não amo a negra,  

A negra me ama, 

Eu corro da negra, 

A negra me chama. 

Olhar de negra 

É olhar de gralha, 

Arretira negra 

Não me atrapalha. 

Trabalha muito, 

O lucro é pouco, 

Cabelo é curto 

E não dá coco. 

As negras juntam 

Para ir na festa,   

Amarram cabelo,  

Repucham a testa. 

Amarram cabelo 

Maciam lã, 

Cabelo de negra 

É quebra de pente. 

Amarra o cabelo 

E anela o cacho, 

Fica parecido 

Macaco macho. (BRAZIL, [1925], p.192)  

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

87 

nas palavras em “s” em todo o poema, realçam a leveza, como em: “Você é tão suave, Vossos 

lábios suaves/ vagam no meu rosto/ Fecham meu olhar.// Sol-posto” (1-5). Em “As negras”, 

contrariamente, a aliteração no "r", repetida em 20 dos 23 versos, marca a aspereza do texto: 

“Olhar de negra/ É olhar de gralha/” (v. 5-6). 

 No poema de Mário, a escuridão é bela, cósmica, une-se ao sujeito lírico: “É a 

escureza suave/ Que vem de você, / Que se dissolve em mim.” (v.  6-8); no cancioneiro, a 

negra é expulsa como um empecilho grotesco - “Arretira negra/ Não me atrapalha.” (v. 7-8). 

As representações do corpo, ou melhor, das partes do corpo feminino negro, permitem mais 

comparações entre os textos. No cancioneiro, por exemplo: o cabelo da negra é “quebra de 

pente”, portanto duro, oposto a brandura que se desejaria no amor; no poema modernista, a 

mulher é descrita por meio de qualificativos que expressam delicadeza (“Você é tão 

suave/Vossos lábios suaves”). Curiosamente, como os cabelos na voz do cancioneiro, o 

sujeito lírico qualifica os lábios da Negra “duros”, mas neste caso, o preconceito revelado, 

supera-se; “Eu imaginava/ Duros vossos lábios/ Mas você me ensina/ A volta ao bem.” (v. 10-

12).  

 Acompanha-se ainda, na leitura de Mário do texto do cancioneiro o rebaixamento da 

negra em uma série de imagens como feiura: “olhar de gralha” e “repuxam o cabelo”; 

pobreza: “trabalha muito/ ganha pouco”, até compará-la grotescamente a um “macaco 

macho”. Já nos versos do poeta Mário de Andrade, mais uma vez, de modo oposto, a negra é 

elevada, seu corpo alcança alturas celestes. Nesse poema, o primeiro beijo inicia a noite; 

simbolicamente é a Negra, que une o casal na plenitude de um amor cósmico “Sol- posto// É a 

escureza suave/ que vem de você/ Que se dissolve em mim.” (v. 5-8).  

 A mulher transfigurada na beleza da noite opõe-se à imagem da noite como geradora 

do medo, recorrente na literatura oral, associação encontrada pelo etnógrafo em contos 

infantis portugueses, como mostra a nota de trabalho 351:  
 

 

Fig. 3: Nota de Trabalho de Mário de Andrade; Preto. Arquivo IEB-USP 

 

Transcrição“A história das 3 cidras,/ 

aceitavelmente mí/tica, a donzela 

mo/ça bonita e branca,/ é substituída 

da pela/ por uma preta (a/ noite, 

simbolicamente) e o com que o rei/ 

casa apesar de/ preta e feia./ nº 141 p. 

XLV e/ p. 108 (As Nozes) e 110/ (3 

Cidras)”  

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

88 

A indicação leva aos Contos tradicionais do povo portuguêz, de 1914, organizados por 

Theófilo Braga, onde se acham “As 3 cidras” e “As nozes”. Ambas narram a história de uma 

moça branca escolhida pelo príncipe para casar, mas, que, pouco antes de chegar ao castelo, 

onde se realizaria a cerimônia, é enganada por uma jovem descrita como negra e feiticeira. 

Esta, movida pela inveja, transforma a pretendida em uma pomba. Ao se encontrar com o 

príncipe, a negra afirma ser ela a noiva branca, justificando que sua pele fora queimada pelo 

sol, no trajeto até o palácio. O noivo, mesmo a achando-a feia e arrependido da escolha, não 

rompe a promessa. Prestes a se casar, a impostora tem seu feitiço descoberto e quebrado. 

Como consequência, a branca, bastante desagradada, ordena a morte da rival e, além disso, 

que a pele da negra seja transformada em tambor e os ossos em uma escada pela qual a 

verdadeira princesa chegaria diariamente ao jardim.  

 Mário de Andrade etnógrafo interpretou a mulher “preta” e “feia” como símbolo da 

noite, no sentindo assustador da palavra, recorrente em contos infantis, isto é, como o 

momento a ser evitado porque provoca horror e perigo. A noite adversa, nos versos populares, 

assim como no conto português, é metáfora da pele negra, porém, nos “Poemas da Negra” 

revela-se um elemento de beleza transcendental, como se lê no poema ‘XI” – “É como o 

negrume da noite/ Quando a estrela Vênus/ Vence o véu da tarde/ E brilha enfim.” A beleza 

negra da musa lembra, inclusive, outro personagem da poesia de Mário de Andrade, o Cabo 

Machado, do Losango cáqui, que “É como se a madrugada andasse na minha frente” (v. 4).  

 Compreender os fenômenos da criação que se articulam no acervo do escritor é 

fundamental para os estudos sobre o negro na obra de Mário de Andrade, tema que vem sendo 

desenvolvido pela minha pesquisa desde 2010, cujo livro Sambas insonhados: o negro na 

perspectiva de Mário de Andrade (GRILLO, 2016) apresenta o tema. Como foi possível 

acompanhar neste artigo, ainda que não tenham marcas textuais que certifiquem a ligação 

entre as notas de trabalho “Mulher de cor”, do manuscrito Preto, e os “Poemas da Negra”, a 

relação aqui proposta, na perspectiva da crítica genética, contribui para elucidar o trabalho do 

etnógrafo crítico do status quo e a criação do poeta transgressor de tópicas.  

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BRAGA, Teófilo (Org.). Contos tradicionaes do português. Lisboa: J. A. Rodrigues, 1911. 

 

BRAZIL, A. Americano do.  Cancioneiro de Trovas do Brasil Central. São Paulo: Editora 

Monteiro Lobato, [1925]. 

 

CARDOSO, Nuno Catharino. Cancioneiro popular português e brasileiro. Lisboa, Rio de 

Janeiro: Cia Editora Americana, 1921. 

 

GRILLO, Angela Teodoro. Processo de criação do estudo Preto: um inédito de Mário de 

Andrade. Dissertação de Mestrado. Orientação: Profª Drª Telê Ancona Lopez. FFLCH- USP, 

2010. 

_______. O losango negro na poesia de Mário de Andrade. Tese de doutorado. Programa de 

Literatura Brasileira. FFLCH-USP.  Orientadora: Telê Ancona Lopez. São Paulo, 2015. 

 

_______. Sambas insonhados: o negro na perspectiva de Mário de Andrade. Ciclo Contínuo: 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

89 

São Paulo: 2016.  

 

HAY, Louis. A literatura dos escritores: questões de crítica genética. Tradução Cleonice Paes 

Barreto Mourão. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2007. 

 

ANDRADE, Mário de. Poesias completas. Edição de texto apurado, anotada e acrescida de 

documentos por Tatiana Longo Figueiredo e Telê Ancona Lopez. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 2013, v. 1 e 2. 

 

LOPEZ, Telê Ancona. “A biblioteca de Mário de Andrade: seara e celeiro da criação”.  In: 

Criação em progresso: ensaios de crítica genética. Organização: Roberto Zular. São Paulo: 

Editora Iluminuras, 2002, p. 45-72. 

 

PIRES, Antonio Tomas. Contos populares portugueses: recolhidos da tradição oral. Elvas: 

Typ. Progresso, 1916. 

 

ROMERO, Silvio (Org.) Estudos sobre a poesia popular do Brazil, Rio de Janeiro: Typ. 

Laemmert, 1888. 

 

SOUZA, Gilda de Mello. “A poesia de Mário de Andrade”. In: _____. A ideia e o figurado. 

São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2005, p. 31-45. 

 

SALLES, Cecília Almeida. Crítica genética: uma introdução, fundamentos dos estudos 

genéticos sobre os manuscritos literários. São Paulo: EDUC, 1992. 

 
 

 

 

Recebido em 03/11/2016 

Aprovado em 21/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

90 

Casa-grande e mucambo: Mário de 
Andrade no pastoril de Maria 
Cuncáu  

 

Casa-grande and mucambo: Mário de Andrade in Maria Cuncáu’s pastoril 
 

 

Raquel Illescas BUENO1 

 

 
RESUMO: Em “Briga das pastoras”, Mário de Andrade ficcionaliza experiências vividas em sua segunda 

viagem etnográfica, quando percorreu o Nordeste brasileiro a fim de conhecer e divulgar manifestações da 

cultura popular. Dentre seus objetos de estudo estavam as danças dramáticas, e dentre elas os pastoris. O conto 

enfoca uma festa depauperada, em que predominam a degradação e a vulgarização dos comportamentos. 

Hóspede num engenho de cana-de-açúcar, o narrador-protagonista sofre por não corresponder totalmente às 

regras da hospitalidade. Já o autor, deixa registrada sua aversão à presença do urbano e do profano num local que 

ele preferiria ver preservado do cosmopolitismo. O artigo compara “Briga das pastoras”, os registros dos diários 

de viagem publicados em O turista aprendiz e uma passagem de Danças dramáticas do Brasil. Na conclusão, 

reforça-se a ideia de que tanto na vida como na arte Mário de Andrade questionou a fundo os limites da atitude 

nacionalista, incapaz de alterar os rumos das desigualdades sociais historicamente estabelecidas e talvez 

prejudicial à qualidade estética. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Mário de Andrade. Viagens etnográficas. Nacionalismo. 
 

 

 

ABSTRACT: In “Briga das pastoras”, Mário de Andrade turns into fiction some experiences he lived in his 

second etnographic trip, when he traveled the Brazilian Northeast to get to know and to spread manifestations of 

popular culture. Among his objects of study were the so called dramatic dances, and among them the “pastoris”. 

The short story shows a poor Christmas party, in which the degradation and the vulgarization of conducts 

predominate. Being a guest in an “engenho” that processed sugar cane, the narrator-protagonist suffers because 

he cannot satisfy completely the laws of hospitality. The author, however, makes clear his aversion towards the 

presence of urban and profane elements in a place he preferred to see preserved from cosmopolitism. The paper 

compares “Briga das pastoras”, the travel diaries included in O turista aprendiz and a fragment from Danças 

dramáticas do Brasil. The conclusion reinforces the idea that in both his life and his art Mário de Andrade 

always questioned the limits of the nationalist attitude, seen as incapable of changing the course of social 

differences that were historically established and considered as something that maybe was harmful to the 

aesthetic quality of art.  

 

 

KEYWORDS: Mário de Andrade. Etnographic travels. Nationalism. 

 

 

 

 
1  Universidade Federal do Paraná – UFPR – Setor de Ciências Humanas / Departamento de Literatura e 

Linguística. Curitiba – Paraná – Brasil. 80050-901. E-mail: raquel.illescas@yahoo.com.br 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

91 

Este trabalho é parte de uma investigação do projeto nacionalista de Mário de Andrade 

que enfoca a representação ficcional de personagens das classes sociais mais baixas. São 

exemplos de textos interessantes sob esse enfoque, dentre outros, “Caso em que entra bugre”, 

de Primeiro andar, “O besouro e a Rosa”, “Túmulo, túmulo, túmulo” e “Nízia Figueira, sua 

criada”, de Os contos de Belazarte, “O poço”, de Contos novos, as crônicas “Será o 

Benedito?” e “Foi sonho” e a narrativa Balança, Trombeta e Battleship. “Briga das pastoras”, 

objeto deste artigo, pertence ao volume póstumo intitulado Obra imatura. O narrador-

protagonista, figuração do Mário antropólogo, hospeda-se num engenho da Zona da Mata 

para pesquisar manifestações folclóricas, especialmente o pastoril, dança dramática 

representada por ocasião das festas natalinas. Como em outras narrativas curtas de Mário, 

observa-se nesse conto o desejo de compreender a índole e a expressividade dos “sem letras 

nem cidade”2. Mas, principalmente, percebe-se a tensão entre o interesse pela cultura popular 

brasileira e a repulsa à miséria e à degradação que afetam muitos de seus atores e agentes. 

Isso tudo é figurado a partir de uma perspectiva nacionalista cujo questionamento resultou em 

dúvida sobre manter ou não nas Obras Completas esse conto, divulgado inicialmente na 

revista O Cruzeiro, em 1939. 

Ao apresentar a alunos de graduação a “Briga das pastoras”, algumas reações 

negativas, enérgicas, impressionaram-me. Não se tratava de resistência a aspectos da 

construção ficcional ou escolhas vocabulares, mas sim de oposição à caracterização das 

personagens que representam habitantes da Zona da Mata nordestina como seres mesquinhos 

e insensíveis: “ – Mário de Andrade inventou tudo isso para tentar impressionar quem não 

conhece aquela realidade!”, dizia um; “– Ele queria denunciar uma situação opressiva, mas 

desvirtuou a realidade!”, escreveu outro; “–  As festas religiosas no Nordeste não são assim; o 

sentido do sagrado e a alegria tomam conta!”; “– As pessoas brigam no trabalho, roubam no 

comércio, exploram a família, mas nos festejos elas são felizes e se divertem!”.  Cito falas 

proferidas e anotações feitas numa sala de aula curitibana, mas um dos alunos-leitores que 

reagiu de forma mais enérgica havia migrado recentemente da Bahia para o Paraná, ou seja, 

sua leitura não estava impregnada apenas por aquilo que se possa identificar como “o olhar do 

sulista”. Essas leituras tendem a julgar excessivas as tintas com que se delineou a 

agressividade das personagens, que supostamente deveriam comportar-se de maneira 

diferente em período de festas religiosas. 

Em “Briga das pastoras”, o narrador inominado identifica-se como “homem do sul”, 

possivelmente para reproduzir a maneira como foi identificado por seus convivas nordestinos. 

No início do conto, recém-chegado ao engenho em que se hospedaria por alguns dias, ele 

estava empolgado, “falando entusiasmado nos estudos que vinha fazendo sobre o folclore 

daquelas zonas, o que já ouvira e colhera, a beleza daquelas melodias populares, os bailados, e 

a esperança que punha naquela região que ainda não conhecia” (ANDRADE, 1980a, p. 175). 

Na sequência, declara-se “completamente desnorteado por aquela visão de miséria degradada, 

perseguido de remorsos, cruzado de pensamentos tristes, saudoso da noite fora. E 

arrependido.” (ibid., p. 182) E completa: “queria partir, me livrar daquele ambiente sem 

nenhum interesse folclórico, e que me repugnava pela sordidez” (ibid., p. 184).  

No intuito de denunciar aspectos sórdidos das desigualdades sociais, o autor fez de um 

pastoril natalino o cenário da disputa mesquinha pelo dinheiro que a visita abonada - o 

narrador – deixara num pires colocado em frente a figurinhas do “mais barato bricabraque 

 
2 Expressão empregada em “O besouro e a Rosa”: “era muito sem letras nem cidade pra cultivar a tristeza” 

(ANDRADE, 1980b, p. 17) 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

92 

imaginável”, elementos supostamente decorativos da lapinha (presépio) “mais tosca, mais 

ridícula” que se pudesse imaginar. Aquele mucambo, “de onde fugia um calor de forno, com 

um cheiro repulsivo de sujeira e desgraça” (ibid., p. 182), era a moradia da ex-prostituta Maria 

Cuncáu, mulher que já fora “a moça mais linda da Mata, filha de um morador que voltara do 

sul casado com uma italiana” (ibid., p. 183).  

Um olhar posterior do autor para esse conto fez com que titubeasse quanto a publicá-lo 

ou não nas Obras Completas, conforme indicam as notas apostas ao texto, tanto a nota 

redigida por Mário como aquela acrescentada pelos organizadores da Obra imatura. É 

possível que, assim como os estudantes de Letras fariam décadas depois, Mário percebesse ter 

imprimido uma visão excessivamente pessimista a sua mimesis. Não seria a primeira vez. 

Algo parecido aconteceu em sua apreciação sobre o conto “Nízia Figueira, sua criada”, 

assunto a ser tratado em seguida. 

Antes, retomemos o enredo da “Briga das pastoras”: o homem do sul percebera que a 

senhora do engenho, D. Ismália, opunha-se a que pessoas de sua família – e, por extensão, 

seus hóspedes – frequentassem a casa de Maria Cuncáu. A sugestão de que a moradora do 

mucambo tivesse tido algum relacionamento com o senhor de engenho é repassada ao leitor 

com observações que opõem duas morais: a familiar, representada pela senhora do engenho, e 

outra, permissiva, representada pelo que acontecia nos arredores da casa-grande, domínio de 

Maria Cuncáu, que, percebe o narrador, “devia ser uma tara daquela família” (ibid., p. 177). 

Entre essas duas morais, transitam os dois filhos homens dos donos do engenho: Astrogildo, 

de treze anos, é quem menciona de forma quase inocente a existência de Maria Cuncáu e de 

seu pastoril; Carlos, de vinte e dois, frequentador de “zona e farras no Recife” (ibid., p. 178), 

representa a liberdade de que dispunham os rapazes para exercitar o que, naquele contexto, 

era considerado normal para os varões. Vale mencionar que as duas filhas são mencionadas 

muito brevemente. Elas parecem querer flertar com a possibilidade de que a rigidez dos 

costumes fosse subvertida: “As duas moças trocavam olhares maliciosos lá no fundo da 

mesa”. (ibid., p. 176)  

Gozando da hospitalidade dos senhores do engenho, sentindo-se culpado por desejar 

algo que contrariaria sua anfitriã, o narrador finge por algum tempo ter-se esquecido da 

aproximação do dia em que seria representado o pastoril no local interditado. Até que, na 

noite da festa, sente-se dominar por uma “necessidade fatal” de assisti-lo. Carlos, escalado 

pelo pai para acompanhar o visitante nas horas mais avançadas da noite, resolve servir-lhe de 

guia. Pede então que se deixem para trás as “bobagens de mamãe”, garante que seria possível 

ir à festa e voltar sem que ninguém percebesse e acrescenta que Maria Cuncáu, “uma 

coitada”, já estava velha.  

Para ele, sucessor do machismo e da permissividade próprias do patriarcalismo, 

qualquer desconforto causado pelo convívio com a ex-prostituta seria anacrônico, portanto 

não havia por que deixar de exercitar a curiosidade – fosse dele, fosse do narrador. Carlos e o 

homem do sul percorrem a pé um caminho difícil e escuro, que aos poucos os afasta da casa-

grande. Chegados ao mucambo, o narrador observa a mudança instantânea de comportamento 

das mulheres que executavam a dança dramática: “Se antes já trejeitavam sem gosto, no 

monótono cumprimento de um dever, agora que duas pessoas ‘direitas’ estavam ali, seus 

gestos, suas dansas (sic), se desmanchavam na mais repulsiva estupidez” (ibid., p. 182). Na 

sequência, a tentativa do narrador de minimizar sua culpa remunerando bem as participantes 

da dança resulta numa luta cruel que o deixa horrorizado. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

93 

Naturalismo? Expressionismo? Hiper-realismo? Para avaliar com mais exatidão se 

essa representação de uma festa natalina do Nordeste é mais ou menos realista interessa 

comparar o conto a outros textos de Mário. Há informações pertinentes nas crônicas de 

viagem do autor, e mais ainda em seu diário de viagem. Esse é um passo importante, já que 

Mário de Andrade efetivamente assistiu e fotografou um pastoril, além de ter conhecido a 

região em que se passa o enredo do conto ora analisado. Mas o pastoril que Mário presenciou 

era uma representação infantil, bastante “família”, em tudo oposta à descrita no conto 

analisado, e que, no âmbito da “Briga das pastoras”, corresponde ao que a senhora de engenho 

mencionou como costume já sem interesse: “só as famílias é que faziam... antigamente. Hoje 

não fazem mais...” (ibid., p. 176)  

Em O turista aprendiz, Mário explica que viajou ao Nordeste de dezembro a fevereiro 

porque esse é o período mais propício para a observação das danças dramáticas que tanto lhe 

interessavam: o Bumba, o rancho do Boi, as cheganças e os pastoris, dentre outras. Vejamos a 

descrição feita em crônica referente à noite de Natal de 1928, publicada em 20 de janeiro de 

1929: 
 

Natal, noite de Natal (...) 

(...) Guardado da rua, no “sítio” (chacra) do coronel Cascudo, as meninas bailam no 

Pastoril. São umas deliciosas de cunhatãs, desacompanhadas a piano e violino, com 

tanta graça, tanta desenvoltura no gesto que o futuro da pátria aqui está. A maior não 

terá doze anos porém dançam com um ar de “frevo”, num mexido sensual tão 

inconsciente como a fatalidade. Umas defendem o cordão encarnado. Outras o azul. 

No meio a Diana, caçadora sem nenhuma Grécia, celebra com gostosura o 

nascimento de Jesus, menina linda, graça esplêndida, estrelinha nos cabelos, 

pandeiro prateado na mão. Não tem dúvida que o espetáculo é um bocado 

“bibliothèque rose”, porém agrada os meus passeios. (ANDRADE, 2015, p. 288). 

 

 

O único Natal nordestino de Mário de Andrade foi passado na cidade de Natal, 

portanto, e não em algum engenho. Porém na mesma viagem, já no período carnavalesco, 

Mário visitou a região referida em “Briga das pastoras”: Recife e os engenhos dos arredores 

da capital pernambucana. Sobre isso não escreveu crônicas, apenas registros de diário que 

foram reproduzidos desde as primeiras edições de O turista aprendiz3.  

Mário saiu de Natal no dia 27 de janeiro de 1928, esteve na Paraíba (atual João 

Pessoa) até dia 8 de fevereiro e passou um carnaval bastante agitado no Recife, na companhia 

de Cícero Dias e Ascenso Ferreira. Antes disso, no dia 30 de janeiro, registrou: “(...) fomos 

ver uma Lapinha pobre no bairro Róger, sem interesse”. (ANDRADE, 2015, p. 237) Essa é a 

única referência feita no diário a um pastoril que poderia ser mais parecido com aquele 

descrito em “Briga das pastoras”, e vem qualificado pela lacônica observação de que não 

despertou o  interesse do pesquisador.  

Nada nesses registros leva a pensar que, já no final de sua longa viagem, Mário 

pudesse estar cansado de tanta observação e anotação folclórica, muito pelo contrário. O que 

mais se destaca nas anotações do diário – além das frequentes referências a bebedeiras e ao 

 
3 Na edição mais recente desse livro, consta a seguinte descrição: “Diário presente no dossiê do manuscrito O 

turista aprendiz; autógrafo a lápis-tinta e a tinta preta; em 28 fólios de fichário de bolso, escrita ocupando a 

frente e o verso dos fólios, a letra miúda aproveita ao máximo o espaço; documento acondicionado na capa 

improvisada em folha de papel chiffon dobrada na horizontal, com indicação a grafite “Notas de Viagem ao 

Nordeste”; reúne os registros de 28 de novembro, 1928 a 24 de fevereiro, 1929”. (ANDRADE, 2015, p. 210). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

94 

consumo de entorpecentes – é justamente a regularidade do trabalho do etnólogo. Senão 

vejamos: no sábado de carnaval, Mário lamenta a impossibilidade de observar o frevo – “Não 

saiu nenhum frevo na rua e bestamos idiotamente” – ou de assistir a um maracatu: “Ascenso e 

eu fomos na sede da Nação do Leão Coroado, ver ensaio de maracatu. Não havia ensaio. 

Noite besta.” (ibid., p. 240). Outros frevos seriam aproveitados, para diversão e festa, durante 

aquele carnaval, mas quinta-feira já foi dia de trabalho novamente: “Vou com José buscar o 

estivador Hortêncio e trabalho com ele as melodias de carregar piano” (ibid., p. 241). Na 

sexta, mais atividade etnográfica: “Trabalho com a mulata todo o Boi dela e mais algumas 

linhas de Catimbó” (ibid., p. 241). No sábado, novo lamento pela impossibilidade de 

trabalhar: “Manhã inutilizada pela falta de cantadores”. (ibid., p. 242) Cito essas passagens 

para frisar que, no que dependesse de sua disposição e entusiasmo, a viagem ao Nordeste teria 

rendido a Mário de Andrade ainda mais do que o muito que rendeu, e que se constitui em 

farto material que pesquisadores de vários campos, como por exemplo a etnomusicologia, têm 

valorizado cada vez mais.  

No final de semana posterior ao carnaval, Mário conheceu o engenho Batateira, 

propriedade do pai de Cícero Dias. O percurso, em estradas muito ruins, permitiu a 

observação das cercanias do Cabo de Santo Agostinho (“Cabo”, no texto de Mário) e de 

Escada, região assim descrita no diário: “Paisagens, que nem as de ontem, lindas e... 

‘risonhas’ mesmo. Mais usina à vista e fábrica de estopa. Plena região do açúcar, ‘zona da 

mata’, semelhante à ‘zona do brejo’ da Paraíba”. (ibid., p. 242).  

Maria Cuncáu, que no passado fora “a moça mais linda da Mata”, pode ou não ter sido 

inspirada por alguém que Mário conheceu na viagem, ou sobre quem lhe falaram. Não 

importa. Ainda que “Briga das pastoras” contenha boa quantidade de elementos 

autobiográficos – a caracterização do narrador como folclorista do sul é o principal elemento 

– a comparação com as informações do diário leva à conclusão de que não há correspondência 

exata entre espaços, tempos e pessoas/personagens da realidade e da ficção. Entre 

aproximações e afastamentos, vale notar que há sempre um olhar enviesado para o pastoril, 

apontado mais de uma vez como dança que teria se degradado mais que as outras ao longo do 

tempo.  

A descaracterização de suas músicas e a gesticulação considerada vulgar  fizeram com 

que diminuísse muito o interesse inicial de Mário pelos pastoris. Em Danças dramáticas do 

Brasil, o autor tratou novamente desse assunto: 
 

 

(...) o Pastoril discorda intensamente do caráter popular dos outros bailados 

nordestinos.  Viverá provavelmente, sustentado apenas pelo interesse sexual que 

tem, de apresentar mulheres, em vez dos bailarinos machos das nossas outras danças 

dramáticas. E com efeito, se nestas a assistência popular se contenta em viver o caso 

representado, diante do Pastoril ela se apaixona. Os homens tomam partido pelas 

bailarinas dum ou doutro lado, discutem, os ditos pesam no ar sensualizado, e muitas 

vezes o brinquedo acaba em pancadaria.(...) 

O Pastoril de Palmares, que dou aqui, é bem característico dessa profanidade (...) as 

referências religiosas são absolutamente mínimas e desimportantes. É um verdadeiro 

protótipo do Pastoril popularesco, mesclado em tudo, com músicas desta e outra 

procedência, umas nacionais, outras estranhas, cenas mal amanhadas, às vezes sem 

nenhuma ligação entre si, meio revista de teatro, meio revista de... pernas, de cabaré. 

Não é mais sequer semierudito, mas não chega a ser popular. É daquele popularesco 

urbano cujo cosmopolitismo dificilmente chega a ter valor etnográfico (ANDRADE, 

1982, p. 350-351).  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

95 

O pastoril foi considerado menos representativo, na comparação com outras danças 

dramáticas, tanto por se afastar do sagrado, como por ser "popularesco", ou seja, de um 

popular relacionado já a uma cultura popular urbana, o que na época não era objeto do 

interesse dos etnólogos. Do estudo etnográfico ao pastoril “bibliothèque rose” da crônica, 

"promessa de futuro", e deste ao pastoril “bibliothèque naturaliste” da “Briga das pastoras”, 

motivo de desencanto, sigamos avaliando o grau de deformação da realidade operado. 

Estabeleça-se, para tanto, nova comparação.  

Cito uma entrevista concedida por Mário em 1944, um ano antes de sua morte. O autor 

confessava-se traído pela realidade, que lhe revelara melhoras nas condições sociais de uma 

mulher cujo futuro ele ficcionalizara no conto “Nízia Figueira, sua criada”, escrito em 1926. 

A moça solteira para quem o narrador Belazarte reservara um final muito infeliz revelou-se 

capaz de alterar a rota do destino:  
 

 

A Nízia existe. Assim como existiu a companheira dela, a negra Rufina. Nem se 

conheciam, mas eu que conhecia muito as duas e tinha dó de ver Nízia tão bonita 

envelhecendo sem casar, de repente me lembrei de ajuntar as duas, a negra e a 

branca, e fazê-las viver juntas para ver o que sucedia.  Sucedeu toda aquela desgraça 

macia e penosa do conto. Pois não é que Nízia me traiu indecentemente? Em vez de 

ficar sempre solteira e dar na cachaça como aconteceu no meu conto e é ultra-

verdade incontestável, tinha mais de cinquenta anos quando se lembrou de casar 

com um homem de sessenta! Isso até hoje me dói e me persegue como uma vaia... 

(ANDRADE, 1983, p. 112-113). 

 

 

Quanto a “Briga das pastoras”, só o que Mário de Andrade teve tempo de anotar na 

época em que preparava suas Obras completas foi o seguinte: 
 

 

Conto muito mais fraco que os demais. Ainda pertence, como espírito, a essa atitude 

de inteligência nacional, que considero eminentemente cafageste (sic). Além disso é 

muito “literario” por demais, embora a sua milhor “reussite” seja talvez a descrição 

da noite, justo a passagem que parecerá mais literaria, mais cuidada. Talvez não 

deva ser incluído no livro. Mas como já foi publicado duas vezes, que fique, por aí, 

esta versão retocada. Mário. (Não se publica – Mário). (ANDRADE, 1980a, p. 188). 

 

 

Destaque-se a complexidade da expressão “atitude de inteligência nacional que 

considero eminentemente cafageste”. Mário se perguntava se valeria a pena divulgar aquele 

conto, pervertido, a seu ver, por um nacionalismo equivocado. Mas, equivocado em que 

sentido? A observação soa estranha quando sabemos, por seu contundente discurso “O 

movimento modernista”, de 1942, que dentre tantos pecados graves cometidos e tarefas não 

realizadas por sua geração, Mário destacou como conquista efetiva a contribuição para a 

descentralização da inteligência nacional, além do direito permanente à pesquisa estética. Por 

outro lado, sabemos que após 1942 sua autocrítica se agravou, tornando-se cada vez mais 

corrosiva.  

A complexidade da “cafajestice” (vulgaridade? provocação gratuita? malandragem? 

cinismo?) que a severa autocrítica o fazia registrar na nota, somada à indecisão quanto a 

incluir “Briga das pastoras” nas Obras completas denunciam o sentido paradoxal de que os 

compromissos ideológicos por vezes se revestiam para Mário, principalmente na fase final de 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

96 

sua vida, depois da experiência traumática de seu afastamento do Departamento de Cultura de 

São Paulo.  

Os organizadores da Obra imatura, deparando-se com aquelas observações 

contraditórias, optaram pela inclusão de “Briga das pastoras” em uma coletânea que reúne 

textos muito heterogêneos. Figuram nesse livro os contos do Primeiro andar, de 1914, 

poemas penumbristas de 1917 (Há uma gota de sangue em cada poema) e uma teoria poética 

de 1924 (“A escrava que não era Isaura”). Meio escondido nesse livro, “Briga das pastoras” 

praticamente não foi estudado pela crítica especializada4.  

A Obra imatura foi durante muito tempo um esconderijo bastante apropriado para a 

briga constrangedora que envolveu Maria Cuncáu, primeira figura do cordão azul, e sua 

vizinha, tão pobre quanto ela, que representava na dança uma pastora do cordão encarnado. 

Além delas, outras oito mulheres “se desmanchavam na mais repulsiva estupidez”, “(T)odas 

seminúas com uns vestidos quasi trapos, que tinham sido de festas e bailes muito antigos”, 

com faixas de identificação do cordão a que pertencessem, “braços nús, os colos magros, 

desnudados, em que a faixa colorida apertava a abertura dos seios murchos”. (ibid., p. 182-3). 

Entre comovido e aterrorizado, o narrador resolve deixar no pires uma nota graúda, o que 

resulta em disputa animalesca:  
 

 

aqueles braços se batiam, se agarravam, se entrelaçavam numa briga chué, entre 

bufidos selvagens, até que Maria Cuncáu, mordendo de fazer sangue o punho da 

outra, lhe arrancou a nota, enfiou-a fundo no seio, por baixo da faixa azul apertada. 

(ibid., p. 186). 

 

 

A curiosidade do pesquisador, ao longo do conto, fica circunstanciada por valores 

éticos que, respeitados à risca, o teriam desviado do mucambo. Se o receio filial de ofender os 

princípios da anfitriã tivesse prevalecido sobre a curiosidade, ele não teria assistido o pastoril, 

não se teria horrorizado; não haveria o relato, nem a denúncia das diferenças sociais. Por 

outro lado, se no mucambo prevalecia a miséria mais degradada, na casa-grande também já 

não era tempo de fartura. A contribuição do suposto ex-amante a Maria Cuncáu era pequena, 

mas fazia a diferença: “às escondidas, o senhor de engenho, dinheiro não mandava não, que 

tambem já tinha pouco pra educar os filhos, mas enfim sempre mandava algum carneiro pra 

ela vender ou comer” (ibid., p. 183).  

A data da escrita do conto é imprecisa, mas, somando as informações sobre a viagem 

de Mário ao Nordeste e a primeira publicação em 1939, conclui-se que a ação se passa entre o 

final da década de 1920 e, no limite, o final da década de 1930. A Zona da Mata já assistira à 

ascensão e à decadência dos engenhos. É a época retratada em Fogo morto (1943), de José 

Lins do Rego, e em Os exilados (1927), de Mário Sette, para ficarmos no plano das 

representações literárias. Para sustentar uma interpretação sociológica do conto, caberiam 

doses generosas das leituras do Brasil de Gilberto Freyre, com que o título deste artigo 

dialoga. A casa-grande e a senzala, os sobrados e os mucambos foram fundidos neste “casa-

grande e mucambo”, sugerindo como assuntos a tratar a família patriarcal, bem instalada, por 

oposição à precariedade das moradias dos trabalhadores dos engenhos e outras pessoas 

 
4 Recentemente , foram publicadas duas coletâneas de perfil paradidático que incluem “Briga das pastoras”: O 

melhor de Mário de Andrade: contos e crônicas, obra editada pela Nova Fronteira em 2015, e Briga das 

pastoras e outras histórias: Mário de Andrade e a busca do popular, antologia organizada por Ivan Marques, 

editada pela SM em 2016. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

97 

pertencentes àquela estrutura sócio-econômica. É certo que Gilberto Freyre considerava a 

arquitetura e os materiais dos mucambos mais propícios ao clima daquela região do que os 

sobrados ou outras moradias burguesas, mas essas observações não são relevantes para esta 

leitura de “Briga das pastoras”. No conto, a moradia de Maria Cuncáu é claramente um local 

degradado ao ponto do aviltamento da dignidade humana.   

Se Gilberto Freyre aparece aqui apenas como inspirador de um título algo 

trocadilhesco, Ribeiro Couto e seu “homem cordial” – hipótese esta aprofundada por Sérgio 

Buarque de Holanda em Raízes do Brasil – ficam de fora. Para tratar, neste trabalho, dos 

limites entre o público e o privado, o arcaico e o moderno, o patriarcalismo e as liberalidades 

do mundo urbano em expansão desenfreada, seleciono apenas um dentre tantos temas 

evocados no conto de Mário de Andrade: o da hospitalidade.  

O narrador é a visita, o hóspede. As visitas, como se sabe, são recebidas com especiais 

deferências no Nordeste patriarcal. Mas esse hóspede – urbano,  estudioso e curioso - é 

instigado a transgredir as regras da hospitalidade pelo filho dos senhores do engenho, movido 

pelos ímpetos da juventude, que lhe permitem inclusive paquerar a Diana, única moça bonita 

do pastoril de Maria Cuncáu. Transgredidas essas regras, ainda que os senhores do engenho 

nada saibam, ficam tensionados os limites da hospitalidade. A culpa surge, na verdade, antes 

da efetiva transgressão: 

 
(...) eu senti dever uma carícia à sra. dona Ismália, que não podia mais evitar um 

certo abatimento naquele seu mutismo de olhos baixos. Creio que fui bastante 

convincente, no tom filial que pus na voz pra lhe elogiar os maravilhosos pitús, 

porque ela me sorriu, e nasceu entre nós um desejo de acarinhar, bem que senti. Não 

havia dúvida: Maria Cuncáu devia ser uma tara daquela família, e eu me 

amaldiçoava de ter falado em pastoris. Mas era impossível um carinho entre mim e a 

dona da casa, apenas conhecidos de três horas; e enquanto o Carlos ia ver si os 

cavalos estavam prontos para o nosso passeio aos partidos de cana, fiquei dizendo 

coisas meio ingênuas, meio filiais à sra. dona Ismália, jurando no íntimo que não iria 

ao Pastoril da Maria Cuncáu. E como num momento as duas moças, ajudando a 

criadinha a tirar a mesa, se acharam ausentes, não resisti mais, beijei a mão da sra. 

dona Ismália. E fugi para o terraço, lhe facilitando esconder as duas lágrimas de uma 

infelicidade que eu não tinha mais direito de imaginar qual (ibid., p. 177). 

 

 

Ao abordar o tema da hospitalidade no contexto atual, Derrida historia o que Sócrates 

e Platão propuseram sobre os desafios representados pela presença do estrangeiro no mundo 

grego clássico. O desenvolvimento de suas reflexões destaca a necessária convivência 

conflitante de duas leis, a do hóspede e a do anfitrião:  
 

Quero ser senhor em casa (...) para poder ali receber quem eu queira. Começo por 

considerar estrangeiro indesejável, e virtualmente como inimigo, quem quer que 

pisoteie meu chez-moi, minha ipseidade, minha soberania de hospedeiro. O hóspede 

torna-se um sujeito hostil de quem me arrisco a ser refém. 

Lei paradoxal ou perversiva: ela toca esse constante conluio entre a hospitalidade 

tradicional, a hospitalidade no sentido corrente, e o poder. Esse conluio é também o 

poder em sua finitude, a saber, a necessidade, pelo hospedeiro, de escolher, de 

eleger, de filtrar, de selecionar seus convidados, seus visitantes ou seus hóspedes, 

aqueles a quem ele decide oferecer asilo, direito de visita ou hospitalidade. Não há 

hospitalidade, no sentido clássico, sem soberania de si para consigo. (DERRIDA, 

2003, p. 49). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

98 

Ao hospedar o diferente (o pesquisador do sul), os personagens anfitriões, 

representantes da tradicional família patriarcal, recebiam também aquele que no conto 

representa um outro, o autor empírico, Mário de Andrade. Toda a atividade intelectual de 

Mário foi dedicada a promover a inclusão dos diferentes brasis na ideia de Brasil dos grandes 

centros urbanos. Para ele, cujo nacionalismo só pode ser compreendido com base no 

reconhecimento das circunstâncias históricas em que viveu, o Brasil precisaria urgentemente 

reconhecer-se, estudar-se, problematizar-se enquanto espaço de reunião de diferentes culturas.  

Nada mais triste para ele do que constatar que ali onde residia toda a sua esperança de 

resgatar pela tradição as raízes de uma cultura nacional mais pura, em vez da musicalidade 

mais tradicional ter sido preservada, dançava-se ao som de “toadas sonolentas, de visivel 

importação urbana, em que a horas tantas julguei perceber até uma marchinha carioca de 

carnaval.” (ANDRADE, 1980a, p. 182). Em vez de encontrar o sagrado, próprio das 

manifestações populares de devoção ao nascimento do redentor dos cristãos, ele se deparou 

com o egoísmo característico das disputas em que só há batatas para o vencedor. Em vez da 

beleza, viu disseminada uma miséria que talvez não conviesse estetizar, afinal toda 

estetização da pobreza pode ser considerada uma perversão.  

Lá fora, na noite, supõe-se que dormia a senhora dona Ismália, cuja mão o narrador 

beijara às escondidas, angustiado porque vira brotar em seus olhos uma infelicidade antiga, 

resquício da opressão feminina que precisara calar perante a relação adúltera entre o senhor 

do engenho e Maria Cuncáu. E Mário-narrador talvez percebesse ali, também, outra mãe, que 

em outro Natal comera peru pela primeira vez por uma liberalidade do filho Juca – o louco da 

família, o transgressor, aquele que namorava a Rose e saía da casa burguesa com uma 

piscadela para a sofrida e cúmplice mãe. Falo de “O peru de Natal”, conto em que o narrador-

protagonista, Juca (outro disfarce ficcional para as narrativas autobiográficas de Mário de 

Andrade), fora capaz de transformar em verdadeira festa o primeiro Natal posterior à morte do 

pai repressor, “puro-sangue dos desmancha prazeres”. Na disputa entre o pai e o peru, ganhou 

o peru, ganharam Juca e sua mãe.  

Na disputa entre as pastoras, ganhou Maria Cuncáu, mais aguerrida. Nada restou, 

porém, para quem tivesse como expectativa uma confraternização verdadeira, ou algo próprio 

do espírito natalino, que transforma as pessoas de egoístas em altruístas, como ocorre no 

“Conto de Natal” de Charles Dickens. Nesse sentido, todos perderam: os senhores de 

engenho, a visita, as pastoras. 

Maria Cuncáu carrega no nome a virgem mãe de Jesus, mas também um sobrenome 

esquisito. O narrador nos informa que ela era filha de um João Cuncáu pernambucano e de 

uma italiana do Sul. O pai morreu na prisão. Seu crime foi ter defendido a honra da filha, que 

“um senhor de engenho perdera”. Enquanto o pai estava preso - e, podemos supor, o senhor 

de engenho estava solto, talvez já casado com a sra. dona Ismália - a filha “fôra mulher-dama 

de celebridade no Recife” (ibid., p. 182)  

“Cuncáu” remete a Cucaú, local em que Zumbi liderou um importante quilombo. A 

aproximação não é totalmente disparatada, afinal o Cucaú da história da resistência negra fica 

ali mesmo na Zona da Mata pernambucana, local onde desde o final do século XIX se instalou 

o engenho Cucaú, sucedido pela Usina Cucaú, que ainda hoje é referência e, entre crises e 

denúncias de possível trabalho escravo, continua sendo uma das maiores usinas açucareiras do 

país.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

99 

Mas basta de associações: as diferenças sociais assumem outros modos e vão-se 

espraiando das senzalas e quilombos aos mucambos, ao longo dos séculos de nossa história, 

numa perversa sucessão de diferentes colonialismos e diferentes exclusões. A hospitalidade e 

a cordialidade não as diminuem. A visão pessimista das possibilidades de eliminação da 

miséria percorre diversas criações ficcionais de Mário de Andrade, inclusive esta do final dos 

anos 30. Mário condena, por um lado, a má distribuição de renda; por outro, espanta-se com a 

degradação dos seres, os “sem letras nem cidade” que impressionavam Belazarte nos anos 20.  

Acrescente-se: o narrador de “Briga das pastoras” é solidário com os sofrimentos 

abafados da senhora de engenho, uma das pontas fracas da estrutura da família patriarcal. 

Como ele não cede a voz, na forma de diálogo, nem às personagens que participam do pastoril 

nem aos senhores de engenho, resta para nós a tarefa de extrair de seu discurso as conclusões 

cabíveis. Tento resumi-las em frases que o narrador não diz: “Visitei os senhores e fiz alguém 

chorar; visitei as pastoras e fiz alguém brigar a ponto de derramar sangue; essas culpas 

assumo. Mas me desagrada, mais que tudo, a tarefa de revelar aos brasileiros que a cultura 

popular e a religiosidade também são pervertidas por diferenças econômicas e sociais que se 

arrastam ao longo dos tempos”.  

Além desse desencanto, importa frisar que o julgamento do próprio Mário de Andrade 

foi severo ao considerar que a atitude nacionalista teria contaminado  a narrativa com 

elementos que a afastariam de uma verdade maior, que tem a ver com beleza e domínio 

daquilo que, na arte, a torna arte. Mas, assim como os pastoris, mesmo relativizados em seu 

interesse, seguiram frequentando os textos de Mário de Andrade, também esta “Briga das 

pastoras” merece a atenção dos que percebem a intrigante potência de narrativas cuja 

capacidade de despertar repulsa aponta para a complexidade do projeto estético e ideológico 

do turista aprendiz. 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

ANDRADE, Mário de. Obra imatura. Belo Horizonte: Itatiaia, 1980a. 

  

_____ . Os contos de Belazarte. São Paulo, Martins / Belo Horizonte: Itatiaia, 1980b. 

 

_____ . Danças dramáticas do Brasil. V. I. Belo Horizonte: Itatiaia / Brasília: INL, 1982. 

 

_____ . Entrevistas e depoimentos / Mário de Andrade. Org. Telê Porto Ancona Lopez. São 

Paulo: T. A. Queiroz, 1983. 

 

ANDRADE, Mário de. O turista aprendiz. ed. org. T. A. Lopez, T. L. Figueiredo; L. R. 

Fernandes, col.. Brasília: IPHAN, 2015. 

 

DERRIDA, Jacques. Anne Dufourmantelle convida Jacques Derrida a falar Da 

Hospitalidade. Tradução de Antonio Romane. São Paulo: Escuta, 2003.  

 

BIBLIOGRAFIA 

 

ANDRADE, Mário de. Contos novos. Belo Horizonte: Itatiaia, 1983. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

100 

 

_____ . Obra imatura. Estab. de texto Aline N. Marques; coord. Telê Ancona Lopez. Rio de 

Janeiro: Agir, 2009. 

 

BUENO, Luís. Uma história do romance de 30. São Paulo: Edusp / Campinas: Unicamp, 

2006. 

 

FREYRE, Gilberto. Nordeste. Rio de Janeiro: José Olympio, 1967.  

 

_____ . Sobrados e mucambos. In. Intérpretes do Brasil . v. 2. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 

2002.  

 

 

 

 

Recebido em 23/11/2016 

Aprovado em 23/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VÁRIA 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

102 

Apresentação 

 

 

 

Cristiane Rodrigues de SOUZA1 

 

 

 

A seção Vária do número 23 da revista Guavira Letras apresenta alguns artigos 

ligados ao tema do dossiê, na medida em que, apesar de não estudarem obras de Mário de 

Andrade, debruçam-se sobre acervos, estudos de diários e sobre a relação entre leitor e 

escritor. Além disso, outros textos se detêm na análise da poesia, por meio do desvendar de 

tramas poéticas, assim como por meio da semiótica psicanalítica. 

Os artigos que compõem essa seção são: 1. Acervos literários: a prática, a teoria, a 

experiência – meu caso de amor com Machado de Assis; 2. Poesia informe; 3. Meu cajado de 

bambu: natureza nos diários de Max Martins; 4. Nos limites da pulsão: escrita, psicanálise e 

ato criativo; 5. Manipulação, cortes e reescrita de obras literárias na internet: uma 

perspectiva para autores do século XXI. 

Maria Cristina Cardoso Ribas, em Acervos literários: a prática, a teoria, a 

experiência – meu caso de amor com Machado de Assis, reflete sobre arquivos, colaborando 

para a discussão que se desenvolve em torno deles, além de relatar a pesquisa realizada com 

base na correspondência de Machado de Assis. 

No artigo Poesia informe, de Susanna Busato, o olhar sensível e arguto da autora 

revela as formas informes do poético, com base no estudo da poesia de Guilherme de 

Almeida, percebendo, nos poemas, a imagem do que está além dos objetos. 

Já no estudo dos diários e da poesia de Max Martins, Paulo Vieira mostra como a 

natureza, presente na obra do poeta, aparece ligada a filosofias orientais, como o zen-

budismo, revelando, por meio do olhar atento do poeta-pesquisador, as nuances da escrita e do 

trabalho plástico de Max, no artigo Meu cajado de bambu: natureza nos diários de Max 

Martins. 

Em Nos limites da pulsão: escrita, psicanálise e ato criativo, Hermano de França 

Rodrigues, por meio da aproximação da semiótica greimasiana e da psicanálise de Freud e de 

Melanie Klein, faz estudo interessante de poema de Cecília Meireles. 

Fechando a seção, Fabíola do Socorro Figueiredo dos Reis, Izabela Leal e Christiane 

Stallaert discorrem sobre as questões referentes às fanfictions, refletindo sobre leitores-

escritores, desde a época de Cervantes até o advento da Internet.

 
1 Universidade Federal de Mato Grosso do Sul/Campus de Três Lagoas / IEB – USP. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

103 

Acervos literários: a prática, a 
teoria, a experiência – meu caso 
de amor com Machado de Assis  

 

Literary archives: praxis, theory, experience – my love affair  

with Machado de Assis  
 

 

Maria Cristina Cardoso RIBAS1 

 

 

 
RESUMO: O artigo visa apresentar um modus operandi mais fluido e descentralizado para lidar com acervos 

biográficos e arquivos literários a partir da noção de rizoma (DELEUZE e GUATTARI). Para tanto, desenvolve-

se em três vertentes suplementares – a discussão conceitual do paradigma que envolve acervo biográfico e 

arquivo literário; a abordagem teórico-metodológica que inclui o modelo rizomático para a prática arquivística; e 

o relato da pesquisa com parte da correspondência no arquivo Machado de Assis do Centro de Memória da 

Academia Brasileira de Letras. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Acervo biográfico. Arquivo Literário. Rizoma. Correspondência. Machado de Assis. 

 

 

 

ABSTRACT: The article aims to present a more fluid and decentralized modus operandi to deal with biographical 

collections and literary archives from the notion of rhizome (DELEUZE and GUATTARI). To do so, it develops 

in three additional strands - the conceptual discussion of the paradigm that involves biographical collection and 

literary archive; The theoretical-methodological approach that includes the rhizomatic model for the archival 

practice; And the research report with part of the correspondence in the Machado de Assis archive of the 

Memory Center of Brazilian Academy of Letters. 

 

KEYWORDS: Biographical collection. Literary Archive. Rhizome. Correspondence. Machado de Assis. 

 

 

 
Introdução – tópicos de ordem conceitual          

 
 

Entrar nesses arquivos [acervos de manuscritos] é deparar-se com um universo e 

lembranças exteriorizadas, resíduos de um saber escritural em ritmo acelerado de 

apagamento; salvar esses arquivos é fazer do resíduo a ponte para a fixação, sob 

ótica comparatista, de um corpus que possa oferecer respostas mais convincentes à 

indagação do que é escrever entre nós. (MIRANDA, Wander. M., 2003, p. 39). 

 
1 Universidade do Estado do Rio de Janeiro – UERJ – Faculdade de Formação de Professores, Departamento de 

Letras. Rio de Janeiro – RJ – Brasil. CEP: 24435-000. Professor Associado da UERJ e Procientista. FAPERJ. 

Coordenador de Articulação Ensino, Pesquisa e Extensão. E-mail: marycrisribas@gmail.com  

 

mailto:marycrisribas@gmail.com


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

104 

Todos sabemos que a pesquisa, na área de Letras, tem se desenvolvido mediante   a 

consulta aos fundos documentais nos museus literários. A prática vem motivando, cada vez 

mais, pesquisadores das áreas de Literatura a cultivarem a prática da coleta de dados. O 

crescente movimento faz com que arquivistas, bibliotecários e museólogos tenham suas 

funções realçadas e fortemente incluídas nos estudos, organização, manutenção e 

compartilhamento de acervos. A dinâmica se traduz em impacto na produção intelectual 

contemporânea do país, fazendo com que os acervos literários venham se transformando em 

verdadeiros laboratórios de pesquisa documental com vistas à preservação de patrimônio 

cultural e artístico, não só no campo literário como também no histórico2. 

Se buscarmos uma definição precisa, em glossário3, para o termo acervo bibliográfico, 

certamente a encontraremos como conjunto de documentos que a biblioteca possui para uso 

de seus leitores e equivalente a fundo bibliográfico. Pela via etimológica, é uma palavra 

proveniente do termo latino acervus, que remonta à coleção e designa grande quantidade de 

algo, abundância. 

Sabemos que a palavra acervo, compondo com a noção etimológica, é utilizada para 

fazer referência a uma coleção de obras ou bens que fazem parte de um patrimônio, seja de 

propriedade privada ou pública e possuindo, portanto, uma noção coletiva de acúmulo. Esse 

patrimônio acumulado pode ser de âmbito artístico, bibliográfico, científico, documental, 

genético, iconográfico, histórico etc. Um acervo pode pertencer a um indivíduo em particular, 

a uma instituição ou a uma nação. Quando nos referimos ao acervo cultural de um povo, 

estamos falando das manifestações culturais e artísticas, compostas pelas tradições, costumes 

e hábitos que são passados entre gerações. Em geral, o acervo cultural e histórico é 

organizado em um museu, instituição por excelência que investiga, coleciona, conserva e 

expõe obras. Por sua vez, o acervo bibliográfico é composto por livros e outros documentos 

armazenados em uma biblioteca. Um acervo documental agrupa todos os documentos 

referentes a uma questão específica. Por exemplo, o arquivo público de uma cidade 

disponibiliza todos os documentos históricos referentes à cidade em questão. Acervo digital é 

um conjunto de obras disponíveis na Internet para consulta. Em contexto jurídico, acervo são 

todos os bens que constituem uma herança, o patrimônio. 

O teor meramente descritivo da explicação tem o seu merecido e consensual espaço 

didático. Não inova, entretanto, em seu caráter interpretativo ou metodológico, além de 

implicar uma prática arquivística previsível e mais formatada que pretendemos problematizar.  

Interessante observar que, mesmo correta, não considera justamente a incorreção... 

Estamos nos referindo ao atributo consensualmente desqualificado: a imperfeição, a sua 

incompletude, viva e presente na dinâmica de transformações, acréscimos, supressões, 

apropriações, rascunhos e que inclui, até mesmo as execradas rasuras feitas por leitores que se 

arvoram o poder de impor aos manuscritos suas próprias e autoritárias marcas. 

Pensar um acervo nesta dinâmica amplificada é dar a ele um valor processual, “é 

restituir ao texto [volumes publicados] sua gestualidade perdida” (MIRANDA, 2003, p. 35), 

 
2  A primeira iniciativa oficial no sentido de preservação do patrimônio histórico e artístico brasileiro é 

representada pela criação do Projeto do Serviço de Patrimônio Histórico e Artístico Nacional – SPHAN – por 

Mário de Andrade e Rodrigo Melo Franco de Andrade (1936), quando este último foi designado diretor da 

instituição durante a gestão de Gustavo Capanema, ministro da Educação e Saúde no governo Vargas (1930-

1945). O projeto era majoritariamente voltado para preservar imóveis públicos e particulares de interesse 

nacional, ligados a fatos ‘memoráveis ‘ do Brasil. 
3 Disponível em: https://www.dicio.com.br/acervo/ 

https://www.dicio.com.br/acervo/


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

105 

entendê-lo em uma outra configuração – não linear, descentralizada, distinta ao modelo 

‘árvore’ com sua raiz única, de onde saem tronco e folhagens, flores e frutos. Interessante 

conceber outros desenhos menos filiados a uma noção única de origem e libertos da 

decorrente cadeia pré-determinada de início, meio e fim. Conforme entendemos, portanto, o 

ato de recuperação mnemônica (COLOMBO, 1991) desliza da ideia de texto como produto 

perfeito (finalizado em sua integridade absoluta) para uma noção de texto ‘em se fazendo’, o 

que constitui um observatório privilegiado para o analista, justamente pela sua condição 

fluida, rebelde, instalada sob o índice de indeterminação. 

Como compreender, então, esta outra configuração de acervo bibliográfico que ao 

mesmo tempo considera repetição e diferença, regulação e desordem, subsistência de 

enunciados e seu simultâneo apagamento? Antes, porém, de compreender a paradoxalidade da 

noção, parece-nos importante vislumbrar as nuances significativas que diferenciam acervo e 

arquivo. 

Já tendo mencionado a etimologia da palavra acervo, lembramos que o termo arquivo 

designa um recipiente para papéis. Deriva do latim archivum, que, por sua vez, veio do Grego 

ta arkheia, “registros públicos”, de arkheion, “prefeitura, governo municipal”, de arkhé, 

“governo”, literalmente “começo, origem” 4. 

Ora, é consensual dizer que tanto acervos quanto arquivos literários dizem respeito a 

documentos de ordem privada. Tais documentos adquirem valor memorialístico mediante 

seus titulares, o que vem configurando, há alguns anos, um novo objeto de pesquisa 

anteriormente pouco explorado. As novas abordagens teórico-metodológicas estão 

contempladas através da crítica genética, dos estudos culturais e da crítica biográfica, sendo 

também incluídas como substrato para a Literatura Comparada.  

Fundamental destacar que o campo de atuação e abrangência da lida com acervos e 

arquivos lítero-bibliográficos acolhem vasto material que incorpora o cânone literário, ao 

mesmo tempo em que desliza de suas amarras, mediante a saudável inclusão de esquecidos e 

desconhecidos. 

 
 

[...] o Acervo não se limita a contemplar a guarda de fundos apenas de escritores 

canonizados. Na verdade, há um objetivo mais amplo, a constituição de um espaço 

aberto para a memória literária e cultural, componentes indispensáveis do constante 

processo de modernização cultural do país, independente do que convencionalmente 

se entende por notoriedade pública. (PIMENTA, 2012, p. 15). 

 

 

Logo de início, na prática arquivística é possível perceber que, não sendo o arquivo 

passível de apreensão em sua totalidade, e nem de maneira imediata, o olhar voltar-se-á aos 

fragmentos, aos murmúrios do texto, às folhas rasgadas e corroídas pelo tempo. Esse 

compósito multifacetado vai pedir leituras em feixe, cotejos com outros despedaços, 

contextos e resíduos, cujas particularidades em princípio seriam desconsideradas por uma 

perspectiva universalizante que busca apenas o classificável. Não podemos esquecer que o 

resíduo é também um texto em potência, assim como a pegada pode ser uma prova - efetiva 

ou plantada - de uma presença ‘passada’ (no duplo sentido de passos dados e tempo pretérito). 

Podemos deduzir, então, que esta impossibilidade de apreensão da totalidade entende-se tanto 

 
4 Disponível em: http://origemdapalavra.com.br/palavras/arquivo/ 

 

http://origemdapalavra.com.br/palavras/arquivo/


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

106 

a acervo quanto a arquivo e, portanto, trata-se mais de um procedimento metodológico do que 

de definição do objeto ‘em si’. 

Sobre arquivo especificamente, dizemos, com Pimenta (2012) que só se institui a 

partir de uma regra fundamental: a sua procedência e sua responsabilidade pela guarda e 

conservação dos documentos. No entendimento de arquivo, apraz-nos a definição de Paul 

Ricoeur (2010), que o liga, em seu caráter interpretativo, às noções de documento e vestígio. 

O teórico dá especial realce para o dado de que os vestígios são normalmente entendidos 

como marcas inevitáveis e nem sempre intencionais, em contraponto ao documento que, por 

sua vez, enseja a ideia da comprovação proposital de um fato. Neste sentido podemos dizer 

que “o vestígio do passado passa a ser considerado ‘documento’, ganha esse status quando se 

torna pertinente em algum âmbito investigativo”. (PIMENTA, 2012, p. 57). 

Em termos bem objetivos, entende-se arquivo como o conjunto de documentos de 

uma mesma origem. Por sua vez, acervo também é compreendido pela mesma noção de 

conjunto, porém, sem a condição de uma origem comum, podendo reunir vários arquivos. 

Ambos, arquivo e acervo, podem estar sob a custódia de uma instituição privada ou pública. 

Diferentemente da Biblioteca - em que os documentos podem ser encontrados em vários 

lugares -, nos arquivos são mantidos documentos únicos. Ao mesmo tempo, sabemos que um 

conjunto de arquivos pode compor um acervo. 

Sendo, ainda, necessário, diferenciar arquivo de coleção, tomamos, mais uma vez, a 

explicação de Pimenta, que reitera a condição não estanque das definições: 

 
 

Esta última [coleção] pode ser instituída a partir de uma regra aleatória e por 

qualquer indivíduo. Ao passo que o arquivo só se institui a partir de uma regra 

fundamental: a sua procedência e sua responsabilidade pela guarda e conservação 

dos documentos. Dessa maneira, o tratamento técnico dado aos documentos, no 

museu e biblioteca, se dá peça por peça enquanto que no arquivo são tratados em 

séries que formam determinados conjuntos, categorias significativas. (PIMENTA, 

2012, p. 57). 

 

 

A ressalva feita acerca da não estaticidade das definições existe em função das 

condições de produção que envolvem os documentos, ou seja: as instáveis relações entre 

doadores e receptores, em especial, a variação dos objetivos das instituições de guarda e da 

política que regem o processo patrimonial. Esta é a principal razão pela qual Pimenta (2012) 

considera que, sobre os bens a serem patrimonializados prevalece uma relação dinâmica em 

razão dos agentes envolvidos. 

Finalizando este tópico introdutório, acrescentamos a fundamental participação do 

estudioso neste processo: o documento pode ampliar ou não a memória de uma comunidade, 

enriquecer ou não seu discurso, funcionar ou não como levantamento histórico ou biográfico. 

A gradação do efeito dependerá da maneira como os documentos (referimo-nos a vestígios, 

dados históricos, relatos factuais ou resíduos) forem tratados, preservados e combinados. 
 

 

Entre a árvore e o rizoma: o acervo como rede discursiva e as artimanhas do 

colecionador 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

107 

 
 

[...] a existência do colecionador  é uma tensão dialética entre a ordem e a desordem 

[...] está sujeita a muitas outras coisas: a uma relação muito misteriosa com a 

propriedade...com as coisas que não põe em destaque o seu valor funcional ou 

utilitário, a sua serventia, mas que as estuda e as ama como o palco, como o cenário 

de seu destino....Tudo o que é lembrado, pensado, conscientizado, torna-se alicerce, 

moldura, pedestal, fecho de seus pertences...Para o colecionador autêntico, a 

aquisição de um livro  velho representa o seu renascimento. (BENJAMIN, 1987, p. 

228-229). 

 

 

A reflexão introdutória, aqui empreendida, acerca da rede conceitual que envolve 

acervo e arquivo literários, levou-nos a buscar um desenho que melhor representasse sua 

configuração. Pretendíamos uma imagem que representasse esse novo ‘modelo’ a partir de 

uma abordagem teórico-metodológica que incluísse a incompletude, a imperfeição, que não se 

prendesse a uma estrutura fixa, nem fosse enquadrada no modelo ‘árvore’, isto é, que não 

correspondesse à cadeia linear origem, meio e fim. 

No esforço de ilustrar esta perspectivação multifacetada e similar à lógica do 

colecionador5 (MIRANDA, 2003) em sua composição heteróclita, colhemos, em Deleuze e 

Guattari (1995), a imagem do rizoma. O próprio Wander M. Miranda (2003, p.35) faz a 

relação do rizoma com acervo e arquivo: “É como se numa ampla rede discursiva cada 

variante fosse um ponto de inúmeras conexões, um rizoma cuja visibilidade o texto final não 

deixa entrever”.  

Para um entendimento mais amplo acerca do rizoma, principiaremos por compreendê-

lo à luz da botânica e depois faremos um mergulho na sua tradução filosófica. Adaptado de 

ANDREATA e TRAVASSOS (2009), temos que se trata de um caule frequentemente parcial 

ou totalmente subterrâneo, horizontal, mais ou menos espesso, rico em reservas e com 

capacidade de produzir raízes e caules em cada nó. 

 

                                         
 

Fig. 16. Rizoma é a extensão do caule que une sucessivos brotos. Ele 

pode ser bem extenso e semelhante a um arame ou bem curto, quase 

invisível. Dele partem o caule, pseudobulbos e raízes. 

 
5 Aquele que se vale da singularidade, do particular, em oposição ao típico e ao classificável em geral; é quando 

o hábito pessoal funciona como investimento patrimonial. A analogia aparece em Walter Benjamin (1987) ao 

dizer que, para salvaguardar suas memórias, o colecionador autêntico, maníaco e perfeccionista (o arquivista) 

dedica toda sua vida, ou boa parte dela, ao ato de arquivar e colecionar, o que em última instância, é um 

impulso lúdico próprio da infância. 
6 Texto e imagem disponíveis em: http://acocps.vilabol.uol.com.br/raiz-fig1.htm 

http://acocps.vilabol.uol.com.br/raiz-fig1.htm


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

108 

 
 

Fig. 2
7
. De aspecto polimorfo, o rizoma apresenta crescimento 

diferenciado e cresce horizontalmente sem direção definida. 

 

 

Migrando para o terreno da filosofia, na apropriação deleuziana, rizoma é um modelo 

descritivo ou epistemológico. Nós o estamos considerando um modelo arbóreo de 

organização do conhecimento, sem que este ‘arbóreo’ seja identificado com a noção 

tradicional de árvore.  

 
Oposto a uma estrutura, que se define por um conjunto de pontos e posições, por 

correlações binárias entre estes pontos e relações biunívocas entre estas posições, o 

rizoma é feito somente de linhas: linhas de segmentaridade, de estratificação, como 

dimensões, mas também linha de fuga ou de desterritorialização como dimensão 

máxima segundo a qual, em seguindo-a, a multiplicidade se metamorfoseia, 

mudando de natureza. (DELEUZE & GUATTARI, 1995, p. 31). 

 

 

Conforme apresentamos, o rizoma da botânica, que tanto pode funcionar como raiz, 

talo ou ramo, independente de sua localização na figura da planta, funciona para exemplificar 

um sistema epistemológico em que não há raízes; ou seja, não há proposições ou afirmações 

mais fundamentais do que outras que se ramifiquem segundo dicotomias estritas. Em outras 

palavras, a estrutura do conhecimento não deriva, por meios lógicos, de um conjunto de 

princípios primeiros, mas sim se elabora simultaneamente, a partir de todos os pontos sob a 

influência de diferentes observações e conceitualizações.  

 
 

Um rizoma não começa nem conclui, ele se encontra sempre no meio, entre as 

coisas, inter-ser, intermezzo. A árvore é filiação, mas o rizoma é aliança, unicamente 

aliança. A árvore impõe o verbo "ser", mas o rizoma tem como tecido a conjunção 

"e... e... e..." Há nesta conjunção força suficiente para sacudir e desenraizar o verbo 

ser. Entre as coisas, não designa uma correlação localizável que vai de uma para 

outra e reciprocamente, mas uma direção perpendicular, um movimento transversal 

que as carrega uma e outra, riacho sem início nem fim, que rói suas duas margens e 

adquire velocidade no meio. (DELEUZE & GUATTARI, 1995, p. 4). 

 

 

Dentre os princípios do Rizoma, na interpretação de Deleuze e Guattari, selecionamos 

seis que permitem a analogia com a concepção de acervo bibliográfico e arquivos: 

 
7 Disponível em: https://razaoinadequada.com/2013/09/21/deleuze-rizoma/ 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

109 

1º e 2º) Princípios de conexão e de heterogeneidade: qualquer ponto de um rizoma 

pode ser conectado a qualquer outro e deve sê-lo. É muito diferente da árvore ou da raiz que 

fixam um ponto, uma ordem unívoca e absoluta;  

3º) Princípio de multiplicidade: uma organicidade múltipla não tem sujeito nem 

objeto, mas somente determinações, ramificações em várias direções (as leis de combinação 

crescem então com a multiplicidade). Não existem pontos ou posições num rizoma como se 

encontra numa estrutura, numa árvore, numa raiz. Existem somente linhas;  

4º) Princípio de ruptura a-significante: um rizoma pode ser rompido, quebrado em 

um lugar qualquer, e também retoma segundo uma ou outra de suas linhas e segundo outras 

linhas; 

5° e 6°) - Princípio de cartografia e de decalcomania: um rizoma não pode ser 

justificado por nenhum modelo estrutural ou gerativo. Ele é estranho a qualquer ideia de eixo 

genético. Isto não implica que uma estrutura rizomática seja necessariamente flexível ou 

instável, porém exige que qualquer modelo de ordem possa ser modificado: existem, no 

rizoma, linhas de solidez e organização fixadas por grupos ou conjuntos de conceitos afins. 

Tais conjuntos definem territórios relativamente estáveis dentro do rizoma. 

 

Provavelmente a indagação que advém desta analogia é de ordem prática: como lidar 

com os acervos e os arquivos que os constituem de maneira a entendê-los e a experienciá-los 

como rizoma? O encaminhamento volta-se aos procedimentos, à lida, ou seja, trata-se de uma 

questão de ordem teórico-metodológica. 

Neste modelo epistemológico, a organização dos elementos não segue linhas de 

subordinação hierárquica. É uma estrutura que não se desenha como árvore – conforme já 

mencionamos aqui – mas constitui um modo de articulação em que quaisquer elementos 

podem afetar ou incidir em quaisquer outros num plano horizontal, sem as verticalidades que 

implicam hierarquia e centralidade. Cada parte pode desdobrar-se em outra, ser 

simultaneamente fonte e foz; neste processo de organização as obviedades, as balelas, as 

falhas, as ausências, as rupturas são também elementos significativos no processo e iluminam 

a composição discursiva e iconográfica do acervo. Este, em termos de conjunto, será 

entendido em suas múltiplas faces, fragmentos, enfim, como composição heteróclita em 

sistema de rodízio. 

Vale dizer que neste modelo, o estudioso, em seu trabalho com acervo, abriu mão do 

desejo de completude e totalidade. Experienciando-o como um sistema permeável, poroso, 

percebe que, como tal, o acervo está sujeito aos limites e aos acidentes de percurso, às 

interferências internas e externas as quais, por sua vez, são também integrantes do processo. 

Queremos dizer, portanto, que um acervo, em sendo um conjunto de documentos 

vários que a biblioteca - ou o espaço institucional equivalente - possuem para uso do leitor, 

pode ser compreendido – e experienciado - como um desenho rizomático que, além dos itens 

já mencionados, inclui resíduos e vestígios tradicionalmente desvalorizados e/ou descartados 

como imperfeições e deficiências da coleta de dados na pesquisa. E mais: o modelo 

rizomático minimiza o culto tanto ao testemunho autoral, quanto à autoridade do titular como 

a única garantia da verdade do acervo. 

Interessa-nos, a partir desse ponto, esboçar a linha pontilhada que une o arquivo 

literário à biografia de um sujeito, e a experiência partilhada por nós em alguns acervos no 

Rio de Janeiro. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

110 

Pesquisa em arquivos – experiências com fontes primárias 

 
 

O arquivo literário se une provisoriamente a esse desenho, sempre provisório, do 

espaço biográfico. Poderíamos dizer que se trata de um espaço biográfico em si 

mesmo, visto que pode reunir o imaginável, assim como o inimaginável, em termos 

do traçado de uma vida; um lugar – casa natal, morada, lar, recinto – o arco de uma 

temporalidade disjuntiva, textos acabados e inacabados, entrevistas, rastos, vestígios 

arqueológicos, recordações, esquecimentos, objetos pessoais, heranças, legados, 

tradições, coleções, enfim, tudo aquilo que entrelaça a articulação imprevisível, e 

por isso mesmo misteriosa, entre vida e obra. (ARFUCH, 2009, p. 373). 

 

 

A oportunidade de realizar visitas técnicas a acervos literários considerados 

referências no Rio de Janeiro veio a partir de 2004, num itinerário que incluiu o Centro de 

Pesquisa e Documentação – CPDoc – da Fundação Getúlio Vargas8, na participação da 

equipe técnica responsável pela revisão, editoração e copidesque do Dicionário Histórico 

Biográfico Brasileiro (1889-1930)9, atualmente reeditado.  O acervo da Fundação Casa de 

Rui Barbosa 10  – FCRB – muito nos auxiliou na elaboração da Tese de Doutorado 11 , 

provendo nossa pesquisa de fontes primárias de valor inestimável para o seu 

desenvolvimento. Na Fundação Biblioteca Nacional12, participamos ativamente do grupo de 

pesquisa Periódicos & Literatura13 desde 2011, tendo por base a hemeroteca14 digital em que 

os documentos encontram-se digitalizados, bem como o setor de obras raras, cuja 

acessibilidade é restrita em função da preservação destes documentos, muitos deles 

microfilmados. No acervo digital são atualmente 1.504.359 documentos de livre acesso. No 

Real Gabinete Português de Leitura 15 , por sua vez, tivemos um então orientando de 

Mestrado, hoje ingressando no Doutorado no Instituto de Letras da UERJ, desenvolvendo 

pesquisa com o acervo literário, no biênio 2015-201516. No Centro de Memória da Academia 

Brasileira de Letras, desenvolvemos um trabalho no Arquivo Machado de Assis, numa 

experiência de sete anos que culminou com a publicação do livro Onze anos de 

correspondência: os machados de Assis, publicado pela Sette Letras e Puc-Rio no centenário 

da morte de Machado, em 2008 – trabalho sobre o qual discorreremos na próxima seção. 

Gostaríamos de relembrar que, em termos gerais, a pesquisa em arquivos não é uma 

atividade atrativa para a maioria dos estudiosos do texto literário, porque é entendida como 

 
8 A criação do CPDoc data de 1973, enquanto a FGV foi inaugurada a 20 de junho de 1944. 
9 A primeira edição do DHBB foi em 1984, com seus quatro volumes e 4.493 verbetes. A versão atualizada está 

disponível em http://cpdoc.fgv.br/node/2149 
10 O legado inicial foi de Rui Barbosa: casa, jardim e 1.400 peças de mobiliário e objetos integram o Museu Casa 

de RB; a biblioteca, com 37.000 volumes de caráter enciclopédico; os documentos pessoais, com 60.000 itens, 

formam o arquivo Rui Barbosa. Disponível em: http://www.casaruibarbosa.gov.br 
11 Intitulada ‘O que eu vejo é o beco’ – o entrelugar da poética de Manuel Bandeira, defendida na Universidade 

Federal do Rio de Janeiro, em 1997. 
12 Criada em 1810, o acervo encontra-se disponível em: https://www.bn.gov.br/acervo/periodicos 
13 Disponível em: http://bndigital.bn.gov.br/dossies/periodicos-literatura 
14 Hemeroteca (do grego heméra, que significa "dia", mais théke, que significa "depósito" ou "coleção"), refere-

se a qualquer coleção ou conjunto organizado de periódicos (jornais e/ou revistas). Pode ser uma seção de 

biblioteca apenas reservada à conservação de material escrito deste gênero, uma coleção temática de recortes 

de jornais e revistas ou, mesmo, uma base de dados em suporte informático. 
15 Disponível em: http://www.realgabinete.com.br/portalWeb/ 
16 Trata-se de Vagner Leite Rangel, aprovado no concurso Pesquisador Júnior do RGPL, em parceria com a 

Fundação Calouste Gulbekian, com a pesquisa intitulada: Machado de Assis, o adelantado! A estética da 

mancha, ou a mancha como estética hasteada.  

http://www.casaruibarbosa.gov.br/
https://www.bn.gov.br/acervo/periodicos


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

111 

ação em moldes conservadores. Vimos observando um movimento paradoxal relativo a esta 

modalidade de pesquisa: pari passu ao seu crescimento, ocorre também um certo apagamento 

do interesse por fontes primárias, ao ser o texto valorizado preferencialmente na sua 

integridade estética, sem a valorização do ‘camarim’, dos bastidores da criação.  

A dinâmica é paradoxal e felizmente as forças que estimulam a pesquisa com fontes 

primárias enxerga a mudança de foco em relação ao autor, seus traços, escrita, enfim, à figura 

que se delineia nos rabiscos, traços, marcas autorais e se reconstitui a partir destes efeitos 

captados, especialmente, no traço dos manuscritos. 

Por isso dizemos: a prática analítica que se volta para as fontes primárias não diz 

respeito a um olhar conservador sobre a escrita literária, mas justamente promove a sua 

revitalização. A perspectiva se amplia e torna possível uma concepção de literatura como “um 

grande arquivo, constituído das mais diversas fontes documentais, tais como: a cultura oral, a 

letrada, a mitologia indígena, negra e mestiça, componentes de uma possível identidade que a 

cada dia se revela na sua complexidade”. (SOUZA e MIRANDA, 2003, p. 11). Merece, 

também, realce, o material paraliterário que compõe o acervo de um escritor, como a 

correspondência entre colegas, material iconográfico, entrevistas, recortes de jornal, bilhetes, 

demais documentos de natureza privada, bem como sua biblioteca e objetos pessoais mais 

inusitados. 

Sobre o tema, Silviano Santiago (2003) traz à cena da discussão os textos 

fragmentados que nos colocam no terreno pedregoso em que se misturam lembrança e 

esquecimentos. Está se referindo a anotações de leitura, rascunhos, borrões de palavras e 

frases, acréscimos, resumos, páginas abandonadas, versões negligenciadas... “Subverte-se o 

lado direito de cada livro, para se entrar pelo seu avesso – o campo minado da criação 

artística”. (SANTIAGO, 2003, p. 16). 

Além de acolher esse material tradicionalmente descartado, ação defendida por nós, é 

preciso saber olhar um manuscrito, decifrar seu sistema de signos, analisar traços, identificar 

tintas, compreender sentidos em cotejo com outros documentos e eventos... atualizar a leitura.  

O Arquivo não se reduz a depósito de enunciados mortos, acumulados de maneira 

amorfa, como documentos órfãos de um passado e restritos a testemunho comprobatórios de 

determinadas identidade e cultura. O exame desse material implica leitura em múltiplas 

direções, cotejos com tantos outros, imersão nos contextos de produção do conjunto em sua 

superfície granulada e heterogênea. 

 

 

A pesquisa no Arquivo Machado de Assis no Centro de Memória da Academia 

Brasileira de Letras  

 
 

Quem lê Machado de Assis aprende o Brasil do século XIX. A ficção é a mentira 

que diz a verdade, e seus personagens a expressam com força idêntica à dos 

personagens históricos. (SANTIAGO, S., 2008)17. 

 

O projeto, incialmente intitulado “Re-visões machadianas: um mergulho nos alforjes 

da memória” (2000-2004), nasceu de uma solicitação feita pela ABL à Pontifícia 

Universidade Católica do Rio de Janeiro, PUC-Rio, em que atuávamos como professora do 

 
17 BOLETIM UFMG, 2008. Disponível em: https://www.ufmg.br/boletim/bol1603/5.shtml 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

112 

Departamento de Letras e, posteriormente, da Comunicação Social. A ideia era ter um 

especialista, com renomadas paixão e paciência, que enfrentasse o Arquivo Machado de 

Assis, à época em fase de digitalização de documentos, para elaborar um primeiro projeto 

para este acervo. Indicada pela PUC, assumimos a fascinante aventura. Entre o claro e o 

escuro do conhecimento, entre a segurança e o risco de adentrar um acervo rico e disperso, 

com probabilidades infinitas, começamos a entrar, passo a passo, nas salas onde se dispunha o 

acervo do bruxo do Cosme Velho. 

Após uma imersão diária de três meses no Arquivo pessoal de Machado– lemos desde 

diários a bulas de remédio, bilhetes, artigos de jornal, rascunhos de obras e cartas, anotações 

sobre processos de alforria, fragmentos de comentários acerca do trabalho no Ministério da 

Viação -, optamos por uma modalidade discursiva que nos interessava particularmente e com 

a qual ainda não tínhamos trabalhado. A correspondência ativa e passiva de Machado de Assis 

com os amigos acadêmicos, durante os onze anos em que esteve na Presidência da ABL. 

O projeto foi aprovado na própria ABL e obtivemos o apoio da Faperj para a 

realização da pesquisa que durou três anos. Trabalhar com as cartas escritas por Machado e os 

amigos acadêmicos ao longo de onze anos, foi uma tarefa indescritível; exigiu persistência, 

luta diária com os manuscritos, decifração da letra machadiana. 

Com essa escolha, a leitura principiou lentamente. Uma a uma, mais de uma vez, as 

cartas desfilavam diante de nossos olhos. Era preciso familiarização com a letra, os propósitos 

dos missivistas, o contexto sócio-político, o substrato emocional que unia os compadres na 

relação epistolar. 

O trabalho diário acontecia em uma sala especial, absolutamente gelada, com a 

temperatura muito baixa e o teor de umidade controlado para conservar os documentos que já 

tinham passado pelo processo de desinfecção. As cartas chegavam à nossas mãos com luvas, 

olhos munidos de óculos e lupa, nós com a proteção de muitos casacos, e assim tivemos a 

felicidade de manusear papéis manuscritos por Machado, amarelados pelo tempo, letras 

legíveis, manchas, borrões... o tom sépia das folhas e a caligrafia trêmula do autor no bico da 

(sua) pena.  

A experiência da leitura fez encontrar outros machados – surpreendentes - que se 

inscreviam em uma correspondência óbvia, mascarada no previsível, reforçando a confraria 

de doentes em que se postavam os intelectuais e poetas do século XIX, repetindo conselhos e 

comentários, letra – nítida e falhada - constituída no lugar entre a diplomacia, o silêncio e a 

delação de si. 

De início, a leitura foi contaminada pela curiosidade consensual e pela avalanche de 

questões que colegas e conhecidos, sabedores do projeto, insistiam em perguntar. Quem era 

de fato Machado? Quem era estéril – Carolina ou o próprio? Mario de Alencar era filho de 

Machado? Todos pareciam obcecados por alguma revelação... 

Enquanto a leitura foi mobilizada por este, digamos, ‘lastro fofocal’, pareceu-nos 

totalmente desinteressante, a não ser pela glória de ter em mãos cartas escritas por Machado 

de Assis – o sonho realizado de um pesquisador em literatura brasileira. Diante de cartas que 

não traziam conteúdo revelador, na pena de um estrategista do discurso epistolar, foi 

necessário desprender-se dessas expectativas novelescas de leitura, para então subverter o 

rumo da pesquisa. A partir dessa frustração dos primeiros seis meses, a leitura mudou de foco. 

Não mais o quê, mas como.  Não mais quem, mas o processo e a conjuntura. E ainda; o 

enfrentamento da escrita de si, a palavra do eu no espelho do outro e o alcance do outro no 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

113 

contato consigo. A perspectivação possibilitou escutar a polifonia de vozes inscrita nas cartas, 

com as reiterações, pressuposições, implicitudes, silêncios. 

Pensamos em compartilhar, aqui, de maneira sucinta, alguns momentos do discurso 

epistolar machadiano. Para a ênfase na escrita de si, começamos por citar Foucault, quando 

diz que “a carta enviada para auxiliar o correspondente – aconselhá-lo, exortá-lo, admoestá-lo, 

consolá-lo – constitui, para o escritor, uma maneira de se treinar (...) A  escrita que ajuda o 

destinatário, arma o escritor – e, eventualmente, os terceiros que a leiam.” (FOUCAULT, 

1992, p. 9) . 

Fragmento de carta de Machado a Magalhães de Azeredo (14.I.1894) 
 

“Quero dar-lhe ainda um outro conselho; é jus dos velhos, - ou dos mais velhos, se 

me permite esta vanglória. Não duvide de si. Receio muito que este sentimento lhe 

ate as asas.  (...) Hade sempre haver quem duvide do seu talento; deixe essa tarefa a 

quem pertence par droit de naissance... O seu direito e dever é crer nelle e mostral-

o. Não descreia das musas; ellas fazem mal às vezes, são caprichosas, são esquivas, 

mas entregam-se nas horas de paixão, e nessas horas os minutos valem por dias.” 

 

 
 

 

A reflexão de Foucault ilumina a relação epistolar, quando esta parece ter uma função 

meramente fática ou quando apresenta teor de aconselhamento. Orientar o outro, cuidar do 

outro, é também cuidar de si. Resvala no outro o que desliza do eu. E o apoio retorna a si, 

como ricochete. Um tangenciamento mútuo que soa como déjà vu, mas encarna uma espiral e 

nesse movimento traz sutil diferença dentro da repetição. 

Além dos já mencionados, tomamos, ainda, o cuidado de acrescentar uma série de 

outros itens descritos no livro, enumerados a seguir, mas não necessariamente nessa ordem: 

(1) o mapa do Arquivo em que foi feita a pesquisa;  

 

 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

114 

 
 
Fig.3. (Fundo e Coleção Machado de Assis) 

 

 

(2) o índice das cartas citadas com as datas de cada uma e as páginas para facilitar a busca por 

parte do leitor; (3) imagens digitalizadas das próprias cartas que estavam no acervo da ABL e 

(4) outras fotos de Machado e seus amigos, inclusive os membros da “Panelinha”; (5) um 

diário em que Machado relata seus apagamentos e vazios por conta do “seu mal” – uma 

emocionante escrita de interrupções e perdas no ritmo frenético da sua vida cotidiana ente os 

trabalhos burocráticos. 

Antes de trazer um trecho desse diário, gostaríamos de explicar que, ao longo de toda 

a correspondência analisada, não há sequer uma referência explícita à doença que acometia 

Machado, bem como a outros missivistas, inclusive o próprio Mario de Alencar. Os 

correspondentes, que reiteradamente confessam seus mal estares como numa confraria de 

doentes, referem-se à epilepsia como “mal d’alma”, dor, incômodo, artifício da “natureza 

madrasta”. Um estigma de negatividade circundava a palavra ‘epilepsia’, tanto pela carga 

medieval de possessão demoníaca, quanto pelo entendimento da medicina e do consenso da 

época que a identificava como transtorno psiquiátrico. 

Fragmento de carta de Machado a Magalhães de Azeredo (20.VII.1901) 
 

“Não queria lamentar-me, seria amargo, seria talvez injusto, por que me sinto de 

uma tristeza enorme, obscura; se me perguntasse a causa, não lh’a saberia dizer ao 

certo. Eu a atribuo ao cansaço do organismo, à debilidade irritadiça dos nervos, que 

assim andam, mais ou menos, desde a influenza que tive no ano passado; tudo isso 

produz uma exacerbação da minha sensibilidade já naturalmente tão grande, tão 

caprichosa, tão estranha, e daí essa melancolia de que tenho quase remorso. O que 

procuro esconder dos meus, tão caros e tão bons para mim; mas nem sempre o 

consigo, porque sou fraco e inábil na dissimulação. E eis aí como pessoas felizes 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

115 

estragam a própria vida! Mas não é culpa minha, é culpa da natureza que assim me 

fez. De algum modo se há de pagar o tributo indispensável à miséria humana. “ 

 

 

Conforme prometido, trazemos, agora, um pequeno trecho de um diário em que 

Machado relata momentos de ausência provocados pelas crises de epilepsia que atravessavam 

seu cotidiano. 

Trechos de Diário – crises de epilepsia  

 
4 de setembro 

A ausência em casa do Garnier, onde bebi água e Lansac me deu sais a cheirar. Era 

de tarde. Fizera-me sentar, e eu respondi em português, ao que ele me dizia em 

francês, saí,  vim a casa, jantei, e saí para a estrada de ferro, onde me despedi do 

Lauro Müller, que ia a Minas./.../ Contei isso ao médico ( Miguel Couto) , dizendo-

lhe que mediaram. Entre o fenômeno e a crise que tive no jornal, 22 dias. 

 

17 de setembro 

Caso da bacia, à noite (Ausência?) 

Outra ausência a 18 de setembro. 

  

9  de outubro 

(Ao fim do jantar) Crise. Não me ficaram as dores de costume, mas fiquei sonolento 

e não saí. 

 

 

Vale ressaltar que o Miguel Couto foi um dos médicos que acompanharam Machado e 

vejamos o que Machado escreve, no ano de sua morte, ao amigo Mario de Alencar: 

 
Carta de Machado a Mario de Alencar ( 21.I.1908.) 

“De mim vou bem, apenas com os achaques da velhice, mas suportando sem 

novidade o pecado original, deixe-me chamar-lhe assim. Creio que o Miguel Couto 

me trouxe a graça.” 

 

 

Conforme se depreende da leitura de várias cartas, não havia remédios que 

controlassem as crises nem atenuassem as sérias doenças decorrentes. Assim, o papel do 

médico era ajudar o doente a reconhecer os sintomas que antecediam as crises, evitar, no caso, 

ficar fora de casa quando sobreviessem os ataques e registrar as ações pregressas e posteriores 

ao evento, como esforço de não perder o fio condutor da memória. Com tudo isso, Machado 

trabalhava em cargos burocráticos – Ministério da Viação, Fundação e Presidência da ABL, 

em processos de alforria de escravos e no labor criativo da obra ficcional, ensaística, 

cronística, dramatúrgica e poética. Muitas vezes, na dificuldade em proferir os discursos da 

Academia, devido às feridas na língua produzidas nos ataques epiléticos, dizia que eram aftas. 

Outras vezes era acometido de retinite (inflamação das retinas), que o impedia de escrever. 

Nestas ocasiões ditava trechos dos livros para Carolina, que os escrevia em seu lugar, para 

que não perdesse a sequência das histórias. 

Seguindo a listagem dos itens tematizados no livro, temos: (6) a escrita jornalística; (7) 

a produção ficcional; (8) a relação com os pares e seu amor por Carolina-; (9) um glossário 

com as figuras emblemáticas dos oitocentos, citadas nas cartas; (10) a filmografia produzida a 

partir da obra do “bruxo do Cosme Velho” desde Humberto Mauro e que então se encontrava 

incompleta no acervo da ABL (acrescentamos Sergio Bianchi e faltou fazer o mesmo com 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

116 

relação à Capitu do projeto quadrante, de Luis Fernando Carvalho e outras adaptações 

posteriormente em circulação). 

Enfim, ao terminar, em 2007, o trabalho de ‘leitura artesanal’ das cartas, o que de 

início parecera óbvio abriu espaço para um saudável estranhamento. Nessa obliquidade, nesse 

jogo ardiloso de bruxo, foi possível ‘ouvir’ um casmurro brás cubas extrapolando o ficcional e 

adentrando a correspondência do ‘Machadinho’. Neste momento travamos contato mais 

íntimo com os machados de Assis – na óbvia duplicidade que o termo permite -, evocando ao 

mesmo tempo, fragilidade física e força discursiva, debilidade de saúde e estratégia 

diplomática, imobilidade por conta da doença e ampla circulação de ideias, demolição e 

construção, ironia, mordacidade, humour.  

E finalizamos esta seção com palavras já escritas no livro que resultou da pesquisa, da 

imersão nesse acervo do Centro de Memória da ABL: 

    
 

E o mérito das cartas de Machado de Assis passa a existir exatamente quando 

deixam de ser mera caixa de ressonância das expectativas do intérprete e são 

valorizadas pelo que reiteram, pelo que (não) dizem, pela presença das elipses, pela 

linguagem... (RIBAS, 2008, p. 30-31). 

 

 

A proferida potência significativa das cartas diz também respeito à habilidade de 

‘escuta’ do pesquisador para com a polifonia de vozes inscritas, apagadas, pressupostas, 

repetidas, silenciadas, negadas. O exercício de leitura é mútuo: o leitor lendo(-se) o leitor 

implícito no texto lido. Correspondência em se fazendo no ato de ler. Ação em gerúndio... 

dimensão interativa e processual. 

 

 

Considerações finais – um caso de amor 

 
 

O fato de ter em mãos folhas amareladas pelo tempo, a materialidade do traço, da 

letra machadiana, ora nítida, ora trêmula, chegando a esgarçar-se nos momentos de 

crise existencial e moléstia física, é algo que um estudioso de literatura e cousas 

humanas, sobretudo se apaixonado por Machado de Assis, sempre sonhou 

experimentar. (RIBAS, 2008, p. 23). 

 

 

Estruturada em três vertentes suplementares – a discussão conceitual do paradigma 

que envolve acervo biográfico e arquivo literário; a abordagem teórico-metodológica que 

inclui o modelo rizomático para a prática arquivística; e o relato da experiência com o arquivo 

Machado de Assis no Centro de Memória da Academia Brasileira de Letras, o principal 

objetivo foi apresentar um modus operandi mais fluido e descentralizado para lidar com 

acervos, incorporando elementos tradicionalmente desconsiderados como banalidades ou 

interferências não significativas. 

Importante, também, considerar o enriquecimento da crítica através de uma 

abordagem literária do objeto histórico-cultural e da amplitude do alcance dos estudos 

literários, quando passa a incorporar outros discursos e nomes, antes secundarizados em nome 

da supremacia do texto canônico. Ao compor, intencional ou inconscientemente, a 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

117 

materialidade de seu arquivo, o escritor trabalha no sentido de produzir uma extensão de sua 

identidade pessoal, um exercício de auto representação para futuras ‘postagens’, 

procedimento bastante estimulado pela nossa sociedade capitalista. Talvez esta prática que 

resgata a problemática da identidade sujeito na sociedade contemporânea, com seu 

desencantamento e esvaziamento, esteja também apontando para o temor diante da 

impossibilidade de uma individualidade singular a ser preservada. A dubiedade das 

considerações pode justificar a criação e elaboração de arquivos, no afã de produzir amostras 

que mapeiem e não deixem aquele sujeito se apagar na memória do grupo a que pertenceu ou 

ainda pertence. 

Vale reiterar a importância de ações que alimentam a possibilidade de existir desses 

sujeitos, não apenas como bens patrimoniais, mas também como biografias de escritores com 

suas histórias de vida, produções e modos de operar, enfim, uma outa possibilidade de 

investigação biográfica que incorpore, no cenário contemporâneo das bibliotecas e fundações 

para pesquisa, o entrelace fato e ficção, as lacunas, as faltas, os interstícios, a imprecisão, a 

desordem, os conflitos, registros e apagamentos. Discursos dissonantes e convergentes em sua 

inusitada multiplicidade, provocando um leitor que tenha consciência de seu caráter subjetivo 

e desista tanto do desejo de abarcar a totalidade, quanto da vaidade de preencher com 

perfeição todos os espaços lacunares. 

Quanto ao sucinto relato da pesquisa desenvolvida no Centro de Memória da 

Academia Brasileira de Letras, o enfoque foi a correspondência ativa e passiva de Machado 

com os amigos acadêmicos, durante os onze anos em que esteve na Presidência da ABL. 

Esperamos ter compartilhado a emoção de lidar com fontes primárias, ter em mãos cartas 

escritas de próprio punho por Machado de Assis, um manuscrito tantas vezes sujo, manchado 

pela pena da galhofa e a tinta da melancolia.. 

 

 
Fig. 4. Trecho de Carta a Quintino Bocaiúva, 29.X.1866 

Como a análise empreendida demonstrou a ausência de dados factuais significativos 

no discurso epistolar machadiano visível, constatamos um contar intransitivo e optamos por 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

118 

ler os silêncios, as repetições, as negativas e as marcas de si (FOUCAULT,1985) inscritas e 

superpostas no texto das cartas; enfim, uma proposta de leitura que focaliza as estratégias 

discursivas do Machado missivista, as personae e as dobras com que ele se (auto)constitui 

nessa escritura múltipla. Um tecido de implicitudes que permitiu, no diálogo com o discurso 

ficcional, jornalístico e ensaístico machadiano, a captação de uma força subterrânea, 

(SANTIAGO, 1983), a qual, por sua vez, desnuda uma prática social em que se ligam o 

trabalho de si para consigo e a comunicação estratégica com o outro. 

Foi uma experiência maravilhosa não encontrada em toda a bibliografia escrita sobre 

Machado nos sete anos de estudo intensivo que precedeu ao livro. Após as análises dessas 

cartas, suplementada pelo diálogo com a obra ficcional, a produção ensaística e algumas 

crônicas, formulamos algumas conclusões interessantíssimas sobre a formação da cultura 

brasileira, a partir de pontos de fuga e de vista colhidas do observatório privilegiado de 

Machado.  Em vários momentos da correspondência, foi possível, inclusive, proceder ao 

desmonte do mito de absenteísmo político do autor. Todas estas reflexões foram grafadas no 

nosso livro Onze anos de correspondência, os machados de Assis, com a primeira edição em 

2008. 

Chegando ao fim da nossa exposição, a expectativa é trazer à cena da discussão outros 

modos de lidar e valorizar os acervos que vão, gota a gota, fola a folha, rasgo a rasgo, 

compondo nosso patrimônio cultural de bens materiais e imateriais. Ampliam-se, desse modo, 

as condições para emergir discursos que poderão contribuir na formação de uma memória da 

cultura de determinada época ou sociedade e, por extensão, remodelem o perfil do 

pesquisador, seu olhar, expectativa e maneira de buscar – porque pesquisa é procura 

incansável, errância, no duplo sentido que a palavra permite: como equívoco salutar e 

caminhar incansável. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDREATTA, H.P. & TRAVASSOS. Glossário de botânica. Rio de Janeiro: Ed. 

Universitária Santa Úrsula, 1994. Disponível em: http://w3.ufsm.br/herb/glossario.pdf 

 

ARFUCH, Leonor. A auto/biografia como (mal) de arquivo. In: SOUZA, Eneida Maria de; 

MARQUES, Reinaldo (Org.). Modernidades alternativas na América Latina. Belo Horizonte: 

UFMG: 2009. p. 370-382. 

 

BENJAMIN, Walter. Desempacotando minha biblioteca. Um discurso sobre o colecionador./ 

Imagens do pensamento. In: _____. Rua de mão única. Obras escolhidas II. São Paulo: 

Brasiliense, 1987. p. 227-235. 

 

COLOMBO, Fausto. Os arquivos imperfeitos. São Paulo: Perspectiva, 1991. 

 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Introdução: o Rizoma. In: ____. Mil platôs - 

capitalismo e esquizofrenia, vol. 1 Rio de Janeiro: Ed. 34, 1995, p.10-36. (Coleção TRANS)  

 

FOUCAULT, Michel. O a priori histórico e o arquivo. In: ____. Arqueologia do saber. 3. ed. 

Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 1987. p. 145-151. 

http://w3.ufsm.br/herb/glossario.pdf


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

119 

 

FOUCAULT, Michel. A escrita de si. In: O que é um autor? Lisboa: Passagens. 1992. p. 129-

160. 

 

LEMOS, Carlos Alberto Cerqueira. O que é patrimônio histórico? São Paulo: Brasiliense, 

2004. 

 

MIRANDA, Wander Melo, Archivos e memória cultural. In: MIRANDA, Wander Melo & 

Souza, ENEIDA, Maria de. (Orgs.) Arquivos literários. São Paulo: Ateliê Editorial, 

2003.p.35-42. 

 

PIMENTA, Márcio Flávio Torres. Arquivos literários, lugares da memória: o caso do Acervo 

de  Escritores Mineiros da UFMG [manuscrito] / Dissertação de Mestrado UFMG, 2012. 

 

RIBAS, Maria Cristina C. Onze anos de correspondência: os machados de Assis. Rio de 

Janeiro: 7Letras/Puc-Rio, 2008. 

 

SANTIAGO, Silviano. Com quantos paus se faz uma canoa: in: MIRANDA, Wander Melo & 

Souza, ENEIDA, Maria de. (Orgs.) Arquivos literários. São Paulo: Ateliê Editorial, 2003. 

p.15-24. 

 

SANTIAGO, Silviano, Prefácio - Força Subterrânea. In: BROCA, Brito. Machado de Assis e 

a Política e Outros Estudos. São Paulo: Polis/Instituto Nacional do Livro, 1983. p. 9-15. 

 

RICOEUR, Paul. Tempo e narrativa. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

Recebido em 14/11/2016 

Aprovado em 28/12/2016 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

120 

Poesia informe 

Shapeless poetry  
 

 

Susanna BUSATO1 

 

 

 
RESUMO: O objetivo deste artigo é desenvolver uma análise da poesia de Guilherme de Almeida. Discutimos 

aqui os poemas da terceira parte do livro Dispersão. Esses poemas criam uma atmosfera de vaguidade, uma vez 

que as imagens se referem a objetos geométricos para formar uma visão de mundo singular. De fato, esse mundo 

é representado pelo sentido do l’Impossible, como se fosse uma imagem do Mistério da poesia em si mesma. Há 

uma direção metapoética no gesto dos poemas que nos oferece uma visão consciente da poesia e de seus modos 

de lidar com a forma.   

 

PALAVRAS-CHAVE: Guilherme de Almeida. Poesia. Informe. 

 

 

 

ABSTRACT: The purpose of this article is to develop an analysis of the poetry of Guilherme de Almeida. We 

discuss here the poems of the third part of the book Dispersão. These poems create an atmosphere of vagueness, 

since the images refer to geometric objects to form a unique worldview. In fact, this world is represented by the 

sense of l'Impossible, as if it were an image of the Mystery of poetry itself. There is a metapoetic direction in the 

gesture of the poems which gives us a conscious view of poetry and its ways of dealing with form 

 

KEYWORDS: Guilherme de Almeida. Poetry. Shapeless form. 

 

 
"La liberté de la pensée, 

 c'est la pensée possible du Sens, 

 c'est-à-dire la pensée de l'Impossible." 

(René Magritte, em Le Sens du Monde) 

 

 

O pensamento do Impossível. 

 

 

Pensar é dar um valor às coisas. Assim é como René Magritte (2012) compreende a 

atividade cognitiva que, por meio de diferentes perspectivas, busca um sentido (l'Impossible) 

no mistério inerente ao ser das coisas. “Penser à une image signifie Voir une image" (“Pensar 

uma imagem significa ver uma imagem (2012, p. 128), afirma o pintor. Em outras palavras, 

sua declaração nos leva a considerar que pensar uma imagem significa projetar sobre ela um 

valor, dar a ela um sentido. Ver uma imagem não seria apenas decodificá-la na sua presença, 

ver sua silhueta, mas ir além dela, adentrá-la. O sentido que se busca no pensar a imagem 

deve emergir da imagem em si e não fazer coincidir um elemento externo à sua figura. Ou 

seja, o pensamento deve ir na contramão da referência de primeiro nível, a de que trata do 

 
1 Professora Assistente-Doutora – Departamento de Estudos Linguísticos e Literários – Universidade Estadual 

Paulista Júlio de Mesquita Filho – Campus de São José do Rio Preto – SP – Brasil – CEP: 15054-000. E-mail: 

susanna@ibilce.unesp.br 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

121 

reconhecimento, do familiar, da relação signo-objeto convencionalizada pela língua e pela 

cultura. Para Magritte, uma pintura não teria outro sentido do que ela mesma. Vale dizer que 

uma imagem não teria sentido além dela mesma. Jacques Lennep, prefaciador de Les mots et 

les choses, lembra-nos de que Duchamp já havia dito que "C'est le regarder qui fait le 

tableau", ou seja, é o observador que faz o quadro (2012, p. 10). Dessa forma, podemos falar 

de construção da imagem quando a pensamos, quando a vemos. E pensá-la no âmbito da Arte 

é vê-la no universo de realidade em que está inserida primeiramente, pois sua verdade é sua 

natureza de imagem, livre de qualquer interpretação que reduza o alcance de construção de 

seu Mistério. O objeto artístico, portanto, poderíamos afirmar, apontaria para o seu processo 

formal e não para uma realidade externa. Não seria a mera representação de algo, mas a 

construção do que acredita ser o mistério do mundo. 

Assim, parece ser muito complexo o caminho da linguagem poética quando assume 

um comprometimento com o informe, ou melhor, com aquilo que está num universo de 

abstração, porque se situa como presença de um desejo de forma. E desejar a forma não seria 

o caminho para atingir o poético, sua aura? A imagem é o lugar que irá plasmar esse 

Impossible do mundo, esse it eu diria, inominável ainda, pura sensação de forma. Cruz e 

Sousa, em seu Antífona, não quisera invocar o Mistério das coisas com a palavra 

dessemantizada, pluralizada, absolutizada?  “Oh, Formas alvas, brancas, Formas claras / De 

luares, de neves, de neblinas! / ‘Fomas vagas, fluidas, cristalinas... / Incensos dos turíbulos 

das aras.” (CRUZ E SOUSA, 1998, p. 137). Os versos iniciais do poema elaboram 

internamente a Forma do Informe, feito de evocações, de referências a signos concretos que, 

em vez de representarem algo do mundo – um objeto, um ser, uma situação, descritivamente, 

narrativamente – procedem a um movimento centrípeto, ou seja, dispersam a “forma” para 

dentro do poema, pois é dentro dele que ela se tece e toca o “Impossível”, ou seja, o sentido 

inominável, o Mistério evocado. Não é diferente o que faz Arthur Rimbaud em seu Voyelles. 

Para cada vogal, um rol enumerativo de signos concretos vai “in-formando” as possibilidades 

imágeticas e sugestivas evocadas pelos sons e pelos sentidos: “A, velado voar de moscas 

reluzentes / Que zumbem ao redor dos acres lodaçais; / E, nívea candidez de tendas areais, / 

Lanças de gelo, reis brancos, flores trementes;” 2 (CAMPOS, 2009, p. 37).  As possibilidades 

de sentido se ampliam em imagens que evocam as vogais ou pelo som ou pelas 

correspondências percebidas pelo sujeito entre os signos do mundo exterior. Não é uma 

simples representação do signo A ou E, mas a evocação de um desejo de forma a emancipar 

esses signos da matéria linguística do poeta. Ao fazer isso, o poema sugere imagens, 

sensações, que experimentam correspondências formais com os signos das vogais. Projeção 

metapoética: a forma é sugerida internamente, não definindo a silhueta das vogais, mas suas 

sombras e espectros. 

 

 

 

 

 

 

Risco de forma 
 

 
2 “A, noir corset velu des mouches éclatantes / Qui bombinent autour des puanteurs cruelles, / Golfes d’ombre; 

E, candeur des vapeurs et des tentes, / Lances des glaciers fiers, rois blancs, frissons d’ombelles; […]” 

(CAMPOS, 2009, p. 36). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

122 

Cigarra 

 

Diamante. Vidraça. 

Arisca, áspera asa risca 

O ar. E brilha. E passa. 

(ALMEIDA, tomo VI, 1955, p. 133) 

 

 

Guilherme de Almeida é um poeta exímio construtor de imagens e ritmos. O haicai 

acima – Cigarra – signo concreto que faz referência a um inseto homóptero, da família dos 

cicanídeos, tem sua natureza evocada pela sugestão do som que faz com suas asas. Mas não é 

da cigarra que o poema deseja ser uma imagem. Mas daquilo que resta da cigarra. O poema é 

marca de uma imagem, de um olhar. Nesse olhar o tempo deixa o rastro, a sombra do que foi. 

A cigarra deixou seu grito de cigarra. Recuperá-lo na memória é o gesto que o poema na sua 

concisão de tempo/imagem emoldura e guarda como um ícone: o efêmero na brevidade da 

composição.  

Dois elementos concretos: diamante e vidraça, lado a lado no primeiro verso, 

visualmente sugerem uma relação de várias ordens: ambos têm sua aparência vítrea; ambos 

brilham; o diamante pode ferir a vidraça e cortá-la, riscá-la. A vidraça pode gritar. A tensão 

entre os dois elementos é favorecida também pelo som das consoantes sonoras /d/ e /v/  que 

vibram. O verso 2 introduz um segundo signo, o do movimento, do acontecimento, na 

imagem da asa  arisca e áspera, que vai, num lance, desenvolver a tensão do verso 1.  O 

áspera é do paradigma do tátil, mas sugere o som também de um objeto que risca a superfície 

de outro. O som fricativo /z/, sonoro, de “asa”, concretiza no próprio signo o som arisco que 

“risca / o ar”. E que “brilha. E passa”. Novamente temos no terceiro verso, tal qual a 

construção do verso 1, duas ações objetivadas em dois sintagmas de construção paralelística, 

formando cada um uma frase: verso 1: “Diamante. Vidraça”; verso 3: “E brilha. E passa”. A 

imagem no verso 2 sugere o modo arisco com que a “asa risca / O ar”. No enjambement que 

estabelece com o verso 3, a imagem se eleva de modo surpreendente (riscar o ar significa o 

quê?) no ritmo acelerado objetivado no poema. “O ar”: sua natureza imagética já está prevista 

nos signos precedentes: ARisca; áspeRA; RiscA. Riscar o ar é uma imagem que dá ares de 

concretitude a algo sem forma prévia, mas a um signo que vai se formando no ritmo motivado 

pelo conjunto. O poema in-forma, ou seja, constrói internamente a forma cujo alvo é fazer 

reverberar por via da descrição, no tempo presente da percepção, o movimento que não se vê 

mas o som que se sente, e a imagem-memória dessa cigarra-poema que vibra suas membranas 

de sons e sílabas. Mas não é a imagem objetiva do mundo real que o poema deseja tocar. Ele 

deseja sugerir na cigarra-motivo o efêmero do tempo. Poderíamos também pensar que o dado 

de abstração (afinal ouvimos a cigarra e não sabemos onde ela está) é o elemento que se 

instaura na natureza do olhar. Ver, como assevera Magritte (2012) é pensar a imagem como 

construção estética. O que está lá é uma ilusão, pois o que não está é o que deve ser visto. E 

justamente é o que Guilherme de Almeida irá perseguir nos “Poemas do Informe” do livro 

Dispersão. 

 

 

 

 

 

 

Poemas do Informe. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

123 

 

 

A terceira parte do livro Dispersão (1951-1955), de Guilherme de Almeida (1955, 

tomo VII, p. 85), chama a atenção do leitor de um modo especial. Sob o nome de Poemas do 

Informe, a série de sete poemas constrói uma poesia que tem no elemento plástico-estilístico a 

tônica da geometria dos traços para tecer os motivos pelo roteiro de um abstracionismo da 

imagem. Percebo, sobretudo, que há uma busca radical da matéria poética no traçado do 

processo de construção de uma forma impossível, porque esta se aloja no âmago das coisas e 

não na aparência delas. Mas, precisamos nos referir à aparência das coisas para, em nosso  

processo de experiência com elas, projetarmos a imagem de nossa relação com elas. 

Ao buscar a forma, o poeta procede a um movimento de natureza entrópica no modo 

como vai dessemantizando os signos e reunindo outros em núcleos de significação que, 

consequentemente, desreferencializam os elementos em contato. O leitor nesse contexto fica, 

por sua vez, para fazermos um trocadilho com o título do livro, disperso, ou seja, desviado 

para diferentes partes do código colocado em posição multiplicadora do sentido. A natureza 

surreal das imagens já se evoca no discurso do sujeito do poema que no primeiro da série, 

Vontade, já declara seu desejo do informe. O que está em jogo aqui é o referente, a projeção 

mimética do signo que deixa o estado de mera representação para alçar a uma mímeses da 

produção (LIMA, 1980, p. 168). Em outras palavras, diria que o gesto do poema é o de um 

voltar-se para si próprio, pois é no âmago desse ômega que se instaura uma busca para a 

gênese da criação. Digo isto pois o desejo da Forma é o desejo do princípio, do lugar onde 

tudo principia. Esse lugar, o da ausência, é mimeticamente pensado nas imagens do branco, 

da nudez, das sombras e da distância. 

A natureza das coisas para o sujeito perceptivo normalmente é motivada por uma 

prévia representação do que ele toma como realidade. A natureza das coisas e dos seres é, 

portanto, instável. Sua realidade é movente, portanto. A poesia de Poemas do informe irá 

provocar o leitor diante da realidade das coisas. O aspecto fugidio da natureza e dos seres, a 

atmosfera de sugestão de sensações e sentimentos é uma tônica da poesia de Guilherme de 

Almeida e um dos exemplos do mesmo livro é o poema A voz remota, que, pelo trabalho no 

plano sonoro, vai erguendo em suspensão a presença remota de uma voz, como se pode notar 

neste excerto: “Fantasma de gase, / a bruma / resvala em chão quase / de pluma.// E vai. E 

deslumbra / e assombra / o vago: penumbra/ e sombra.” (ALMEIDA, 1955, tomo VII, p. 83). 

Não se pode deixar de lembrar que em Cinza das Horas Manuel Bandeira também lança mão 

desse procedimento, que lhe fornece um resultado muito afim ao do traçado impressionista da 

atmosfera lunar, como se pode perceber no poema Paisagem Noturna, de 1912, com mais 

precisão em sua quarta estrofe: "O plenilúnio vai romper... Já da penumbra / lentamente 

reslumbra / a paisagem de grandes árvores dormentes. / E cambiantes sutis, tonalidades 

fugidias, / tintas deliquescentes /mancham para o levante as nuvens/ langorosas." 

(BANDEIRA, 1982 p. 17) Entretanto, nos poemas da terceira parte do livro Dispersão, de 

Guilherme de Almeida, o que encontramos é menos esse trabalho sonoro a tecer 

sugestivamente o plano da semantização do objeto do que a presença nomeadora das figuras 

em estados e condições concretas de presença no poema. Há como que uma objetivação dos 

elementos. A presença plástica e geométrica de signos é tecida por força de um processo 

ressemantizador e objetivador desses mesmos signos. Parece que a poesia nesses poemas 

almeja transcender o referente, num movimento de apelo ao esvaziamento como figura (como 

em expressões tais: "presença geométrica das fugas sem face", "sonhos destituídos", "branco 

inútil do irreconhecível", "todas as ausências comparecem").  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

124 

 
 

Eu quis o desejo nu que corta 

o branco inútil do irreconhecível. 

e as areias deram lírios, 

e a cinza distanciou 

os dedos estendidos para a forma, 

para os planos e para as raízes; 

e a sombra não disse 

o gosto longínquo dos copos emborcados. 

(ALMEIDA, 1955, tomo VII, p. 85) 

 

 

Há vários elementos que destacam signos do esvaziamento ou da dispersão: desejo nu, 

branco inútil, irreconhecível, lírios, cinza, distanciou, sombra, longínquo, copos emborcados. 

O paradigma reúne também três elementos geometrizadores do desejo: forma, planos, raízes. 

No passado esse desejo está (eu quis, verso 1), mas é no presente do poema que ele se 

apresenta como possibilidade. Em versos avessos à métrica, os cortes são pensados em 

destacar núcleos de sentido, de imagens, que vão, no fragmento dos versos, acumulando 

elementos à atmosfera disforme ou informe das figuras. O poema aponta para dentro de si 

próprio como processo entrópico percebido como um movimento metapoético. 

A memória é a capacidade de armazenar mensagem. O poema, então, se realiza como 

memória de um desejo. Um desejo de si mesmo, de seu vir-a-ser. O movimento metapoético 

nos lança para o interior do poema e nos instiga a olhar para seus próprios signos. Por isso 

que, se nós nos aproximarmos do poema, identificando signos/palavras familiares, e 

pensarmos possuir algo, não teremos de fato nos lançado no espaço entrópico inerente a uma 

lógica interna de organização que não prima pela linearidade ou pela hierarquia entre seus 

elementos. A entropia é algo que repelimos, pois nosso sistema de pensamento não se sente 

confortável com a falta de logicidade ou mesmo com o elemento estranho que rompe com o 

referente já situado em nossa zona de controle emocional e logicial.  

Quando temos uma mensagem em que a imprevisibilidade é em grau elevado (e aí a 

originalidade da informação está contemplada no poema), essa mensagem, a princípio, não 

traria, para o receptor, nenhuma informação. Ou melhor, tal mensagem seria  

 
 

passível de suportar toda e qualquer informação que todos e cada um dos receptores 

possíveis vierem a lhe atribuir arbitrariamente (aspecto sob o qual a mensagem 

entrópica apresenta-se como uma obra aberta).  (COELHO NETTO, 1983, p. 133). 

 

 

Segundo ainda o autor, num repertório determinado, uma mensagem de maior valor 

seria “aquela que tende assintoticamente para a entropia máxima, sem nela cair”. (COELHO 

NETTO, 1983, p. 133) Ficar flutuando de um sentido a outro é o que invariavelmente 

acontece nesse caso. No contexto dos poemas de Guilherme de Almeida – Poemas do 

Informe, portanto, eu diria que o grau de informação máxima é atingido pelo processo de 

natureza entrópica, construído pelo poeta em termos da produção dos efeitos sinestésicos e 

plástico-linguísticos.  

Na poesia de Poemas do Informe, o olhar que o sujeito lança aos objetos é um olhar 

que não se compraz em descrever os objetos em si. Seu olhar vai além deles e capta o que 

Magritte (2010, p. 69) irá chamar de nuances interdites dos objetos, uma visão, portanto, de 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

125 

segundo grau. O processo mimético captará não o objeto em si, mas a visão desse objeto que 

não se confunde com ele porque o foco da representação acaba sendo ela mesma. É 

importante dizer que Magritte ao fazer essas considerações está se voltando à diferença entre 

o que ele chama de pintura objetiva (peinture objective), que estaria mais voltada para a 

representação mimética, ilusionista da realidade; e a pintura impressionista (peinture 

impressioniste), menos preocupada em fazer uma representação aliada a reproduzir a 

realidade objetivamente, mas voltada à captação de uma realidade percebida na inserção do 

objeto em determinado contexto, o que demandaria do pintor um olhar inaugurador das 

nuances de cor e de luz que, por sua vez, seriam caminhos de retorno aos próprios 

procedimentos da pintura, um processo metapictórico, experimentador das possibilidades dos 

próprios instrumentos. Eis a razão pela qual a referência ao texto de René Magritte é 

importante no raciocínio que faço. A poesia de Guilherme de Almeida, neste conjunto que 

tem o informe como meta, lança-se à experiência da palavra como instrumento e como fim de 

um devir poético, cujo compromisso vai além da descrição das formas dos objetos para voltar-

se à própria poesia como espaço inaugurador de um objeto interno: lugar da fundação de um 

processo mimético.  
 

Vontade 

 

Eu quis o desejo nu que corta 

o branco inútil do irreconhecível. 

E as areias deram lírios, 

e a cinza distanciou  

os dedos estendidos para a forma, 

para os planos e para as raízes; 

e a sombra não disse 

o gosto longínquo dos copos emborcados. 

(ALMEIDA, 1955, vol VII, p. 85) 

 

 

A partir da manifestação do desejo em Vontade, “Eu quis o desejo nu que corta / o 

branco inútil do irreconhecível.”, o poema parte para presentificar a imagem da memória 

desse desejo. Esse informe desejo nu (que, como desejo, é apenas ideia sem corpo e sua nudez 

assombra paradoxalmente nesse contexto), portanto, puro e primitivo, incorpóreo, avança no 

poema como um agente: “que corta / o branco inútil do irreconhecível.” Como agente de um 

fazer, lança-se num espaço imagético como lâmina cortante da ausência e do não 

reconhecimento, ou seja, do estranho, do não familiar.  

Localiza-se no poema o branco inútil do irreconhecível na imagem dos lírios que 

brotam da areia, estabelecendo aí uma relação entre uma imagem de beleza ligada à pureza 

com outra, a da areia, ligada ao deserto, ao estéril. A “cinza que distanciou / os dedos 

estendidos para a forma, / para os planos e para as raízes;” aponta para o processo de 

obnubilamento do objeto – o desejo nu – cuja pureza é inalcansável: “e a sombra não disse / o 

gosto longínquo dos copos emborcados”. A figura do lírio cuja copa pende para o alcance 

impossível dos dedos, sua forma (planos e raízes) intacta e inatingível, é a metáfora da poesia, 

daquilo que é áfono e sequioso de forma: o Mistério do mundo, na sua primitiva potência, que 

isola o sujeito da terra e o impele a desejar o branco inútil do irreconhecível, o impossível, 

portanto. O procedimento metapoético é instaurado aqui: o poema assevera um desejo cuja 

presença é a do próprio poema instaurado como gesto pregnante de um querer. Ao enunciar o 

desejo, o elemento entrópico se instaura, pois o dado de sua presença é o dado de sua sombra. 

Representar o desejo nu do irreconhecível é traçar no poema internamente a ruptura com o 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

126 

reconhecimento de algo que não seja o poema em si mesmo. Eis novamente Magritte (2012) a 

ecoar no horizonte do poema: “la pensée, une étoile, une table, c’est le Mystère qui ne pose 

pas des questions” (p. 133) Em outras palavras, areias, lírios, cinza, dedos, planos, raízes, 

sombra e copos são substantivos concretos do poema que surgem acompanhados do artigo 

definido, com exceção de lírios que tem sua presença indefinida. Provavelmente, a leitura 

dessa indefinição, em contraste com a objetivação (definição) dos demais substantivos/signos 

ressaltados no poema, se volte para o motivo que alimenta o poema: “o desejo nu que corta / o 

branco inútil do irreconhecível”. Os lírios seriam simbolicamente a referência interna da 

imagem do branco inútil do irreconhecível (do Mistério). Indefinidos assim, sem um 

denominador, a imagem dos lírios evoca o irreconhecível, aquilo que não tem rosto, o 

inominável, portanto o Mistério do mundo. A performance do gesto dos dedos estendidos 

protagoniza o desejo que almeja cortar, ou melhor, cingir ou ferir a zona branca do Mistério, 

para dele fazer brotar a forma. A impossibilidade se tinge da afonia, da não-voz, que se finda 

na sombra do que já foi, e que não consegue provar mas apenas esboçar como poesia a 

distância dos copos emborcados, imagem da ausência, do vazio, do aspecto pendente dos 

cálices da flor dos lírios que a cinza, ou seja, as sombras, distanciou. 

 

 

O álibi do poema 

 

 

O Informe apresenta-se nomeado como um espaço ou zona de devir. A poesia se 

despoja na série das figuras habituais, concretas, referenciais, para aderir a uma construção 

figurativa que se vale do roteiro da geometria dos traços, e do cromatismo dos elementos. O 

abstracionismo das imagens perde a referência e se imanta de um pendor para a palavra 

mistério, para as expressões que se referem a um objeto interno ao poema, ou seja, ao próprio 

poema, que nasce de um exercício com as palavras de modo a tirar delas efeitos imagéticos.  

O poema Álibi é feito de uma atmosfera metafísica que nos faz reportar aos quadros de 

De Chirico imediatamente, naquilo que eles têm de elemento onírico, simbólico e imaginário. 

Não farei aqui uma análise comparativa, pois não seria aqui o espaço adequado. Fica a 

sugestão a ser desenvolvida num outro momento. Vamos ao poema. 

 
Presença geométrica das fugas sem face. 

Os ossos vazios bebem o oásis de borracha. 

Há visões despojadas 

na solução sem síntese das ondas. 

No entanto as órbitas passam 

porque o supérfluo anula. 

(ALMEIDA, 1955, vol VII, p. 89) 

 

 

Fugas sem face, ossos vazios, visões despojadas, solução sem síntese, anula: tais 

palavras e expressões apontam para um processo interno de imaterialização do objeto poético. 

Poderia falar de um processo desreferencializador que se constrói pelo signo da presença com 

que o poema principia no seu gesto inaugurador de sua performance estética. O que o poema 

deseja presentificar é o signo da fuga, do evanescente, do diáfano, daquilo que não se retém. 

A desinência s dá ao signo o aspecto da pluralização que se adensa com o atributo ou locução 

adjetiva que vem logo após: sem face. Fugas sem face integram o âmbito da indefinição, 

como se apenas a ação de fuga estivesse presente como a presença do não-ser. Sua presença 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

127 

geométrica dá ao signo uma linha possível de racionalização do que não pode ser 

compreendido em seu mistério. O processo todo é descorporificador. O signo abdica de seu 

sentido e passa a compor por meio de combinações com outros signos núcleos semânticos 

novas redes de sentido plástico eu diria. Presenças fantásticas como a de um oásis de 

borracha. 

O que é um álibi? Pelo Dicionário Etimológico da Língua Portuguesa, de Antônio 

Geraldo da Cunha (2010, 4ª. ed)  álibi é definido como um substantivo masculino que 

significa “meio de defesa que prova a presença do réu, no momento do delito, em lugar 

diferente daquele em que foi cometido”. O álibi é o argumento que o poema tece para afirmar 

a presença do poético num espaço outro, de vacuidade. A presença da morte como o espaço 

do vazio de um referente que se inaugura no poema e se desvanece ante uma busca insana 

pelo objeto da poesia. 

Poema auto-referente ou metapoema: busca-se o referente no interior de si próprio. Na 

verdade, o referente é delineado pelo movimento da fuga que não tem face, ou seja, sem 

identidade, pois se insere num espaço de imprecisão e absolutização, uma vez que os 

substantivos são pluralizados. A presença é geométrica, o que nos conduz para um espaço 

lógico-matemático cuja abstração se faz assinalar com mais ênfase. 

 

 

Uma poesia em busca da forma 

 

 

Os Poemas do informe do livro Dispersão, de Guilherme de Almeida, nos ensina um 

caminho de busca por uma forma. Esta se alcança pelo exercício desreferencializador e  

singularizador que desloca a palavra de uma semântica familiar para criar no interior das 

molduras do poema o espaço inaugurador das referências, que se unem para produzir uma 

forma em suspensão. Não são objetos concretos ou familiares que os poemas buscam 

descrever. Antes, almejam tocar o Impossível que os reúne, esse referente que está num 

espaço de sombras. O procedimento construtor dessa busca é metapoético. O poema assevera 

um desejo cuja presença é a do próprio poema instaurado como gesto pregnante de um querer. 

Ao enunciar o desejo, o elemento entrópico se instaura, pois o dado de sua presença é o dado 

de sua sombra, o caos produtor ou originário. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALMEIDA, Guilherme de.  Toda Poesia. 2ª. ed. Tomo VI. São Paulo: Martins Editora, 1955. 

 

___. Toda Poesia. 2ª. ed. Tomo VII. São Paulo: Martins Editora, 1955. 

 

BANDEIRA, Manuel. Antologia poética. 14ª ed. Rio de Janeiro: José Olympio, 1982. 

 

CAMPOS, Augusto de. Rimbaud livre. 2ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2009. 

 

COELHO NETTO, J. Teixeira. Semiótica, Informação, Comunicação. São Paulo: 

Perspectiva, 1983. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

128 

 

CRUZ E SOUSA, Missal e Broquéis. São Paulo: Martins Fontes, 1998. 

 

LIMA, Luiz Costa. Mimesis e Modernidade. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1980. 

 

MAGRITTE, René. Les mots et les images. Bruxelles: Fédération Wallonie-Bruxelles, 2012. 

 

 

Recebido em 13/11/2016 

Aprovado em 28/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

129 

Meu cajado de bambu: natureza 
nos diários de Max Martins  

 

Bamboo’s staff: nature in notebooks of Max Martins 
 

 

Paulo VIEIRA1 

 

 

 
RESUMO: O poeta Max Martins, (1926 – 2009, Belém, Brasil), produziu 48 diários entre 1982 e 1999, cadernos 

que fundem, por meio da colagem, sua criação poética à plástica. Nesses diários, em cópias facsímiladas, 

identifiquei as linhas de força Amizade, Erotismo e Natureza. A última linha temática, a qual este artigo visa a 

investigar, liga-se ao interesse do poeta pelo taoismo, pelo zen-budismo e pela poesia oriental – que procurou 

estudar e incorporar à vida e à criação poética desde a juventude –, mas também ao seu ambiente natural, a 

floresta amazônica, representado nos diários pela praia de Marahu onde ergueu uma cabana. 

 

PALAVRAS-CHAVE: Max Martins. Natureza. Diários. 

 

 

 

ABSTRACT: Max Martins, poet from Belem, Brazil (was born – 1926, died – 2009), wrote 48 journals between 

1982 and 1999, notebooks filled with collages, a source for his poetic and pictorial creations. Using the 

notebooks, I sought to classify the central themes: the Friendship, Eroticism, and Nature. The last theme, which 

this article will investigate, binds the interest of the poet by Taoism, Buddhism and oriental poetry, which he 

sought to incorporate into his life and poems. But he is also placed in the Amazon forest represented by the daily 

life on Marahu beach where dwelt in his cabin. 

 

KEYWORDS: Max Martins. Nature. Notebooks. 

 

 
 

Introdução 

 

 

Conforme aventa Philippe Lejeune – reconhecido estudioso do gênero confessional – 

“o diário é um conjunto de registros do cotidiano datados” (LEJEUNE, 2008, p. 260). São 

relatos que representam porções, relevantes ou não, do dia a dia daquele que os escreve. Com 

efeito, um diarista é uma espécie de manifestante em frente ao espelho, invisível para o 

mundo que o provoca a escrever. Lugar de confissões, o diário abre-se às venturas, sonhos e 

esperanças. Todavia, tamanhas as incertezas e as indefinições sobre o que exatamente se vive 

e sobre o que se espera extrair da vida, que o caderno por vezes contém de tudo que a 

experiência e o espírito humano conseguem conjugar ou imaginar.  

 
1  Universidade Federal do Pará – UFPA – Faculdade de Etnodiversidade, Curso de Educação do Campo. 

Altamira – Pará – Brasil. CEP: 68371-030. Pesquisa financiada pela FAPESP. E-mail: paulorvieira@ufpa.br. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

130 

Sabe-se que uma grande expansão da escrita dos diários aconteceu no século XX. Os 

impactos das ideias de Freud e de Darwin, as guerras mundiais, a revolução sexual, a 

ampliação das desigualdades nas grandes metrópoles, enfim, as mudanças históricas e sociais 

desencadeadas nesse período favoreceram a redação de diários. Sua ascensão liga-se às 

tentativas individuais de reestruturar a passagem do tempo que se tornou caótica nos grandes 

centros urbanos. Todavia, um diarista trata do mundo que o rodeia a partir de referencial 

conhecido, mas complexo – a sua própria existência. O resultado dessa experiência traz como 

legado uma produção extremamente rica e heterogênea no gênero. Nessa chave, os diários são 

documentos da vida que servem como fonte da experiência individual e da história, além de 

manancial de recolhas do cotidiano que, no caso dos artistas, ligam-se ainda aos seus projetos 

artísticos.  

Assim, em 48 diários produzidos entre 1982 e 1999, o poeta Max Martins passou a 

utilizar procedimentos das artes plásticas, como desenhos, pinturas e colagens, associados a 

signos verbais. Na esteira do conteúdo desses diários, em cópias facsímiladas, procurei 

classificar e organizar o material, onde identifiquei as linhas de força Natureza, Amizade e 

Erotismo2. O foco deste artigo concentra-se na análise da natureza na composição dos diários 

bem como na transfiguração da vida do poeta e artista plástico Max Martins. 

 

 

 

A cabana 

 

 

Max começou a escrever diários em 1982. Entretanto, erotismo e natureza já 

coexistiam e se combinavam na poesia dele desde o início, em 1952, quando publica O 

estranho, seu livro de estreia. Mas qual a essência dessa natureza que o diarista relaciona ao 

erotismo nos versos e nos diários? Na leitura da poesia publicada e dos cadernos vê-se que a 

tônica da natureza incorporada liga-se intimamente ao gosto pelos haikais e ao estudo do 

taoismo e do zen-budismo, realizado pelo poeta desde a juventude, mas também vincula-se ao 

seu próprio ambiente natural – a floresta amazônica – nos diários e na poesia representado 

pela praia de Marahu.  

 Assim, Marahu, onde o poeta ergueu uma cabana, tornou-se o principal cenário do 

entrosamento entre Logos e Eros na poética de Max Martins, além de um lugar de refúgio 

para refletir, descansar, ler, bem como criar poemas e colagens nos diários. A praia e o sonho 

da cabana aparecem logo no primeiro caderno. Vê-se na imagem (Fig. 1), na página do dia 24 

de maio do primeiro diário, de 1982, à direita a xerocópia de uma foto recortada de jornal – 

nela, areia e água, céu e floresta. Legendando o recorte o registro autógrafo onde o diarista 

determina: “praia de Marahu, onde farei / a minha cabana”.  

 

 
2 Os 48 diários de Max Martins foram objeto de minha pesquisa de doutoramento na Universidade de São Paulo 

(2010-2014): VIEIRA, P. R. Arte, erotismo, natureza e amizade: os diários de Max Martins. Tese (Doutorado 

em Literatura Brasileira) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São 

Paulo. Acesso em: 2016-11-26. 2014. A pesquisa foi realizada com bolsa FAPESP.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

131 

 
Fig. 1 - “Praia de Marahu, onde farei a / minha cabana.”  

(D01F068 – 24 de maio de 1982)3. 

 

 

Casa é um dos muitos temas recorrentes na poesia de Max. Com efeito, a cabana, 

erguida para servir de refúgio, faz lembrar outro abrigo que – reminiscência da infância do 

poeta – é aludido no poema “A casa”, no livro H’Era, 1971, “Esta casa é uma ruína, / quase 

terreno baldio: / coração de minha mãe / - esta terra de ninguém, / está cheio e está vazio” 

(MARTINS, 1971, p. 40). Em “A casa”, Max rememora os “desabamentos” da infância, a 

labuta materna para criar os filhos e a dificuldade em aceitar a morte do pai, “Nesta casa inda 

ressoa / o pigarro de meu pai / seu cigarro era uma brasa / nessa noite que o escondeu” 

(MARTINS, 1971, p. 41). No poema, configura-se a desmesurada doação afetiva da família, 

“Esta casa tinha escada / esta escada três degraus. / E no último tropeçaram / estes sete filhos 

teus” (MARTINS, 1971, p. 41), procurando reavivar o que os dias não devolvem. No mesmo 

poema Max escreveu “Esta casa vai cair!” (MARTINS, 1971, p. 41). Dessa forma, 

paradoxalmente, demarcou na poesia, a permanência e o desaparecimento da sua primeira 

casa.  

Ao celebrar a casa onde cresceu o menino Max e de onde partiu o jovem poeta de 27 

anos, o eu lírico da poesia passa a simular um sentimento órfico e de procura elusiva. Em 

1953 Max casa-se e vai morar na vila IAPI – no bairro próximo ao da mãe dele, São Brás, em 

Belém; vivenda que habitou junto da família até morrer em 2009. Pouco mais de uma década 

depois de publicar o poema “A casa”, a cabana na praia tornou-se novo alento, acenando a 

Max Martins a possibilidade da jornada em meio à natureza. Marahu é um pedaço de litoral 

sombreado por árvores antigas, distante cerca de 70 quilômetros da capital. Lá, o poeta 

inventou a própria “concha existencial”, espécie de segunda morada, na natureza.  
 

 
3 Neste artigo as chamadas das páginas facsimiladas dos diários de Max Martins seguem uma abreviatura de 

classificação, onde: “D” e “F” significam “Diário” e “Fólio” e vêm acompanhados dos números que os 

determinam, seguidos de datação. Todos as páginas fac-similadas apresentadas neste artigo trazem como 

legenda a transcrição integral dos respectivos textos manuscritos. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

132 

 
 

Fig. 2. “Foto feita pelo João Mendes por volta do / mês de outubro do ano passado, 

quando / a cabana ainda estava em construção vista / pelo fundo. / Até pouco tempo 

“lá em casa”, além / da nossa casa na vila do Iapi (desde 1953) / a casa de mamãe na 

Piedade, essa também / “lá em casa”. Esta acabou. Mas agora há / novo “lá em 

casa”: A cabana de Marahu. / Morei na Piedade acho que desde / os meus seis anos 

(1932), até os 27 (1953)”. (D04F041 – 9 de fevereiro de 1985). 

 

 

Na Fig. 2 uma página do quarto diário de Max, do dia 9 de fevereiro de 1985. 

Portanto, essa página foi composta quase três anos depois de o poeta anunciar, no caderno de 

1982, o sonho da cabana. Na imagem, o diarista colou uma fotografia, feita pelo amigo João 

Mendes, aliada ao registro autografo que representa uma avaliação da vida, lembrando os 

lugares onde viveu desde a infância, até aquele momento em que a cabana aparece, no 

registro, quase pronta. Marahu se tornará o lugar de refúgio para Max, que viajava para lá nos 

finais de semana e feriados. João Mendes relembra, em 2013: “Construir a cabana representou 

uma renovação na vida do Max. A gente podia sentir como ele era feliz quando nos finais de 

semana se preparava para ir pro Marahu se isolar, escrever e ler, ele já estava cansado da 

cidade” (MENDES, 2013: depoimento). Em pouco tempo a cabana de Max já o abrigava, bem 

como os amigos, por ele chamados de seu “arvoredo”.  

 

 

Meu cajado de bambu 

 

 

Os reflexos das estadias do poeta na praia não demoraram a se traduzir em versos. Em 

1983 sai publicado Caminho de Marahu, que traz os primeiros poemas de beira-rio e em 

1986, o livro-pôster 60/35, – sessenta anos de vida e trinta e cinco de poesia – que em 

admirável arranjo associa poemas a fotografias de Max na praia4. Mas o vigor desse ambiente 

se fez manifesto ainda nos livros ulteriores, Para ter onde ir, Marahu poemas – seleção de 

 
4 O projeto gráfico do livro-pôster 60/35 é do poeta e designer Age de Carvalho e as fotografias de Octávio 

Cardoso. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

133 

inéditos que inicia a primeira reunião dos poemas de Max, Não para consolar, – e, por fim, a 

parte Colmando a lacuna, abrindo Poemas reunidos.  

Todavia, se o ano de 1982 baliza a entrada de Max no gênero diário, além da mais 

aprofundada incorporação da natureza à vida e à poesia dele, é preciso dizer que, nessa chave, 

Marahu representa não um novo começo, mas a continuação de uma jornada que o poeta 

iniciara muitos anos antes. Ao erguer sua cabana e colocar-se à disposição do que a natureza 

tem a lhe dizer, o poeta pratica os ensinamentos do zen-budismo e do taoismo que cultivava 

desde a juventude.  
 
 

“Passei uma época muito ligado ao zen-budismo, ao taoismo. As melhores leituras 

que tive foi ao ler as anedotas, os paradoxos zen-budistas. Aprendi que o melhor que 

temos a fazer é fazer o que devemos fazer. Não ir para o lado esquerdo, não ir para o 

lado direito, mas caminhar passo-a-passo para frente” (MARTINS, 1999: 

entrevista). 

 

 

Devo, neste ponto, recapitular elementos desses caminhos filosóficos de Max Martins, 

para melhor compreensão deles. Nascido no oriente, o budismo busca difundir os 

ensinamentos de Siddhartha Gautama, o Buda, que viveu entre os séculos VI e IV a.c. Por sua 

vez, Zen é uma prática religiosa que consiste na meditação contemplativa de autoinstrução e 

autoconhecimento, através da observação da própria mente. Onde meditar é seguir a 

respiração, abrir-se ao vazio, deixar-se longe de aflições e ansiedades, acalmar-se. Numa 

tentativa de se evadir dos conflitos ao encerrar a ação do pensamento.  

Outros ensinamentos de tradição chinesa, que abarcam a filosofia, a religião e a 

poesia, estão no taoismo. Trata-se, sobretudo, de um modo de ver a vida como caminho que 

se abre à natureza. Seus ensinamentos foram condensados em Tao-Té-Ching, o livro do 

caminho perfeito, cuja autoria é atribuída a Lao-Tsé, personagem lendário, que teria vivido 

entre 570-490 a.c. A obra compõe-se de máximas e aforismos que buscam interpretar o 

mundo e os homens com o propósito de uni-los e envolvê-los numa atmosfera harmônica e de 

profunda compreensão.  

Tao é o caminho perfeito. Para o taoismo, essa palavra é intraduzível. Expressão do 

constante movimento do universo. É algo intangível, inexplicável. Para entendê-lo é preciso 

colocar-se em sintonia com ele, senti-lo. A melhor imagem que pode talvez ilustrar o caminho 

perfeito é a da linha que oferece a menor resistência entre dois pontos. Com efeito, Tao é o 

movimento dos astros celestes, o pipilar dos pássaros, o correr do rio na terra, o percurso que 

as gotas de chuva traçam após tocarem a copa das árvores, deslizando pelas folhas, pecíolos, 

galhos, aproveitando as ranhuras dos fustes para alcançar a “receptiva terra” (MARTINS, 

1990, p. 11), depois de percorrer um caminho que reflete com sabedoria o menor esforço.  

Além de interessar-se pelos ensinamentos orientais desde a juventude, Max também 

leu Auden (THOREAU, 2010), do poeta anarquista e naturalista norte americano Henry David 

Thoreau (1817-1862). Ao propor um retorno à vida simples, esta obra autobiográfica contém 

tanto uma declaração de autoindependência, quanto uma experiência social; que configura 

uma viagem de descobertas espirituais. 

Em 1845 Thoreau retirou-se para a floresta, inspirado na filosofia de Confúcio –

contemporâneo de Lao-Tsé. O poeta habitou a margem do lago Walden onde construiu os 

seus móveis e a sua cabana, passando a viver com o mínimo necessário à sobrevivência e em 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

134 

intenso contato com a natureza. No entanto, Thoreau não se tornou um ermitão, pois tanto 

recebia como igualmente visitava seus amigos. O propósito da mudança era o de obter maior 

compreensão da sociedade e de descobrir as verdadeiras necessidades da existência. Durante 

dois anos, dois meses e dois dias o naturalista experimentou uma visão quase mística do 

homem, em contato direto com a natureza e com os livros. 
 

 

“Fui para a mata porque queria viver deliberadamente, enfrentar apenas os fatos 

essenciais da vida e ver se não poderia aprender o que ela tinha a ensinar, em vez de, 

vindo a morrer, descobrir que não tinha vivido. Não queria viver o que não era vida, 

tão caro é viver. [...] Queria viver profundamente e sugar a vida até a medula...” 

(THOREAU, 2010, p. 95). 

 

 

Motivado por necessidades do eu, pelos ensinamentos do Tao e pela leitura de Auden, 

Max Martins passa a caminhar na praia, cajado de bambu à mão, procurava ir pelo caminho 

que oferecesse menor resistência. Caminho da sabedoria, da solução contemplativa do mundo 

a qual ele transmite na poesia e nos registros em diários, estimulado pela sua “primeira 

relação” direta com a natureza e os ensinamentos do taoismo e do zen-budismo. Vejamos um 

texto nos Poemas reunidos, de 2001 (MARTINS, 2001 p. 72-73), e uma fotografia (Fig. 3) de 

Max que integra o livro / pôster 60/35, de 1986: Ambos, foto e poema, materializando a 

consolidação dessas tendências e aprendizados na vida e na obra do poeta. 
 

 

Marahu : primeira relação 

                                                7.11.85 

2 formigas - operárias 

                                  ápteras 

ou novatas, não 

de fogo mas 

noturnas, doces 

 

1 grilo 

(depois aprisionado 

pela aranha, morto 

                               ao amanhecer) 

O canto dum galo 

     e outro galo 

                        A saracura. A tarde 

2 gaviões molhados 

encolhidos no pau da árvore 

                                             pensos 

Garças 

           sobre as pedras 

                         negras da praia 

                                                    Os urubus 

o boto morto 

um cão medroso, sapos 

                                       sapos 

                                                  sapos 

1 goteira 

               sapos 

                         chuva 

                                    o sol 

vindo do mato 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

135 

                         às 7 

                                 da manhã 

                                                 A noite 

a escuridão       o vento        as velas 

de Lao-tsé 

                Thoreau 

e o meu cajado de bambu rachado 

                                            o chão 

                                 folhas úmidas 

 

 

 
 

Fig. 3. Max Martins caminhado na praia de Marahu. Foto: Octávio Cardoso. 

 

 

“Marahu : primeira relação” é uma poema de contemplação da natureza, onde 

“formigas”, “grilo”, “aranha”, “galo”, “saracura”, “gaviões”, “garças”, “urubus”, “boto”, 

“cão”, “sapos” integram um cenário de fim de tarde, depois da chuva, como é frequente 

naquelas praias de floresta ombrófila. Aí se desenvolve a parte puramente contemplativa do 

poema que expõe a visão naturalista do observador Max Martins.  

Ver, ouvir e sentir os bichos ao redor e na distância, do ínfimo grilo que estará “morto 

ao amanhecer” aos “gaviões molhados, encolhidos no pau da árvore”, portanto, situados num 

ponto alto e distante. Nesse poema a fiel apreensão da realidade natural interessa, porque o eu 

lírico não está em conflito, não se indaga sobre o amor e as tragédias que frequentemente 

derivam do amor. Aqui, o olhar e as sensações são como os de uma criança que não visa a se 

indagar sobre o mundo e os outros, mas apenas preencher a existência, integrando-se à 

natureza, sem hesitações ou remorsos. 

Todavia, o eu lírico une à contemplação um vulto humano, a partir do anúncio de “1 

goteira”, na cabana. Quer dizer, a “goteira”, incômoda ou não, é a primeira marca dessa 

presença humana na “primeira relação” com a natura. Como se percebe, a maior parte do 

poema descreve um final de tarde úmida entre a praia e a floresta, entretanto, os versos “vindo 

do mato / às 7 da manhã / A noite / a escuridão o vento / as velas / de Lao-tsé / Thoreau” 

dizem mais e tornam ativa a contemplação. De manhã cedo, antes de o sol nascer, Max 

caminhava pela praia, entrava na mata, à maneira de Thoreau, para contemplar e investigar as 

relações da vida selvagem; igualmente complexas, diversas, cruéis, prazenteiras e belas, 

porém distintas das relações humanas. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

136 

Deve-se atentar ao fato de que aparecem dois turnos nesse trecho do poema 

demarcados em – “às 7 da manhã” e “A noite / a escuridão”. A manhã pertenceu à caminhada 

– à integração mais visceral à natureza – mas à noite o poeta lê Thoreau e Lao-Tsé, na cabana, 

enquanto a chuva desce pela goteira, compassadamente, contando nas batidas no soalho de 

madeira o tempo de amanhecer; quando ele sairá com seu cajado de bambu, novamente.  

Mas que dizer do desfecho do belo poema, “e o meu cajado de bambu rachado / o chão 

/ folhas úmidas”? Esses três versos, sozinhos, têm a função poética de um haikai de extremada 

expressão; porque revelam um homem, em autorretrato, que assume sua realidade e escolhe – 

existencialmente livre – os próprios caminhos.  

Ainda no que concerne a Auden, é preciso dizer que a atitude de Thoreau perante o 

mundo faz lembrar, em certa medida, a de outro poeta, igualmente anarquista e 

norteamericano, que conviveu com Max e seu grupo em Belém no início dos anos 1950. 

Robert Stock, o Homem da Matinha, como era conhecido porque morava em uma choupana 

de chão batido no antigo bairro assim denominado. Essa convivência intelectual, que durou 

certa de três anos, marcou profundamente a poesia de Max. Benedito Nunes rememora Stock: 
 

 
“Magro, alto, de óculos, [...] não tinha a cuidada aparência dos prósperos cidadãos 

de uma nação rica. [...] O regime de dedicação exclusiva à poesia a que se entregava, 

sem ser bolsista de qualquer Universidade de seu país (subsistia com um dinheirinho 

de aulas particulares de inglês), impusera a esse poeta, um hippie avant la lettre, 

anarquista sem ser materialista, misto de asceta e de esteta santificando a ética [...] 

um voto de franciscana pobreza.” (NUNES, 2001, p. 25-26). 

 

  

É preciso destacar que no mesmo período se deu, em 1955, a publicação de O homem 

e sua hora (FAUSTINO, 2002), de Mário Faustino, obra que tocou profundamente o 

desenvolvimento da poética de Max Martins. Além disso, entre Mário e Robert Stock, 

também se dera uma relação de influências mútuas, que passa ainda pelo trabalho tradutório 

de poesia realizado por ambos, e atentamente absorvido por Max.  

O Homem da Matinha encerrava lições de poética em consonância com a ética. Ligava 

o ato da poesia à moral, a primeira não poderia prescindir da última. Para ele, o compromisso 

com a arte devia ser igualmente dirigido à vida. O autor de Covenants (STOCK, 1967), morto 

em 1962, legou a Max o interesse pela visualidade da página, o gosto e a obsessão pela 

configuração formal da poesia. Retomo uma entrevista em que Max relembra o amigo, “Ele 

[Robert Stock] me apresentou o William Carlos Williams, o Dylan Thomas – poeta que passei 

a admirar muito –, o Cummings (antes da onda do concretismo eu já conhecia o Cummings).” 

(MARTINS, 1990: entrevista). 

 Buda, Lao-Tsé, Confúcio, Thoreau, Stock. Os dois últimos, from USA, pela atitude 

anticonsumista e desprendimento material perante o mundo, princípios fundadores da “beat 

generation” – gérmen do movimento “hippie”  coadunam com o desapego em favor do 

espírito professado nos ensinamentos dos três orientais. 

Insira-se ainda na poção da alquímica experiência de Max Martins, o seu estudo do 

oráculo chinês, uma das faces do milenar I Ching, o livro das mutações (1956). Esta relação 

evidencia-se, com maior rigor, no livro Para ter onde ir (MARTINS, 1992), inteiramente 

escrito segundo as regras do jogo ritual, que consiste na formulação de perguntas ao oráculo. 

O poeta entregou os sentidos ao acaso, interessado nas revelações proporcionadas pelo I 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

137 

Ching com sua linguagem simbólica, não verbalizada, que se relaciona à manifestação do 

inconsciente. “O Para ter onde ir foi uma série de poemas que resolvi fazer como uma tarefa, 

uma disciplina, sob a orientação do I Ching, o livro milenar do Taoismo”. (MARTINS, 1999: 

entrevista). Assim, Max Martins combinava estratégias da poesia ocidental e oriental no 

desenvolvimento de seu projeto poético. Incursões de uma lírica transitória que 

frequentemente se doa à mutação. Sabendo, todavia, da concepção chinesa, pela qual nem os 

seres nem os objetos mudam. Quer dizer, nessa chave de orientalismos, não há mudança, o 

que há é o mudar. Por isso, o ideograma expresso por “I” significa ao mesmo tempo mutação 

e não-mutação. Para alguns “I” simboliza ainda o camaleão que, ágil e mimético – 

representações respectivas de movimento e de mutação –, nunca deixará de ser um lagarto. 

Assim, mesmo que as flores sejam outras a cada primavera, as estações sempre se repetirão. 

Com efeito, nessa dinâmica, a sabedoria deve consistir em alcançar o vazio. O poeta 

incorporou à poesia dele esse princípio, segundo o qual o destino de todo o saber é nos 

conduzir ao não-saber. “O rio que eu sou / não sei / ou me perdi” (MARTINS, 2001, p. 137), 

escreve Max em “viagem”, poema de abertura do livro Caminho de Marahu. É preciso 

abastecer o ser, mas, principalmente, esvaziá-lo. Assim, o poeta concordava com o que diz 

Tao: “é melhor não encher totalmente um vaso do que tentar carregá-lo se estiver cheio” 

(LAO-TSÉ, 1973, p. 17).  

A fascinação ideogramática provocada pela leitura de haikais levou a escrita de Max à 

incorporação dessa forma poética oriental, conjugando-a com um lirismo ocidental, muitas 

vezes, a um só tempo, de libido e de ascese. Diz o poeta, em “Solidariedade” – “chove / e a 

terra intumesce / agradece” (MARTINS, 1992, p. 23), outro poema de Para ter onde ir. 

 

 
 

O que faço em Marahu? 
 

 

A Fig. 4, páginas de [? de agosto] de 1994, do diário 32, revela o poeta em Marahu. 

Compondo a colagem, junto de recortes de revista, Max relata leituras do momento; poemas 

da portuguesa Sophia de Mello Breyner Andresen (ANDRESEN, 1977) e do itabirano Carlos 

Drummond de Andrade (ANDRADE, 1978). 

 

 
Fig. 4. “Tomarei uma colher de sumo de / limão. Agora à noite estive / lendo 

poemas de Sophia de / Mello Breyner Andresen. / Seu livro “O nome das coisas” / e 

vários constantes da anto- / logia “Líricas Portuguesas”, / organizada por Jorge Sena. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

138 

/ gosto muito da poesia de / Sophia / VIVER / CDA / Cabana / tempo / árvores / 

erva / espaço / estrada / ilha / canoa / rios / praia / vegetação / flores / coração / peixe 

/ teias de aranha / atalho / galhos secos / vida / mel / pássaros / poente na praia / 

chuva / fio de água / Marahu / comida / fazendo um poema / café fumegando / 

goteiras / Mas era apenas isto, / era isso, mais nada? / era só a batida / numa porta 

fechada? / E ninguém respondendo, / nenhum gesto de abrir: / era sem fechadura, / 

uma chave perdida?” (D32F005 – [? de agosto], 1994).  

  

 

O cuidado de si, do corpo físico, surge no início do registro, “Tomarei uma colher de 

sumo de / limão”. Todavia, assuntos do espírito, os conflitos íntimos, comparecem na 

articulação à direita, entre os versos do poema “Viver”, do livro As impurezas do branco, de 

Drummond – “Mas era apenas isto, / era isso, mais nada? / era só a batida / numa porta 

fechada? / E ninguém respondendo, / nenhum gesto de abrir: / era sem fechadura, / uma chave 

perdida?” (ANDRADE, 1978, p. 32) – e a imagem de um homem descendo de paraquedas – 

representado por um arco superior de porta de madeira – sobre um velho castelo. 

 A composição da imagem no lado direito, aponta para as desilusões, interditos e 

ausências, onde o vulto do paraquedista desce, não exatamente se protegendo contra a queda – 

função dos paraquedas – mas fiando-se num arco dos mais pesados porque, pensando os 

versos de Drummond, de uma porta que ninguém abre. Todavia, o paraquedista descerá no 

castelo – onde existem outras portas. Diz ainda o poema de Drummond, “Como viver o 

mundo / em termos de esperança? / E que palavra é essa / que a vida não alcança?” 

(ANDRADE, 1978, p. 32).  

De outra feita, o diarista escreveu no lado esquerdo da montagem o título do poema do 

mineiro, em letras grande e sublinhado, – “VIVER” –, e uma seta sobre “CDA”, as iniciais de 

Carlos Drummond de Andrade, aponta ao leitor o lugar dos conflitos; a página da direita. No 

lado esquerdo, a palavra “viver”, agora não é mais título do poema expressivo de desilusões e 

ausências.   

“Viver”, na parte esquerda da colagem, pertence ao ambiente que Marahu oferecia ao 

diarista. Àquela realidade em que as determinações da vida são mais simples e menos 

paradoxais, o poeta sabe que é preciso tomar “uma colher de sumo de limão”, relata a vida 

com poucas palavras que, aleatórias, exprimem sentimentos, sensações e coisas da intimidade 

em estado puro, livre de conflitos, “cabana / tempo / árvores / erva / espaço / estrada / ilha / 

canoa / rios / praia / vegetação / flores / coração / peixe / teias de aranha / atalho / galhos secos 

/ vida / mel / pássaros / poente na praia / chuva / fio de água / Marahu / comida / fazendo um 

poema / café fumegando / goteiras”. Vê-se que em 1994, quase uma década depois da escrita 

do poema “Marahu : primeira relação”, as “goteiras” ainda persistem, representam uma parte 

da natureza dessa relação de autoentendimento.  

Na composição à esquerda a porta em recorte colado está completamente aberta para a 

natura. Parado na passagem que a porta representa um homem / o diarista reflete. Com efeito, 

não há esperas, buscas ou desilusões, só o “viver”. Em outro recorte, há a representação de 

uma cabana entre árvores. O diarista parece sugerir: isto é o viver. A relação direta com a 

natureza para ele estava no ler e escrever, tomar café, pensar, ouvir pássaros, coração, 

goteiras, observar e evadir-se em cada elemento desse ambiente onde se encontra integrado 

pela expressão confessional visível no diário.  

Na referida imagem, portanto, há que se considerar o paradoxo entre os sentidos 

fechados, pesados, tensos, doídos, incertos e trágicos representados à direita e equilíbrio, 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

139 

leveza, autoentendimento, suavidade e incorporação à natureza expressos à esquerda. Mas, 

sabendo que no fundo, ambos ambientes, cada um à sua maneira, configuram o “viver” que o 

poeta contempla, experimenta e registra nos cadernos e na poesia. 

 

 

 
 

Fig. 5. “Na bagagem para / Marahu 3 pacotes de / “Free” / “Os objetos são tempo 

parado?” / “O relógio no pulso para que na terra algo / possa pulsar o tempo” / C. L. 

/ Meu cigarro companheiro / meu café / muito gostoso / às 4 da / tarde / E como não 

tenho má- / quina fotográfica, / aproveito alguns nu- / meros antigos da revis- / ta 

geográfica para ilus- / trar este caderno. De / qualquer modo quero / que lembre o 

meu / “clima espiritual” de / MARAHU / nestes meus dias / de férias. Não tenho 

máquina / fotográfica, telefone, TV, / rádio. Mas tenho-me aqui / Hoje / à tarde / 

uma / borboleta / amarela / acompa- / nho seu / voo doido / daqui da / minha rede / 

balançando- / ME / Chuva grossa e rápida / Quem é essa que vem che- / gando pelo 

caminho de / Marahu? Outra musa / “inacabada”? Vem fazer / o meu café (na 

cafeteira / que ela me presenteou?) / Vem me dar o beijo que / de Minas me telefo- / 

nou? Ou vem cobrar o que pediu no mês pás- / sado numa carta: “Peço que / 

alargues o espaço de nossos / sonhos e diluamos no leito a / química dos 

sentidos”...?” (D32F010 – [? de agosto], 1994). 

 

  

Na composição (Fig. 5), de [? de agosto] de 1994, diário 32, quatro recortes colados – 

cigarro, xícara e pires de café, paisagem numa lagoa (com um barco e três tripulantes) e a 

mulher embuçada caminhando rente a um córrego na floresta – além de uma pintura de 

mulher no lado esquerdo da montagem. Quanto à parte autógrafa, os registros envolvem 

confissões, sonhos e apropriações de textos de Clarice Lispector. 

 O diarista está novamente na praia. Relata ao diário amigo que trouxe – “Na bagagem 

para / Marahu 3 pacotes de / “Free”” – o “cigarro companheiro”, que fumava em média 

sessenta unidades por dia. Este vício, muito combatido pela família e por alguns amigos, 

aparentemente foi o motivo do trágico desfecho da vida de Max que, enfrentando problemas 

respiratórios e isquemias cerebrais, não aceitava que lhe impusessem tal interdição. Certa vez 

ele disse:  

 
“Eu fumo, continuo a fumar, não parei de fumar por causa das cobranças que me 

fazem para parar de fumar, porque há uma moda de saúde no mundo [...] quero me 

vingar dessa cobrança que me fazem me sacrificando” (MARTINS, 2001: 

depoimento). 

 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

140 

Satisfeito entre goles de café e tragadas de cigarro, o diarista divaga, lê e anota dois 

trechos do romance Água viva, de Clarice, (LISPECTOR, 1998, p. 87), que se referem ao 

tempo e às coisas; de onde se extrai que os objetos são o tempo imóvel; contudo o relógio 

(objeto) pulsa o tempo, faz a terra existir. Essa alusão ao atemporal, na chave taoista, visa 

escapar das dores da existência e alcançar a plenitude – o eterno – que está por trás da 

representação atemporal.  

Em Marahu o diarista tinha a possibilidade de viver um tempo mais satisfatório às 

necessidades do espírito, porque desacelerado em relação à cidade. Outro ambiente, na 

natureza o poeta abdicava da necessidade de acelerar o ritmo da existência, como na vida 

urbana contemporânea, onde a brutalidade e o imediatismo cotidianos por vezes levam os 

indivíduos a diferentes formas de alienação.  

O diarista podia observar-se a realizar as tarefas íntimas – pensar-se – e registrá-las 

sem correria, compassadamente. Bebendo café, lendo, fumando, escrevendo enquanto cai uma 

chuva “grossa e rápida” e “uma borboleta amarela” passa para distrair a atenção do poeta que 

“se balança”, absorto, na rede de dormir. Assim, ocupava-se em representar no caderno, por 

meio das articulações, o seu “clima espiritual”, e na ausência de máquina fotográfica simulava 

os ambientes, em certa medida “as realidades”, das suas idiossincrasias e sonhos, longe das 

perturbações do mundo industrializado com “televisão”, “rádio”, “telefone”.  

Max sabe que o diário é o lugar de lembrar e de existir, por isso grifa “tenho-me aqui”. 

Mas a parte final do registro, mistura visão e confissão, “Quem é essa que vem che- / gando 

pelo caminho de / Marahu? Outra musa / “inacabada”? Vem fazer / o meu café (na cafeteira / 

que ela me presenteou?) / Vem me dar o beijo que / de Minas me telefo- / nou? Ou vem 

cobrar o que pediu no mês pas- / sado numa carta: “Peço que / alargues o espaço de nossos / 

sonhos e diluamos no leito a / química dos sentidos.”” 

Aquela que vem chegando – representada na colagem pelo recorte mais à direita, no 

qual a mulher caminha num bosque – é alguém que provavelmente não chegará. A lembrança 

de um telefonema, a notação de um trecho de carta – na avaliação de confidências íntimas por 

meio de auto-indagações – suscita a aparição. O diarista simula uma chegada e a integra na 

realidade que inventa. Está só, mas o diário, o cigarro, o café, as memórias, a poesia e a 

natureza são os elementos da invenção de um tempo ideal – presente e ausente – que anima o 

ser. 

Há um preceito no Tao que diz: “O espírito das profundezas do vale é imperecível; é 

chamado o mistério feminino” (LAO-TSÉ, 1973, p. 12). Nessas confidências do diário 

subsiste a raiz de uma ideia de prolongamento da vida e do prazer, mas por meio de uma 

contraditória chegada. Com efeito, essas visões misteriosas nascem da fertilidade imaginativa 

e constantemente compõem formas ilusórias, enquanto o diarista também projeta a si mesmo 

nas imagens. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

141 

 
 

Fig. 6. “Que faço em Marahu? Acho que sou o guardião das palavras, / da “baba 

vegetal” do poeta / Hoje e amanhã se interrompem / minhas atividades de cozinheiro 

/ Almoço e janta na casa de Sylvia / e Bené. Mas ainda não tive tempo / de lavar as 

panelas e os pratos de / ontem. / 2 horas da tarde e não consigo / fazer a minha sesta: 

muito calor / essa hora na cabana. Leio / “Um mundo fantástico me rodeia e me é / 

Ouço o canto doido de um passarinho e / esmago borboletas entre os dedos. Sou / 

uma fruta roída por um verme. E espe- / ro o apocalipse orgásmico. Uma / chusma 

dissonante de insetos me / rodeia, luz de lamparina acesa / que sou. Exorbito-me 

então para ser. / Sou em transe. Penetro no ar circundan- / te / Que febre: não 

consigo parar de / Viver. Nesta densa selva de palavras / que envolvem 

espessamente o que / sinto e penso e vivo e transforma / tudo o que sou em alguma 

coisa / minha que no entanto fica inteira- / mente fora de mim. Fico me / assistindo 

pensar?”. / Clarice Lispector / Como já escrevi, após o / jantar, quartetos de 

Beethoven e Schumann. / Fui para a cabana. Deito-me / e sonho: com Ana Célia, / 

com o João Malcher e / até com o prefeito / de São Paulo. / Ao sul / da minha / casa, 

/ ao norte / de mi-/ nha ca- / sa, a / prima- / vera se desbor / da: /  dia após dia, / tão 

só / vejo gaivotas... / - TU FU / “O ser e o não ser / se engendram mu / tuamente” / 

Lao Tse” (D32F019 –  [? de agosto], 1994). 

 

 
A Fig. 6, páginas de [? de agosto], (D32F019), como as duas anteriores, foi colhida no 

diário de 1994; ano em que as temporadas de Max em Marahu ocorreriam com grande 

frequência. Na colagem, três recortes de revista associados a registros autógrafos, nova 

apropriação de texto do livro Água viva, de Clarice Lispector, um aforismo do Tao-Té-Ching, 

de Lao-Tsé, e um poema do chinês Tu Fu, além de confissões, reflexões, relatos de anamneses 

sobre sonhos que teve na noite anterior à composição e anotações de eventos práticos do 

cotidiano. 

No registro, “Deito-me / e sonho: com Ana Célia, / com o João Malehur e / até com o 

prefeito / de São Paulo”, as quimeras não parecem se acomodar, pois o recorte de figura 

feminina oriental, bem como o da mão pendida – ambas do lado direito da imagem – 

associados ao poema grafado em vermelho, “Ao sul / da minha / casa, / ao norte de minha ca- 

/ sa, a prima- / vera se desbor / da: / dia após dia, / tão só / vejo gaivotas...”, descrevem o 

cenário de páramos perdidos dentro de outros sonhos, onde “a casa”, ou a cabana, é o 

referencial aos pontos cardeais, o abrigo àquele que sonha. 

Todavia, deve-se atentar para a assinatura ao final do poema, “Tu Fu”, nome do poeta 

– da dinastia Tang – que viveu entre 712 e 770. Tu Fu, ou Du Fu – como é mais conhecido no 

ocidente –, ao lado de Li Po, (701-762), é considerado o maior poeta da literatura chinesa 

(TANG, 2012). Ao contrário do último, um taoista de temperamento extravagante e boêmio, 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

142 

Du Fu era um homem grave e atormentado, não obstante o notável senso de humor, seu amor 

pela vida, amizade e celebração. 

Vivendo em meio a humilhações, Du Fu conheceu a guerra, prisão, exílio, miséria e 

fome. Na sua poesia, as marcas de ousadias formais, ambiguidades e autoironias (que 

beiravam a escatologia), contribuíram para que, apesar de respeitado e conhecido, não 

alcançasse grande fama e apreciação em vida. Nessa chave, a passagem de Lao-Tsé, “o ser e o 

não ser se engendram mutuamente”, associa-se aos versos de Tu Fu de modo a acenar as 

angústias ontológicas – “tão só / vejo gaivotas” – visíveis no poema que compõe um cenário 

nostálgico. Com efeito, o taoismo representa a busca e encontro de equilíbrio, mas por meio 

do “esvaziamento”, do “não ser”, que engendra e é engendrado pelo “ser”. 

Quanto aos registros, “Hoje e amanhã se interrompem / minhas atividades de 

cozinheiro / Almoço e janta na casa de Sylvia / e Bené” e “Como já escrevi, após o / jantar, 

quartetos de Beethoven e Schumann”, é preciso dizer que na mesma época em que Max 

ergueu sua cabana em Marahu, Benedito e Maria Sylvia Nunes também compraram uma casa 

lá (NUNES, 2012).  

Nas estadias na praia, por vezes, Max contava com a presença do casal de amigos. A 

cabana era simples – não havia banheiro e a cozinha era improvisada –, portanto, quando 

Sylvia e Benedito estavam em Marahu, Max deixava os afazeres domésticos da sua choupana 

e geralmente almoçava com eles, onde também ouvia música e conversava com os velhos 

amigos que conhecera ainda na adolescência. 

A citação de Clarice, que começa, “Um mundo fantástico me rodeia e me é”, também 

foi colhida no romance Água viva (LISPECTOR, 1998, p. 98). Obra de caráter vanguardista, o 

romance apresenta uma grande incidência de rupturas entre os segmentos do texto. No 

discurso, vazios são produzidos pela interrupção da coerência textual; e esses espaços 

funcionam como instrumentos impulsionadores da consciência imaginativa do leitor. Nisto, 

essa obra se corresponde, em certa medida, com o Tao, o livro do caminho perfeito, também 

citado na articulação no diário, cuja condução dos ensinamentos visa dar ao leitor a liberdade 

de completar as lacunas da existência por meio do auto-entendimento. 

Na passagem apropriada do livro de Clarice, há uma integração da personagem a 

elementos naturais, onde “Sou / uma fruta roída por um verme”, “luz de lamparina acesa / que 

sou” e “Exorbito-me então para ser. Sou em transe”, indicam personificações da natureza 

circundante, a “densa selva de palavras”. Transfigurações que convertam tudo o que a 

personagem “é” em “alguma coisa” que a ela pertencente, no entanto “fora” dela. Com efeito, 

retomo outra vez o ensinamento do Tao apropriado à colagem e que se comunica ainda com e 

trecho do romance de Lispector – “O ser e o não ser / se engendram mu / tuamente”. Como se 

vê, o diarista articula passagens de literaturas reflexivas, ontológicas, do ocidente e do oriente, 

para expor sentidos de transfigurações entre o ser e a natureza, visando balizar a própria 

existência na representação.  

O poeta prossegue tomando para si as palavras e imagens porque, como a personagem 

de Clarice, sente a “febre” de não conseguir “parar de Viver”. Para o diarista a natureza não é 

metáfora, mas a própria realidade do “Viver” com plenitude e longevidade. Como vimos 

anteriormente, é isto o que incorpora na poesia, mas num entrosamento contraditório com o 

erotismo e seu caráter efêmero. 

Ainda na colagem, à esquerda, associada por uma linha pontilhada ao registro na 

vertical – que representa uma fala – indaga-se o rinoceronte, “Que faço em Marahu?”. A 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

143 

natureza, que para o diarista é um estado de poesia sob as leis do Tao, é transfigurada na 

imagem do rinoceronte; que representa um guardião que cuida das “palavras, da ‘baba 

vegetal’ do poeta”. Há, todavia, outra revelação. Para filosofia taoísta, sob a perspectiva de 

“conquista da morte”, os rinocerontes e os tigres representam ameaças que o indivíduo, em 

plena sintonia com o Tao, não deve temer (LAO-TSÉ, 1973, p. 95). Portanto, na articulação, o 

diarista, profundamente integrado à natureza, converte o rinoceronte inimigo em guardião de 

si e da sua poesia.  

 

 

 

Considerações finais 

 

 

Nos diários de Max, o desejo surge como ânsia de encontrar sentido e uma espécie de 

complemento para o eu. Trata-se de um processo compensatório, onde o diarista se projeta 

naquilo que aspira. Está constantemente sugando tudo o que deseja mas não alcança. Nessa 

dinâmica, os ensinamentos do Tao parecem atuar no entendimento das virtudes do desapego, 

da inação, que leva ao equilíbrio e à autossuficiência. O diarista conjugava esses elementos 

nas articulações nos cadernos visando a alcançar uma continuidade de consciência à vida 

cotidiana. Assim, nos diários, parece por vezes alcançar uma tranquilidade antes insuspeitada. 

A prática do diário é a maneira pela qual o poeta cristaliza os momentos em que “se assiste 

pensar”.  

Nessa chave, Max Martins, nos seus autoestudos em Marahu, parece querer esvaziar-

se de si para, dessa maneira, criar uma abertura ampla à natureza das coisas. O “Caminho”, 

por fim, representa equilíbrio, desapego, ação e inação onde o segredo da vida consiste em 

aprender a olhar o lado oculto das coisas. “Aquele que segue o caminho perfeito não deseja 

estar cheio de nada.” (LAO-TSÉ, 1973, p. 29). Segundo os preceitos do Tao, é no fundo vazio 

das coisas que estão as respostas às nossas perguntas mais íntimas. Mas, sem contradição, tais 

respostas conduzem ao “nada”; talvez, para a cultura ocidental, um equivalente do “pó” 

(BÍBLIA, 2008, p. 18), na representação bíblica, tratado no “Gênesis”. 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, C. D. de. As impurezas do branco. Rio de Janeiro: Livraria José Olympio. 1978. 

 

ANDRESEN, S. de M. B. O Nome das Coisas. Lisboa: Moraes Editores. 1977. 

 

BÍBLIA SAGRADA. Trad. Pe. Johan Konings. Brasília: CNBB. 2008. 

 

DINASTIA TANG. Antologia da poesia clássica chinesa. Trad. Ricardo Primo Portugal e 

Tan Xiao. São Paulo: Unesp. 2012. 

 

FAUSTINO, M. O homem e sua hora. São Paulo: Companhia das Letras. 2002. 

 

LAO-TSÉ. Tao-Té-Ching - o livro do caminho perfeito. Trad. Murilo Nunes de Azevedo. Rio 

de Janeiro: Civilização Brasileira. 1973. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

144 

LEJEUNE, P. O pacto autobiográfico: de Rousseau à internet. Trad. Jovita M. G. Noronha. 

Belo Horizonte: Editora UFMG. 2008. 

 

LISPECTOR, Clarice. Água viva. Rio de Janeiro: Rocco. 1998. 

 

MARTINS, M. Poemas reunidos (1952-2001). Belém: Edufpa. 2001. a. 

 

___________. O cadafalso. Belém: Cão Guia. Acompanha um CD contendo a leitura de 30 

poemas, além de um depoimento. 2001. b. 

 

___________. O jardim zen de Max Martins. Belém: (Em: < 

http://hospiciomoinhodosventos.blogspot.com.br > Acesso em: 10 de janeiro de 2013). 

Entrevista concedida a Ney Paiva. (março) 1999.  

 

___________. Não para consolar, poemas reunidos 1952-1992. Belém: Cejup. 1992. a. 

 

___________. Para ter onde ir. São Paulo: Augusto Massi e Massao Ohno. 1992. b. 

 

___________. As antenas do poeta. Belém: A província do Pará.  Entrevista concedida a 

Elias Pinto. (março) 1990. 

 

___________. Cominho de Marahu. Belém: Grafisa. 1983. 

 

___________. 60/35. Belém: Grapho / Grafisa. 1986. 

 

___________. H’Era. Rio de janeiro: Saga. 1971. 

 

___________. O estranho. Belém: Revista de Veterinária. 1952. 

 

MENDES, J. Relembrando Max: depoimento. Rio de Janeiro, Entrevista concedida a Paulo 

Roberto Vieira. Inédito. (fevereiro) 2013. 

 

NUNES, B. Max Martins: Mestre-Aprendiz. In: Martins, M. 2001. Poemas reunidos. Belém: 

Edufpa. 2001. 

 

NUNES, M. S. Max, velho amigo: depoimento. Belém: [fevereiro, 2012]. Inédito. Entrevista 

de Maria Sylvia Nunes concedida a Paulo Roberto Vieira. (fevereiro) 2012. 

 

STOCK, R. Covenants. Nova York: Trindent Press. 1967. 

 

THOREAU, H. D. Auden. Trad. Denise Bottmann. Rio de Janeiro: L&PM Pocket. 2010. 

 

VIEIRA, P. R. Arte, erotismo, natureza e amizade: os diários de Max Martins. Tese 

(Doutorado em Literatura Brasileira) - Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, 

Universidade de São Paulo, São Paulo, 2014. 

 

WILHELM, R. (Org.). I Ching o livro das mutações. Trad. Alayde Mutzenbecher e Gustavo 

Alberto Corrêa Pinto. São Paulo: Editora Pensamento. 1956. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

145 

 

 

 

 

Recebido em 16/11/2016 

Aprovado em 28/12/2016



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

146 

Nos milites da pulsão: escrita, 
psicanálise e ato criativo  

 

In limits of the instinct: 

written, psychoanalysis and act creative 

 
 

 

Hermano de França RODRIGUES1 

 

 

 
RESUMO: Distanciando-se de elucubrações biológicas e religiosas, a psicanálise freudiana compreende a 

fisiologia do tempo a partir de forças que estimulam e contornam as ações do indivíduo, quais sejam: a pulsão de 

vida e a pulsão de morte. A primeira compreende os movimentos de junção que estabelecemos com o mundo, 

com as outras pessoas e com nós mesmos. A última liga-se à repetição, à disjunção e à agressividade, 

suscetíveis, outrossim, de atingir tanto o próprio eu quanto o outro. Esse caráter hostil e destrutivo pode 

envolver, a depender do entorno psicossemiótico do sujeito, percursos passionais de dor, sofrimento e frustração, 

vividos como incidentes, fatalidades ou fortuna. Eis o corolário poético presente no poema Motivo, de Cecília 

Meireles, que pretendemos examinar a partir de constructos teóricos da semiótica psicanalítica. 
 
PALAVRAS-CHAVE: Psicanálise. Pulsões. Cecília Meireles.  
 
 

 

ABSTRACT: Distancing himself from biological and religious musings, the freudian psychoanalysis Freudian 

understands the physiology of time from forces that stimulate and circumvent the actions of the individual, 

namely: the life drive and the death drive. The first comprises the movements junction we have with the world, 

with others and with ourselves. The latter binds to repeat, the disjunction and aggression, susceptible, moreover, 

to achieve both the self and the other. This character can engage hostile and destructive, depending on the 

subject's surroundings psychosemiotic, passionate paths of pain, suffering and frustration experienced as 

incidents, fatalities or fortune. Here is the corollary poetic in this poem Motivo, Cecilia Meireles, we intend to 

examine the theoretical constructs from psychoanalytic semiotics. 

 
KEYWORDS: Psychoanalysis. Instincts. Cecília Meireles 

 

 

 

Preliminares 

 

 

“Aprendi com as primaveras / a deixar-me cortar e a voltar sempre inteira” 

(MEIRELES, 2008, p.96). Com esses versos, o eu lírico despe aos seus leitores um dos 

atributos da existência – o movimento de repetição. Mas, por que retornamos? Nos meandros 

 
1 Universidade Federal da Paraíba – UFPB – Centro de Ciências Humanas, Letras e Artes, Departamento de 

Letras Clássicas e Vernáculas – João Pessoa – PB – Brasil. CEP 58051-900. E-mail: hermanorg@gmail.com 
 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

147 

de um dos mais célebres textos homéricos, Ulisses, o herói expatriado, confronta-se com a 

hostilidade da natureza, rivaliza-se com os deuses, insurge-se contra si mesmo e, tomado pelo 

desejo, regressa ao berço de origem, sem, talvez, restituir-se, verdadeiramente, entre os pares. 

A volta jamais é absoluta; é sempre condicional, rarefeita e inconclusa. Doravante, delineia 

um percurso contínuo rumo a reencontros desconhecidos. O retorno transforma-se, assim, em 

um ritual catártico, da ordem do prazer e desprazer, capaz de desentranhar os enigmas 

inquietadores do eu, os quais se refugiam no território ameaçador da inconsciência, ou melhor 

dizendo, para lá são banidos. A nostalgia que assalta o protagonista da Odisseia impõe-lhe um 

contato sintomático com a dor, o desespero e a angústia, deixando visíveis os efeitos 

dilaceradores da perda – o mais fiel dos tripulantes. É um estado que resgata a melancolia que 

aflige, pelo trauma, à condição humana. Nas rasuras do mito, o obstinado guerreiro não busca 

apenas o colo da saudosa esposa, ou o convívio com o filho. Estes, inclusive, não foram 

impeditivos para a arquitetura da viagem. O exílio faz emergir o anseio de enraizamento, de 

fixidez do tempo, de tornar-se história, abandonando as vestes da natureza numa tentativa de 

suplantar o instinto. 

As preleções míticas traduzem, ao mesmo tempo extrapolam, os sentidos não só da 

existência humana, mas, sobretudo, deixa às escâncaras as funções pelas quais o homem 

constrói e devora a imagem de objetos internos e externos, como estratagema necessário ao 

equilíbrio psíquico. As moções pulsionais, sexuais ou de autoconservação, descarregam-se 

mediante a conversão em estruturas linguageiras. Estas condensam, bem como deslocam, 

incidentes violentos, amiúde reprimidos, que se manifestam segundo a plasticidade do 

símbolo. A linguagem, a língua, a fala, o corpo, todos constituem sistemas simbólicos em 

íntima relação com os códigos mobilizados pela cultura. O herói nostálgico de Homero move-

se numa estrutura fantasmagórica e, nesse receptáculo emblemático, nega tempo e espaço. 

Soçobra-os, esvazia-os, de tal modo que o texto (enquanto corpo, como fala) medra aquilo 

que foi renunciado. Esse expediente, semiótico em suas bases, esteia-se nas vicissitudes do 

evento literário, cujas “leis” permitem dessecar o indivíduo em seu próprio cotidiano, em 

meio a acanhadas vitórias e pródigas derrotas. Reside, nessa performance, o gesto 

psicanalítico capaz de extrair da Literatura verdades flutuantes, motivações inconscientes, 

imaginações libidinais que encobrem, em todas as direções e setores discursivos, sentidos 

denegados. 

A arte, independentemente do suporte semiológico que a engendra, mantém vínculos 

estreitos com a psicanálise. Não estamos nos referindo ao fato de que o mestre vienense tenha 

adotado, em muitos casos, a ficção para explicar grande parte de suas descobertas. O 

excepcional dessa relação recai sob o poder da linguagem, na apropriação desse instrumento 

que nos arremessa ao campo do desejo invariante, do gozo sem plena satisfação, instituindo-

nos, à revelia do Ego, a falta. A faculdade de representar, ausente nos espécimes animais, 

opera a descentralização do sujeito ao desalojá-lo de sua identidade, ao promover-lhes outras 

identidades, de modo a privá-lo permanentemente de sua herança autóctone. As teias da 

comunicação instituem uma repressão que cinge a subjetividade, tornando o homem um 

prisioneiro da palavra. Em contrapartida, o signo que aprisiona é, também, o algoz da 

liberdade. A narrativa homérica, aqui trazida a palco, nos auxilia a compreender, dentre 

muitos enigmas oportunos ao ser, os estímulos que assentem a dor de retornar. São excitações 

desencadeadas desde o nascimento e que carregam em seus flancos a tristeza intrínseca à 

condição normal/patológica de todo aquele que conquista, ao suportar a vida, a humanidade. 

Existem em cada um de nós impulsos suscetíveis a restaurar um estado anterior de coisas – 

lugar da falta – de onde se irrompe a volição de satisfazer-se plenamente. Todavia, para o 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

148 

nosso bem, ou não, esse percurso só conduz, inadvertidamente, a um ponto de recomeço, a 

um desprazer catalizador, cujo fim é um prazer parcial e contingente.  

A nostalgia, enquanto emoção ligada à perda (a volta instaura um objeto perdido, bem 

como a busca por possuí-lo), está atrelada, ou mesmo se confunde, a um mal mais primitivo, 

fonte de uma solidão existencial peculiar a todos os indivíduos. A consternação, o 

descontentamento, a amargura, parecem coexistir em nós, de tal sorte que nos sentimos 

acossados por essas casualidades em todos os espaços de atuação. Subsumem em categorias 

que matizam porções de nosso caráter, imprescindíveis para a ilusão de consistência tão cara 

ao Ego. Tributária da linguagem, a perda nos impinge um vazio resultante de um exílio 

neurótico numa realidade assaz “(des)acolhedora”, de igual modo atraente, que nos faz sentir 

a ausência de uma genealogia ignota e, paradoxalmente, familiar. Esse corolário traduz, quiçá, 

a fragmentação do indivíduo frente às inúmeras separações fundantes de sua vivência. Quem 

sabe a angústia da perda esteja relacionada à tão propalada, nos meios terapêuticos, disjunção 

com o objeto materno. Ou, indo mais à frente, quem sabe não seja a mãe uma figura avante da 

psicobiologia, isto é, uma mãe-raiz, mãe-inspiração, mãe-dom, mãe-ser. Sem uma resposta 

definitiva, é preferível assumir o legado. Herdeiros do desamparo, buscamos em algum lugar, 

em outrem, em situações ou coisas, substitutos legítimos, inobstante arbitrários, para suportar 

a falta. Nesse sentido, a criação artística se mostra o alento prófugo da vida, elemento de 

união, elo tácito entre o eu e o Outro. Convém não olvidar que a Literatura, enquanto sistema 

de transcodificação de formas e conceitos, suprime e elimina, em repetidos instantes, os 

referentes (não infrequente, representantes de objetos coarctados) para dar lugar aos 

significantes, sob os quais se erigem mundos escondidos. Esse louvor aos ditames da 

experiência poética – experiência de linguagem e de vida – ressoa, de forma retumbante, na 

poesia de Cecília Meireles, a ilustre “moradora das areias, de altas espumas” (MEIRELES, 

2008, p. 57). 

O efeito sedutor da lírica meireliana encontra-se na profusão de imagens e sons que 

emanam de versos delineados ao labor da emoção e do apuro formal, perspicazes na 

orquestração de uma sensibilidade vaticinadora sobre os incidentes anômalos da existência. 

Senhora de uma vasta obra, rica e híbrida, Cecília celebra, como poucos poetas, o caráter 

estruturante e desagregador da tessitura literária. Constrói, a partir da escrita, realidades 

dispersas, ilusões definidas, retratos perdidos e memórias que não podem ser esquecidas. De 

espírito inquieto, “que oscila, invisível, pelo ar” (MEIRELES, 2008, p. 106), busca 

reencontrar entre os pastos da imaginação o viço da aurora; anseia pelo canto sonoro dos 

majestosos sabiás, sufocado pelas muralhas de cimento hostil; sonha com o movimento vivo, 

simples e belo dos insetos – indefesas criaturas numa terra de gigantes. À parte, outras 

nuances tingem o mar sublime de uma das vozes mais expressivas da poesia brasileira. 

Deparamos, extasiados, com uma Cecília que faz da dor de existir as velas de um barco 

poético inabalável ante a constante ameaça de naufrágios. Nessa vertente, sobressai a imagem 

triunfante da solidão, de uma profetiza que prediz as desilusões da vida, das quais se embebe 

para contornar as graves meditações a respeito da finitude, do sofrimento e do desengano. A 

perda é, afinal, vivida como companheira, transforma-se em espera e debalde caminha para o 

fenecimento. 

A crítica tradicional, por muito tempo, tentou compreendê-la mediante rótulos ou 

tendências. Chamam-na insistentemente de neo-simbolista, neo-romântica e mesmo 

surrealista. Todavia, Cecília Meireles mostra-se imune a essas classificações que somente 

apontam, obliquamente, para certos espelhos onde jazem algumas de suas múltiplas faces. 

Embora tenha vivido sob a influência do Modernismo, ostenta heranças de estéticas literárias 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

149 

precedentes e técnicas que foram consolidadas somente em momentos ulteriores, razão pela 

qual a sua poesia rompe, de forma sutil, o topos e o cronos. Numa linguagem de soberba 

musicalidade e de grande expressão semântica, desvela, frente ao leitor, uma melodia de 

grande requinte que ultrapassa, em definitivo, o discurso exótico, paródico, excêntrico, 

bastante notório em sua contemporaneidade. Confidencia, em Contemplação (MEIRELES, 

2008, p. 19), o incômodo penoso e resignado de habitar cenários que lhe são indóceis, 

estranhos, íngremes. Neste, interroga-se “quem [a] deseja ouvir, nestas paragens / onde todos 

somos estrangeiros?” (MEIRELES, 2008, p. 19). Grande parte do mundo meireliano é assim, 

erguido de rochas frias, de paredes descoloridas pela cal amarga dos desapontamentos, repleto 

de paisagens cáusticas, efêmeras e, por conseguinte, impróprias. A exterioridade atroz retira-

lhe os vínculos, apara-lhe os afetos, desapossa-o dos amores. Sobram-lhe, então, os danos os 

quais não lhe são, fortunamente, forasteiros. 

Como Penélope, a esposa tecelã da mitologia homérica, Cecília tece, com aferro, uma 

lírica da nostalgia, enredada por fios que coalescem o desejo de volta e o gozo da ausência. 

Em seus versos, renuncia a si mesma, persiste por si própria, cede às expectativas e, com 

gestos tímidos de costureira, subjuga a esperança. Costura, com as mais profícuas palavras, 

um velo de ouro com o intento de protegê-la e aquecê-la. Na condição de “breve deusa de 

silêncio” (MEIRELES, 2008, p. 235), tece para cuidar da solidão e, ainda que espere por um 

Ulisses (ou algo semelhante), não tece porque espera, tece o isolamento, o sentimento de 

abandono, de orfandade e rejeição. Enquanto espreita o seu arbítrio, desfaz os pontos 

ancestrais, cria outras figuras, novos matizes à procura de si mesma. A espera, dor de uma 

volta que faz voltar a/à dor, é uma contagem regressiva da esperança que Cecília coloca nos 

laços e nós de sua poesia. A árdua trama das palavras, do desencontro das linhas e da 

combinação dos sentidos, tanto nos reporta aos acontecimentos da própria existência, tecidos 

por uma dolorosa memória, como nos fala de criação, invenção e possibilidade de admitir, por 

intermédio da produção literária, outros caminhos.  

Nosso estudo, antes projeto de comunicação e diálogo, diligencia um intercâmbio 

entre a semiótica greimasiana e as psicanálises freudiana e kleiniana. O contato visa avocar 

mecanismos hermenêuticos passíveis de desvelar, no poema Motivo, de Cecília Meireles, os 

sentidos de uma enunciação marcada, interiormente, por uma pulsão de morte, a partir da qual 

a voz poética modela a sua identidade, ou melhor, vocifera, por entremeio de jogos 

simbólicos, uma aprendizagem dolorosa, por vezes violenta, do ato de existir. Serviram de 

respaldo às reflexões, aqui delineadas, os trabalhos de Melanie Klein (1991), acerca dos 

fenômenos de cisão e fantasia e, em especial, o artigo Além do princípio de prazer, compilado 

pelo Pai da Psicanálise. O eu lírico, na referida peça, reverbera uma condescendência ao 

desgosto, à ausência e ao nada. Adota, sobremaneira, uma postura de abnegação diante da 

morte, fruto de uma consciência amordaçada pela percepção de uma vida esfacelada pela 

transitoriedade da vida. O nostos (= retorno) transfigura-se numa trajetória de reflexão a 

respeito do estar no mundo, em que a dualidade vida/morte constitui um elemento fulcral para 

se compreender o descentramento do sujeito quando este se questiona sobre a sua presença no 

mundo.  

Cumpre dizer que, conquanto o nosso itinerário possa sugerir um percurso de 

valorização da energia de Eros em prejuízo da pulsão de morte, alertamos para a necessidade 

de uma leitura mais conciliatória. Nos anos 20, em sua teoria final das pulsões, Freud 

postulou o caráter fusional e ambivalente dos impulsos. Acreditava que esse conflito tornava 

evidente todos os outros eventos psíquicos, refletindo-se não só na patologia ou nos sonhos, 

mas nas mais diversas esferas da cultura, em seu entorno individual ou de grupo. A dualidade 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

150 

pulsional, em sua origem, exprime-se desde a mais tenra infância em relação aos objetos 

primitivos, o que não é necessariamente uma manifestação doentia. Na verdade, faz parte da 

imbricada rede de relações que compõem a natureza humana. Vista sob esse ângulo, a 

capacidade de experimentar ambivalência é uma realização fundamental, um novo passo para 

a integração dos sentimentos e de objetos cindidos2 , e para o reconhecimento da realidade, ao 

mesmo tempo tão gratificante quanto frustradora.  

 

 

 

A dor e suas razões: percorrendo as linhas de MOTIVO. 

 

 

Com feições de projeto literário, Motivo, um dos mais conhecidos poemas do livro 

Viagem (publicado em 1939), exalta a ambiguidade da figura do poeta: uma voz pacificadora, 

hábil em amainar as agruras da vida e, por outro lado, impotente frente à iminência do 

silêncio. Em tom confessional, semiologicamente metalinguístico, Cecília desnuda para si 

mesma, bem como para seus cúmplices, os fios de sua poesia e, sobretudo, os sortilégios que 

lhe são doados pela escrita poética, a partir dos quais consegue criar, refazer e fantasiar, num 

confronto desequilibrado entre razão e desejo, as mais sôfregas e excitantes experiências. 

Numa “autopsicografia”, semelhante àquela elaborada por Fernando Pessoa, o eu lírico 

traceja, no texto em foco, uma escrita automática da própria alma, deixando escapar vestígios 

inconscientes sobre os motivos, possivelmente os legítimos, de uma dor que não se nomeia, 

que se oculta, mas que, transfigurada em palavras, teima em ser sentida. A poesia revolve-se, 

sintomaticamente, em acontecimento doloroso, mas provido de uma exultação prazerosa em 

virtude do despejo, pela palavra, de uma túrgida ansiedade, cuja causa remonta à iminência da 

morte. A sujeição ao verbo, à expressão, encerra uma “função preliminar destinada a preparar 

a excitação para sua eliminação final no prazer da descarga” (FREUD, 2006, p. 34). Uma vez 

que a vazão total de energia é falha, desenvolve-se, como consequência, uma estrutura 

neurótica marcada pela repetição, ou seja, pela reprodução do sintoma. 

A condição de poeta surge, assim, como uma defesa, um fingimento para mascarar um 

estado de angústia mais perturbador, de intensa excitação e desprazer, que reclama a 

libertação. Como bem assenta o psicanalista austríaco, o impulso reprimido “nunca deixa de 

esforçar-se em busca da satisfação completa, que consistiria na repetição de uma experiência 

primária de satisfação” (FREUD, 2006, p. 26). Seria essa experiência, em Motivo, a viagem 

de retorno a um tempo de conjunção com o objeto amado? Um momento anterior à perda de 

entes queridos? Uma estação na qual o tempo ainda não ceifou os seus habitantes? Nessas 

intercorrências, o efeito devastador do tempo se institui como o causador de infortúnios e, 

porventura, por isso, apresente-se como um elemento, insistentemente, negado. Aliás, no 

primeiro verso do poema, somos confrontados com a razão pela qual o sujeito enunciante faz 

germinar a sua canção, o seu fazer poético: a existência do presente. É essa referência 

temporal, inclusive, a ordenadora das construções verbais, com exceção de uma apenas, que 

sequenciam suas ações, aprisionando-o num metadiscurso situacional, como se o tempo se 

transformasse em grãos de areia presos numa ampulheta, na qual são impedidos de seguir o 

 
2 Também denominada clivagem do objeto ou ainda splitting do objeto. Segundo Klein (1991), a cisão do objeto 

é um mecanismo do ego que precede, e em certa medida determina, o tipo de repressão. Constitui a defesa 

mais primitiva contra a ansiedade. O objeto, alvo das pulsões eróticas e destrutivas, cinde-se em objeto "bom" 

e objeto "mau", que terão destinos independentes no jogo das introjeções e das projeções. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

151 

seu curso. Confinados, prestam-se às vontades do poeta que os retêm, com zelo extremo, em 

suas cautelosas mãos. 

Ao dar primazia ao instante, a voz lírica instaura uma enunciação paralela de onde 

emerge um dizer sobre um passado inominável, não obstante capaz de provocar frustração e 

agonia. O outrora constitui, nesse jogo, o lugar da perda; é a instância da nostalgia posta em 

cena pelo presente fingido e passageiro, que garante, por seu efeito, a invenção de uma vida 

absoluta e completa. Entretanto, essa plenitude só existe na condição de espectro, de projeção 

quimérica, de via de escape, porquanto consente ao seu idealizador afastar-se de uma 

realidade considerada, pela denegação, lúgubre e cinzenta. O trajeto, na verdade, é dúbio. A 

tentativa de fuga intensifica a onipresença de seu carrasco que detém o instrumento possível 

para abreviar-lhe o canto e, consecutivamente, destituí-lo do motivo pelo qual tolera viver. 

Semelhante às cigarras, o eu lírico “desenrola de dentro do tempo a [sua] canção” 

(MEIRELES, 2001, p. 20), e de igual modo às temporárias criaturas, retira desse ato 

sublimatório o alento de que tanto necessita. É por essa possibilidade que diz viver; é, 

inconscientemente, por esse meio que anseia, também, morrer. Chega-se, então, à arrematação 

de que a vivência real, reino da transitoriedade, traduz-se em imagem persecutória da finitude, 

formada a partir da fantasia de uma existência prevista e calculada. Observemos a estrofe que 

segue: 

 

 
Eu canto porque o instante existe 

e a minha vida está completa. 

não sou alegre nem sou triste 

sou poeta (MEIRELES, 2001, p.15) 

 

 

O ato poético é, para o eu lírico, a garantia presente de continuar existindo, mesmo de 

maneira vã, em face de um fim irremediável, de um retorno esperado, da certeza de um 

momento final. Não há, como se poderia conjecturar, uma tentativa de negar a vida ou de 

afirmar a morte. Busca-se tão somente aplacar a vida, fazendo-a entregar-se, na obliquidade 

da linguagem, ao fim. Mitigar aquela implica, na referida estrofe, desapegar-se de forças 

libidinais, próprias à estrutura humana, responsáveis por inscrever, no mundo real, as relações 

de posse. A alegria corresponde a um estado de euforia proveniente da aparição ou aquisição 

de um objeto cobiçado. O sujeito alegre tende a percebê-lo como uma totalidade, embora 

jamais o seja. Em contrapartida, a tristeza implica uma espécie de recusa, de abandono de 

responsabilidade. Tudo permanece, então, 'inconcluso', pois o sujeito triste retira de si o 

encargo do querer fazer, substituindo-o por um 'desejar fazer algum dia'. É possível que o eu 

lírico, ao abdicar de tais experiências, esteja, sem saber, relutando em aceitar as perdas, as 

quais não são nomeadas, mas o incomodam ao ponto de não delas falar. O desapego ao Outro 

é tamanho e sobremaneira significativo que o conteúdo negado é reconduzido ao poeta que 

passa a ser, numa leitura mais profunda, o único reservatório das pulsões. A identificação 

entre o eu lírico e o poeta acarreta um deslocamento catéxico, gerador de uma ansiedade, 

suscetível de proporcionar ao primeiro um consolo, sobrevivente da ilusão de desligamento 

com uma exterioridade que não lhe apraz.  

Assumindo-se poeta, o eu lírico adota a fantasia como destino e, deixando-se nortear 

pelos símbolos, propõe-se a apagar lembranças de eventos ofensivos, os quais, mais uma vez, 

não são falados. Ficam circulando e, em rápidos vislumbres, conseguem ser ligeiramente 

percebidos, quando se desarticulam e se espessam no entorno semântico dos signos que, por 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

152 

negação, sugerem o reprimido, o doloroso. Nessa perspectiva, as fantasias passam a 

mecanismos de defesa, por meio das quais o eu lírico esconde o passado e anima os seus 

decretos íntimos. A fantasia é uma barreira interpondo-se entre a memória e a imaginação, 

entre a realidade humana e a convicção do poeta. Deixando-se guiar por uma verdade ideal, a 

voz lírica se joga à comunhão com tudo que se desprende facilmente e passa. Tal qual um 

“marinheiro de regresso / com seu barco posto a fundo” (MEIRELES, 2008, p. 38), suspende 

o prazer e abre mão do desespero, o que a leva, sob a força dos desígnios, a um exílio de si 

mesma. De imediato, a indiferença toma lugar e traz de volta os resquícios da falta. Explica-

se, desse modo, a irmandade com o tempo, com aquilo que desvanece rapidamente, sem, 

contudo, desaparecer-se por completo. Não estamos nos referindo ao tempo concreto, rígido 

das lembranças, mas ao tempo transitório do esquecimento, capaz de sufocar as dores. Senhor 

de sua história – habitada por imagos de renúncia e medo – o eu enunciante controla as 

estações do tempo, atravessando-as com uma naturalidade que beira a resistência. É nítida a 

posição de defesa ante as emoções propulsoras da vida. Tal qual a raposa de Esopo, o eu 

meireliano desdenha a suculência agre da vida e, por isso, evoque, sem saber, a morte, cujos 

cachos sedutores, não podem (talvez não queiram e/ou não devam) ser abandonados. Eis a 

estrofe abaixo: 

 

 
Irmão das coisas fugidias, 

não sinto gozo nem tormento. 

Atravesso noites e dias 

no vento. (MEIRELES, 2001, p.15) 

 

 

A comunhão com o fugidio, conferida pelo travestimento poético, vergasta o temor às 

perdas, de modo que o eu lírico sente-se distante da inevitável passagem do tempo rumo à 

extinção de si, de sua identidade. A escrita artística permite-lhe, pois, sublimar o desejo de 

afastamento e de consolação. Se esse artifício, por um lado, torna serena a angústia do eu, por 

outro, expõe os itinerários de um logro, cujos desdobramentos açoitam o psiquismo. Alhures, 

o gozo e o tormento estão associados às figuras do artista e do louco, considerados 

representantes fidedignos dos desvios suscitados pelas paixões e pelas fraquezas de caráter. O 

sujeito insano, alheio à razão, reclama alternadamente o gozo e o tormento, sem diferenciá-

los. De espírito irreverente, mas lúcido, o poeta equaliza-os, subvertendo cada pathos aos seus 

interesses estéticos/subjetivos. Possivelmente, estamos diante de um questionamento sobre a 

postura daquele que trabalha, com arte, a palavra. O poeta meireliano seria, então, a voz 

ponderada e suave, hábil em manusear as emoções, em representá-las por meio de signos 

apropriados, sem que transbordem em realidades puras e abstratas. Para além de tal leitura, 

atrevemos em dizer que a interconexão entre as instâncias do gozo e do tormento reforça a 

temporalidade provisória característica do prazer e da aflição, que os torna, simultaneamente, 

repulsivos, como se sua presença recordasse a finitude, impusesse a condição mortal, pelo 

simples fato de sabermos que, um dia, a chama se extinguirá. A linguagem fantasia, assim, a 

vida, desviando o poeta da morte que a natureza lhe orquestra e, por outro lado, conduzindo-o 

à destruição que, inconscientemente, deseja. Notemos a diagramação seguinte: 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

153 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nessa ilustração, o poeta meireliano comunga das propriedades unificadoras de Eros e 

dos predicados destrutivos de Tânatos, capazes de equilibrar, mediante a efabulação, o 

antagonismo entre a estrutura da fantasia e as construções da realidade. Com esse poder, 

consegue recolher as ilusões perdidas, reconstituindo, no silêncio frio e angustiante de seu 

mundo interior, as histórias desfeitas, as falas ainda não ditas, o medo esquecido, de forma a 

convertê-los em tortuosos caminhos para uma experiência sem dor, um estado de anestesia da 

alma decorrente da criação artística. O mundo exterior passa, com efeito, a contradizer o 

próprio ato de existir, posto que assume a ordem de instância preterida, onde os efeitos do 

tempo histórico tornam inevitável a brevidade do ser, ou seja, anuncia a presença da morte. A 

fantasia, nesse jogo, implica “uma ideia de satisfação de desejo que entra em ação quando a 

realidade externa é frustrante” (SEGAL, 1975, p. 31). Vincula-se, pois, ao princípio de prazer 

e estabelece, a partir desse movimento, uma ligação com a vida. A catexia3 erótica do poeta 

imputa ao eu lírico a posse, somente aparente, de uma ambiência ideal, reino do amparo que 

se transmuta em escudo contra as recordações. A estratégia de defesa logo falha, porquanto o 

percurso de fuga deixa marcas do/no real. Essas pistas dessexualizam a imago libidinal do 

poeta que passa, então, a ser investida pela pulsão de morte e, com isso, retorna a sua busca 

pela aniquilação de suas perdas, o que, em termos psicanalíticos, será alcançado pelo 

naufrágio de si mesmo. 

A tensão entre vida e morte, conscrita na base do octógono semiótico, conduz-nos a 

uma representação da natureza, como posição ou experiência humana vivida por um eu que 

padece na linguagem do Outro e pela linguagem que perpassa seu próprio corpo. Não 

confundamos essa linguagem com aquela utilizada pelo poeta, capaz de libertá-lo dos enredos 

do cotidiano. É preciso ter em mente que, nesse ponto, o eu lírico apresenta sua fraqueza 

diante das intempéries da existência, resignando-se. O sentimento de incompletude sustém-

lhe, inclusive, a travessia de dias e noites no vento. É arremessado a um espaço que existe 

independentemente de sua vontade, realidade estranha da qual tenta escapar e, por razões 

sufocadas, arrisca-se em negar. Ao testificar a vida mediante a dimensão fantasística da arte, a 

voz poética diligencia uma performance em direção à sobrevivência a partir do 

 
3 Termo extraído por Sigmund Freud do vocabulário militar para designar uma mobilização da energia pulsional 

que tem por consequência ligar esta última a uma representação, a um grupo de representações, a um objeto ou 

a partes do corpo.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

154 

distanciamento da realidade. No contrassenso ou lógica desse movimento, o sujeito jamais 

goza de uma liberdade absoluta, enquanto corpo submetido ao mal-estar da civilização4. No 

patamar da visualidade, percebemos que o processo de identificação com o artífice da palavra 

não acontece de forma permanente, de tal modo que as posições eu e outro se permutam num 

percurso cíclico, evidenciando o conflito neurótico de um sujeito cindido pela adversidade de 

sua história. 

A expressão no vento, provavelmente, dadas as coordenadas semióticas em questão, 

situa-se no território semântico do esquecimento, posto que o sujeito enunciante encontra-se 

imerso numa conjuntura de constante negação de uma determinada realidade. Deixar-se levar 

pelo sopro do tempo (o vento) denota uma estratégia de defesa, com a finalidade de enredar-

se num estado amnésico que lhe garanta, quem sabe, reelaborar a angústia de divisão do ego. 

Como diz Klein, “é em fantasia que [o sujeito] cinde o objeto e o self; porém, o efeito dessa 

fantasia é bastante real, porque faz com que sentimentos e relações (e, mais tarde, processos 

de pensamento) fiquem, de fato, isolados uns dos outros” (1991, p. 46). Assim, a entrega ao 

vento não endossa um caráter passivo por parte do eu lírico que, sem ânimo, assumiria uma 

posição contemplativo-oscilatória. Pelo contrário, descobre-se inquieto, confrangido, fixo a 

uma ideia de distância e separação. Luta, insistentemente, para manter-se longe de um prazer 

que só se viabiliza, em laivos céleres, acompanhado da dor. Presume-se, portanto, que o 

objetivo do eu poético é tentar adquirir, manter dentro e identificar-se com o objeto ideal (ser 

poeta), que ele vê como algo que lhe dá vida e como algo protetor e, com isso, manter fora o 

objeto mau (o mundo externo) que contém a pulsão de morte. Eros comparece, então, como 

antídoto para a morte. O engenho é falho, pois a cisão faz reviver o culto inconsciente a 

Tânatos. 

Em Motivo, o eu meireliano se apresenta numa polaridade entre o idealizado e o 

vivido, entre a criação e a destruição. Esse conflito se esparge numa manifestação repetitiva, 

neurótica, oblíqua, marcada por um jogo linguageiro de reparação e aniquilamento de si, que 

se irrompe, com maior intensidade, na terceira estrofe: “Se desmorono ou se edifico,/ se 

permaneço ou me desfaço/ – não sei, não sei. Não sei se fico/ ou passo” (MEIRELES, 2001, 

p. 15). Perdido numa atmosfera que lhe nega a alteridade, a voz poética esforça-se para, 

novamente, abrigar-se no fazer artístico que passa, agora, a acalentar suas dúvidas. O enfático 

processo de negação e imprecisão sobre sua identidade alega uma predominância de 

experiências más sobre experiências gratificantes, o que impulsiona o eu a uma fuga em busca 

do objeto ideal, à projeção de uma imago unificada, em detrimento do objeto persecutório (a 

dor de existir), o qual, devido a sua natureza, teima em reaparecer. Cada reticência sobre seu 

estado vivente – expectativas que demonstram a ligação da libido com o objeto perdido – 

confronta-se com o veredicto de realidade. Em consequência, o ego é persuadido pela soma 

das satisfações narcísicas, decorrentes do status de poeta, a romper sua ligação com a 

instância da dor. Essa tentativa de ruptura, como podemos perceber nos versos finais da 

estrofe, estampa um grande malogro em virtude da recusa do eu lírico em renunciar o 

sofrimento, em projetar-se, solidamente, no mundo exterior, de forma que a pulsão de morte 

impera sobre a pulsão de vida. 

 
4 Livro de Sigmund Freud publicado em 1930, sob o título Das Unbehagen in der Kultur. Nesta obra, o autor 

apregoa que a vida humana se caracteriza pelo fato de que os objetivos do princípio de prazer, a busca do gozo 

máximo e a evitação da dor, não podem ser atingidos, em razão da própria “ordem do universo”. Decorre daí 

que o homem está muito mais apto a vivenciar a infelicidade: aquela que lhe é infligida pelo sofrimento do 

corpo, pela hostilidade do mundo externo e pela insatisfação que lhe proporcionam as relações com os outros.  

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

155 

Torna-se imprescindível, nesse momento, engendrarmos uma reflexão. É factível que 

os impulsos de morte, como os de vida, buscam a satisfação. Aqueles, nas palavras de Valmir 

Silva, “desvencilhados da morte biológica, encontram o gozo nos perímetros da dor” (1984, p. 

46). Em termos de criação estética, a experiência literária é, antes de tudo, superação da fúria, 

do desprezo e do desespero. O ímpeto de Tânatos, seduzido pela angústia, pelo vazio e pela 

perda, impulsionam o sujeito insatisfeito à agressividade reparadora, da qual resulta a 

criatividade, o encontro com o novo e as várias decifrações do desconhecido. O gênio 

meireliano apropinqua desses fluidos e, de forma inaugural, projeta uma arte que se ergue 

como recriação inconsciente de um mundo perdido. Ao revisitar a alegoria proustiana, somos 

induzidos a considerar a obra literária, independente de sua expressão e de seus autores, um 

“grande cemitério onde sobre a maior parte das lápides não se podem mais ler os nomes 

desbotados” (PROUST, 2004, p. 92). É o fato de os objetos e o passado estarem perdidos que 

promove a desestabilização do eu e, com efeito, gera a necessidade de restaurá-los. Somente 

quando renunciamos àquilo que amamos é que podemos restituí-los e, nesse contexto, a arte 

define-se como um ato maníaco de reparação, um produto acabado que carrega 

intermitentemente os traços da incompletude.  

Em síntese, a conexão entre o fazer criador e os mecanismos de subjetivação estética 

reside na memória inconsciente de um universo interno harmonioso e com a experiência de 

sua destruição. As pulsões de vida e de morte estão, assim, acopladas. A literatura (e as 

demais manifestações artísticas) busca recuperar e transcodificar os significantes reprimidos. 

As estratégias para alcançar tal proeza dizem respeito “ao equilíbrio entre os elementos 

“feios” e elementos belos, de modo que possam evocar no receptor uma identificação com 

esse processo” (SEGAL, 1998, p. 103). O julgamento estético do receptor envolve, pois, um 

empreendimento psíquico e não se relaciona, como se poderia imaginar, a um puro 

entretenimento ou prazer sensorial. Na semiótica da comunicação, o interlocutor não apenas 

se identifica com o criador, experienciando sentimentos mais profundos (algo que não poderia 

realizar sem o Outro), mas também sente que lhe é dada a incumbência de ofertar à obra o 

complemento de que esta reclama. 

Inevitavelmente, algumas paisagens epistemológicas nos roubam a atenção. 

Entretanto, retornemos ao nosso percurso analítico. Deslocando-se na fantasia inconsciente, 

onde “tudo é feito de acabar-se” (MEIRELES, 2008, p. 218), o eu lírico tenta encarar sua 

incapacidade de proteger aquilo que não consegue designar em sua travessia humana por um 

“mar [que] é só mar, desprovido de apegos” (MEIRELES, 2008, p. 14). Sua realidade 

psíquica inclui a percepção do desastre interno criado por seu sadismo e a consciência de que 

seus afetos e desejos de reparação são insuficientes para preservar o objeto que tanto cobiça, 

para quem incessantemente retorna, a quem não permite morrer (talvez por já não gozar mais 

da vida), resignando-se à palavra, por meio da qual suporta a desolação, o desespero e a 

culpa5. Esses processos envolvem dores e tensões intensas que, em parte, caberia ao luto6 

resolver. Todavia, a identificação com o poeta está associada ao desejo de preservação da vida 

e essas instâncias estão tão inextrincavelmente ligadas que a voz poética não admite que possa 

sobreviver se os seus objetos fantasiosos não estiverem sob o seu domínio. A tarefa de luto – 

 
5 Klein (1996) descreve a formação do sentimento de culpa como consequência direta das pulsões sádico-

destrutivas, acompanhado das fantasias inconscientes de ter atacado e danificado objetos de que se necessita. 
6  Enquanto o sujeito, no trabalho do luto, consegue desligar-se progressivamente do objeto perdido, na 

melancolia, ao contrário, ele se supõe culpado pela morte ocorrida, nega-a e se julga possuído pelo morto ou 

pela doença que acarretou sua morte. Em suma, o eu se identifica com o objeto perdido, a ponto de ele mesmo 

se perder no desespero infinito de um nada irremediável. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

156 

reelaboração das perdas –, portanto, não pode ter prosseguimento e o envolvimento com o 

fazer poético torna-se, pois, fundamento para continuar a viver. Debrucemo-nos sobre o 

excerto que segue: 

 
Sei que canto. E a canção é tudo. 

Tem sangue eterno a asa ritmada. 

E um dia sei que estarei mudo: 

– mais nada. (MEIRELES, 2001, p. 15) 

 

 

As incertezas cedem, nesse momento, espaço à convicção de que a poesia – a escrita 

esteticamente criativa – constitui a razão para o engenho da vida. O aparelho perceptual do eu 

lírico projeta, no tom brumal dos versos, uma imagem de acolhimento narcísico, na medida 

em que, defensivamente, a fim de suportar as condições de sua humanidade, preserva uma 

parte do ego – a máscara de poeta – capaz de alimentar e estabelecer um objeto (a escrita) 

suficientemente bom, em relação ao qual outros processos subjetivos, como, por exemplo, a 

resignação, possam ser realizados. O sujeito enunciante defronta-se com o trabalho de expelir 

e manter uma imago ideal “protegida dos efeitos devastadores de sua identificação projetiva” 

(SEGAL, 1975, p. 70). Ou seja, o distanciamento da realidade, a negação das paixões, o 

apego à transitoriedade, todos esses mecanismos constituem empreendimentos semióticos 

com vistas a conservar a identidade de poeta. O discurso simbólico, nessa última estrofe, 

encerra o posicionamento consciente de um eu que detém um breve não-lugar no mundo e, 

portanto, esforça-se para conformar-se diante do inevitável: a morte. Para fustigá-la, 

compreendê-la, explica para si mesmo que, um dia, quando dela avizinhar-se, quando dela se 

apoderar, será obrigado a suspender o seu gesto poético. 

 

 

 

CONCLUSÃO 

 

 

A obra de Cecília Meireles é essencialmente um culto às paisagens, raramente 

primaveris, que compõem a tela da existência humana: herbários ignorados porque deles 

brotam, com frequência, corpos falecidos, palavras de desgosto e profecias à morte. O que 

seria do homem sem o seu caráter mortal? O discurso meireliano, nesse contexto, rompe com 

padrões ideológicos conservadores, ainda persistentes em nossa hodiernidade, que tracejam 

um mundo onde os sujeitos e suas ações seccionam-se em duas categorias: o bem e o mal. 

Esse maniqueísmo, há muito tempo, serve de sustentáculo para a perpetuação de uma 

concepção distorcida da morte, e consequentemente, da vida. É comum, por questões 

religiosas, compreendermos a vida como um dom e a morte como um castigo. A psicanálise, 

em sua cartografia das pulsões, ofertou-nos uma interpretação menos controversa desses 

fenômenos e, quando a “lançamos” sobre a poética de Cecília Meireles, descobrimos como o 

componente humano obedece aos princípios eróticos (performances ligadas à pulsão de vida 

que visam à união, à junção, à reparação) e às forças destrutivas (semióticas relacionadas à 

pulsão de morte que abrigam afetos como angústia, tristeza e desolação, fazendo surgir 

desejos de separação e aniquilamento). 

Em Motivo, o sofrimento derivado do caráter hostil da realidade e os impulsos 

reparadores desenvolvidos pela identificação com o poeta constituem a base da criatividade e 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

157 

da sublimação que tecem o poema. As atividades reparadoras são dirigidas tanto ao objeto 

fantasiado (poeta) quanto ao próprio eu. Realizam-se, possivelmente, em decorrência da culpa 

sentida pelo eu lírico em relação às perdas prescindidas, pelo desejo de evitá-las, no intuito, 

quiçá, de proteger o(s) objeto(s) amado(s) em silêncio. Ao mesmo tempo, seu desejo de 

poupar tais objetos, leva-o a sublimar seus impulsos destrutivos: na condição de artífice da 

palavra, apara-lhe as emoções, resigna-se ante a morte, submete-se às atrocidades do tempo. 

Nesse ponto, podemos perceber a gênese da formação simbólica do eu meireliano. A fim de 

distanciar-se da dor, a voz poética inibe seus impulsos desagregadores e, em parte, desloca-os 

ou os substitui. A sublimação, porém, não é totalmente eficaz. Sentidos inconscientes burlam 

a censura e escapam, delineando um percurso nostálgico rumo à falta, à incompletude, às 

dores que não são reconhecidas. 

Em resumo, a efabulação, a criatividade, a palavra artística, representam para o eu 

lírico a resolução gradual de sua ansiedade persecutória (a iminência da morte). O apego ao 

canto, como única forma de sobreviver à angústia da vida, implica, no universo semiótico em 

tela, o enfrentamento de seus medos e, inconscientemente, uma forma de não deles se 

desprender, de não abandoná-los, pois acredita que compõem um só corpo, uma só entidade, 

um só sujeito. Da impossibilidade de elaborar o luto, envolve-se num estado melancólico que 

consiste em negar aquilo que podia ser salvo: o eu. O fracasso de uma relação satisfatória com 

um continente externo submete-o, pois, a fantasias – arranjos inconscientes – como solução 

para resistir ao sofrimento psíquico. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BRITTON, Ronald. Crença e imaginação: explorações em Psicanálise. Rio de Janeiro: 

Imago, 2003. 

 

FREUD, Sigmund. Além do Princípio de Prazer. In: Obras completas. Rio de Janeiro: Imago 

Editora, 2006. 

 

FREUD, Sigmund. Novas Conferências Introdutórias sobre Psicanálise. In: Obras completas. 

Rio de Janeiro: Imago, 1976. 

 

FREUD, Sigmund. O mal-estar na civilização. São Paulo: Companhia das Letras, 2011. 

 

KING, Pearl, STEINER, Riccardo. As controvérsias Freud-Klein. Rio de Janeiro: Imago, 

1998. 

 

KLEIN, Melanie. Amor, culpa e reparação: e outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 1996. 

 

KLEIN, Melanie. Inveja e gratidão: e outros trabalhos. Rio de Janeiro: Imago, 1991. 

 

KRISTEVA, Julia. O gênio feminino: a vida, a loucura, as palavras. Rio de Janeiro: Rocco, 

2002. 

 

MAHONY, Patrick. Psicanálise e discurso. Rio de Janeiro: Imago, 1990. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 1–171, jul./dez. 2016. 
 

158 

 

MEIRELES, Cecília. Antologia poética. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2001. 

 

MEIRELES, Cecília. Mar Absoluto / Retrato Natural. Rio de Janeiro: Frente Editora, 2008. 

 

PETOT, Jean-Michel. Melanie Klein I. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

 

PETOT, Jean-Michel. Melanie Klein II. São Paulo: Perspectiva, 2003. 

 

PROUST, Marcel. Em busca do tempo perdido – Obra Completa. São Paulo: Ediouro, 2004. 

 

RODRIGUES, Hermano de F. A enunciação: (in)consciência e significação. In: Acta 

Semiotica et Lingvistica. Vol. 16 – Ano 35. João Pessoa: Editora Universitária, 2011. 

 

SEGAL, Hanna. Introdução à obra de Melanie Klein. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

 

SEGAL, Hanna. Psicanálise, literatura e guerra. Rio de Janeiro: Imago, 1998. 

 

SEGAL, Hanna. Sonho, fantasia e arte. Rio de Janeiro: Imago, 1993. 

 

SILVA, Valmir Adamor da. Psicanálise da criação literária: as neuroses dos grandes 

escritores. Rio de Janeiro: Achiamé, 1984. 

 

SIMON, Ryad. Introdução à psicanálise: Melanie Klein. São Paulo: E.P.U., 2005. 

 

SPILLIUS, Elizabeth Bott. Melanie Klein hoje: artigos predominantemente técnicos. Rio de 

Janeiro: Imago, 1990. 

 

SPILLIUS, Elizabeth Bott. Melanie Klein hoje: artigos predominantemente teóricos. Rio de 

Janeiro: Imago, 1991. 

 

WILLEMART, Philippe. Os processos de criação: na escritura, na arte e na psicanálise. São 

Paulo: Perspectiva, 2009. 
 

 

 

 

 

Recebido em 25/07/2016 

Aprovado em 28/12/2016 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

159 

Manipulação, cortes e reescrita de 
obras literárias na internet: uma 
perspectiva para autores no 
século XXI1 

Manipulation, cuts and rewriting of literary works on the internet: 

a perspective for authors in the 21th Century  
 

 

Fabíola do Socorro Figueiredo dos REIS2  

Izabela LEAL3 

Christiane STALLAERT4 

 

 
RESUMO: Este artigo apresenta de que forma acontecem as diversas releituras e reescritas de escritores na era 

da internet, apresentando as teorias de reescrita de Lefevere (2007) como base e, como exemplo, o caso das 

fanfictions, histórias escritas por fãs a partir da leitura de uma obra e que faz uso das mesmas personagens em 

cenários à escolha do leitor-reescritor. Este tipo de trabalho mostra que escritores são capazes de (re)cortar e 

manipular suas bibliotecas da forma que achar conveniente e (re)criar novas obras e distribuí-las na internet. A 

fanfiction é uma ficção que circula livremente em websites e levanta diversas discursões, mas sabe-se que se não 

fossem por essas reescritas, obras canônicas como Dom Quixote não circulariam ou não seriam estudadas como 

deveriam.  

 

PALAVRAS-CHAVE: Reescrita. Manipulação. Escritas de fãs. Fanfiction.  

 

 

ABSTRACT: This article presents how rewritings and re-writings of writers take place in the internet era, 

presenting the rewriting theory offered by Lefevere (1992, 2007) and, as example, the case of fanfictions, stories 

written by fans who read a literary work and  use the same characters in scenarios by the choice of the reader-

rewriter. This type of work shows that writers are able to cut and manipulate their libraries in the way they see fit 

and (re)create new works and distribute them on the internet. The fanfiction is a fiction that circulates freely in 

websites and raises several discourses, but it is known that if they were not for these rewritings, canonical works 

like Don Quixote would not circulate or they would not be studied as they should. 

 

KEYWORDS: Rewriting. Manipulation. Fan Fictions. Fanfictions 

 
1 Este trabalho é um excerto da tese de doutorado, intitulada Ficções e traduções de fãs: um estudo sobre 

reescrita, compartilhamento e tradução na internet, a ser defendida em 2017 pela Universidade Federal do 

Pará e Universidade da Antuérpia por Fabíola Reis. 
2 Universidade Federal do Pará e Universidade da Antuérpia – Doutoranda em Estudos Literários (UFPA) e 

Estudos da Tradução (Universidade da Antuérpia - UAntwerpen). Instituto de Letras e Comunicação e 

Faculteit Letteren en Wijsbegeerte – UFPA & UAntwerpen. Belém – Pará – Brasil – 66075-110; Antuérpia – 

Bélgica – 2000. E-mail: fsfreis@yahoo.com.br 
3 Orientadora brasileira – Universidade Federal do Pará – UFPA. Instituto de Letras e Comunicação / Docente do 

Programa de Pós-Graduação em Letras. Belém – Pará – Brasil – 66075-110. E-mail: izabelaleal@gmail.com  
4  Orientadora estrangeira – Universidade da Antuérpia - UAntwerpen.  Faculteit Letteren en 

Wijsbegeerte/Toegepaste Taalkunde/Vertalers & Tolken. Antuérpia – Bélgica – 2000. E-mail: 

christiane.stallaert@uantwerpen.be 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

160 

Introdução 

 

 

Antoine Compagnon apresenta, em O Trabalho da Citação (2007), o caso do Homem 

da Tesoura, um homem comum, que trabalhava como guarda florestal; um leitor cujos livros 

da biblioteca particular estavam todos recortados: “Tenho uma biblioteca particular 

unicamente para o meu uso [...] Todos [os livros estão] incompletos, alguns não contém mais 

que duas ou três folhas. [...] Leio com a tesoura na mão, desculpem-me, e eu corto tudo o que 

me desagrada” (COMPAGNON, 2007, p. 30-31). O que o Homem da Tesoura faz não é 

diferente dos demais leitores que fazem marcações à caneta ou lápis nas partes mais 

importantes de um texto – ele faz mais: “literalmente ele seleciona e corta a ação, apregoava 

essa verdade bruta e a praticava nos livros” (COMPAGNON, 2007, p. 32), que lhe interessa. 

Compagnon esclarece no final do texto: “[...] que diferença haveria entre a sua biblioteca e 

uma antologia, um manual escolar? Ele se desembaraçara do dejeto, criara a verdade da 

leitura como excitação e dilaceração apregoava essa verdade bruta e a praticava nos livros”. 

(COMPAGNON, 2007, p. 32). 

Aqui apresentamos outros Homens/Mulheres da Tesoura da/na era da internet, pessoas 

que (re)cortam tudo o que desagradam e mantém o que gostam para (re)criar outros cenários. 

Mostramos como essa prática de reescrita sempre existiu a partir de um exemplo de reescrita 

da obra de Dom Quixote de La Mancha e como isso afetou a escrita do segundo volume de 

Cervantes. Como exemplo mais atual, mostramos como um tipo de reescrita feita por fãs é 

realizado na internet e como isso afeta os direitos autorais, as relações com os autores 

originais, e, até mesmo, fãs dos próprios fãs-autores na internet.  

 

 

 

(Re)corte, manipulação e reescrita de personagens 

 

 

O ato de tomar personagens de outros autores é uma prática que sempre existiu entre 

os escritores e nunca cessará. A história literária possui diversos relatores sobre pessoas que 

reescreveram obras inteiras de outros autores pelos mais diversos motivos. O conto/ensaio de 

Jorge Luís Borges, Pierre Menard, Autor de Quixote, é uma reflexão acerca desse processo. 

Em 1939, Borges apresentou em Ficções Menard, um simbolista francês que reescreveu Dom 

Quixote de La Mancha, de Cervantes, nos tempos modernos: “esta obra, talvez a mais 

significativa do nosso tempo, [...] Dom Quixote [...]. Sei que esta afirmação parece um 

dislate; justificar este ‘dislate’ é o objetivo primordial desta nota” (BORGES, 1999, p. 18). 

Mas o conto não é apenas uma reescrita de um dos romances mais conhecidos da literatura 

universal, é também base para discussões sobre criação literária, originalidade, questões sobre 

autoria e tradução. Santiago Juan-Navarro escreveu, no artigo “Atrapados en la galería de los 

espejos: Hacia una poética de la lectura en ‘Pierre Menard’ de Jorge Luís Borges” (1989), que 

o conto possui todos os fundamentos da teoria da criação poética do argentino, um “exercício 

de crítica literária em estado puro” (JUAN-NAVARRO, 1989, p. 102)5.    

 
5 No original: “Pierre Menard, autor del Quijote (1939) contiene todos los fundamentos de la teoría de la 

creación poética de J. L. Borges (1989, p. 102, tradução nossa). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

161 

O conto relata que os capítulos nono e vinte de dois de Quixote, reescritos por Menard, 

possuem as mesmas palavras e pontuação do texto original do século XVII, mas, diz o 

narrador, há diferenças. A partir de trechos dos capítulos indicados, aponta como alguns 

críticos fictícios conseguem enxergar, além das influências de Nietzsche, a “admirável e típica 

subordinação do autor à psicologia do herói” (BORGES, 1999, p. 23). Menard fez questão de 

não escrever o prefácio, assim não seria induzido ao erro de acrescentar ao texto uma nova 

personagem (Cervantes, neste caso, pois o prefácio era dele) ao redigir cada linha, cada 

palavra. Na tentativa de (re)escrever o melhor cavaleiro de todos os tempos, não deixou uma 

única vírgula de fora. Mas uma leitura realizada por leitores (Menard e Cervantes) em tempos 

diferentes. No ensaio “Reescrever”, que faz parte da antologia O Trabalho da Citação (2007), 

Antoine Compagnon comenta a respeito dessa diferença a partir do texto S/Z de Barthes 

(publicado originalmente em 1970): 

 

 
Quais são os textos que, ao escrever, eu desejaria reescrever? Aqueles que Roland 

Barthes chamava de “escriptíveis” quando perguntava: “que textos eu aceitaria 

escrever (reescrever), desejar, levar adiante como uma força nesse mundo que é ser 

hoje escrito (reescrito) – o escriptível. Há sempre um livro com o qual desejo que 

minha escrita mantenha uma relação privilegiada, “relação” em seu duplo sentido, o 

da narrativa (da recitação) e o da ligação (da afinidade eletiva). Isso não quer dizer 

que eu teria gostado de escrever esse livro, que o invejo, que o recopiaria de bom 

grado ou o retomaria por minha conta, como modelo, que o imitaria, que o 

atualizaria ou citaria por extenso se pudesse, isso também não demonstraria o meu 

amor por esse livro. Não, o texto que é para mim “escriptível” é aquele cuja postura 

de enunciação me convém (o que cita como eu). É por isso que esse texto não é 

nunca o mesmo livro, é por isso que Quijote, de Menard, é também um outro 

Quixote. (COMPAGNON, 2007, p. 43).  

 

 

A reescrita de personagens é, atualmente, ponto de discussão de diversos teóricos. A 

partir de leitores como Menard, outros autores passarão a usar personagens de outras histórias 

nas próprias recriações. Reescrever é uma das práticas de escrita mais antigas, que torna “o 

texto mais adequado a uma certa finalidade, a um certo tipo de leitor, a um certo gênero” 

(POSSENTI, 2008, p. 6).  

A teoria da reescrita foi apresentada por Lefevere em vários ensaios reunidos em 

Tradução, Reescrita e Manipulação da Fama Literária (2007). Primeiramente, o conceito foi 

apresentado em 1982 com o termo “refratar”, um ato de adaptar um texto para certo público, 

como o infantil. Em 1985, “refratar” deu lugar a “reescrever”. Por reescrita, Lefevere definia 

como “qualquer texto produzido com base em outro com intenção de adaptar esse outro texto 

a uma certa ideologia” (LEFEVERE apud SHUPING, 2013, p. 56).  Reescritores como Pierre 

Menard passaram a ocupar outra posição quando o livro, antes um objeto de valor, deixou de 

ocupar “uma posição central tanto no ensino da escrita quando na transmissão de valores” 

(LEFEVERE, 2007, p. 15). Eles são, nestes últimos tempos, responsáveis por desenvolverem 

trabalhos no cinema, televisão e música, tornar obras clássicas mais conhecidas entre os 

leitores não-profissionais. O papel do reescritor, além de organizar antologias e fazer 

traduções, envolve reescrever obras e personagens – como Cervantes e Menard fizeram –, e 

também levantar discussões sobre autoria e plágio.  

Reescrever, Lefevere (2007) continua, vai além de simplesmente inserir trechos num 

novo texto ou adaptá-lo a uma ideologia ou público: é uma forma de manipulação de textos, 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

162 

uma ação que age como “força motriz por trás da evolução literária” (LEFEVERE, 2007, p. 

14). Quem reescreve tem o poder de mudar aspectos do texto positiva ou negativamente, 

introduzindo novas formas, podendo ajudar no desenvolvimento de uma sociedade ou da 

literatura de uma nação. A reescrita é a transposição do conteúdo intelectual, ideológico e 

cultural para outro texto, seja uma tradução, adaptação ou paródia. Percebe-se, pelos 

exemplos aqui apresentados, que tudo o que se conhece foi reescrito em algum momento da 

história. Um livro deixa de ser objeto de uso para ser estudado sob todos os aspectos – quem 

lê, por que lê, quem compra, quem edita.  

Os conceitos de “alta” e “baixa” literatura estão relacionados a valores transmitidos 

em sociedade e ao tipo de leitor que usufrui deste tipo de leitura. O leitor de “alta” literatura 

envolve-se não apenas com a leitura dos cânones, como também com a crítica. Segundo 

Lefevere (2007), o leitor profissional é um professor ou estudante de literatura e se diferencia, 

com isso, do leitor não-profissional, aquele que teve acesso ao livro adaptado ou reescrito 

para cinema, televisão e música,  de “Guias de Leitores” – ou seja, de “baixa” literatura. Uma 

das maiores críticas de Lefevere está no fato de nossa cultura do livro e da leitura ter como 

público maior leitores não-profissionais, pessoas que não têm a mesma formação de leitores 

profissionais e que usufruem mais da “baixa” literatura – e por isso mesmo são ignoradas pelo 

contexto educacional. Porém, é necessário entender que atualmente há uma variedade maior 

de obras consideradas “baixa literatura” em comparação com as de “alta literatura”.  A 

respeito disso, Lefevere (2007) explica que 

 

 
No passado, assim como no presente, reescritores criaram imagens de um escritor, 

de uma obra, de um período, de um gênero e, às vezes, de toda uma literatura. Essas 

imagens existiam ao lado das originais com as quais elas competiam, mas as 

imagens sempre tenderam a alcançar mais pessoas do que o original correspondente 

e, assim, certamente o fazem hoje. No entanto, a criação dessas imagens e seu 

impacto não foram frequentemente estudados no passado, e continua não sendo 

objeto de estudo detalhado. Isso é bastante estranho, uma vez que o poder exercido 

por elas e por seus produtores é enorme (LEFEVERE, 2007, p. 18-19).  

 

 

Um dos casos mais conhecidos ocorreu em 1605, quando Miguel de Cervantes 

publicou o primeiro volume das aventuras do fidalgo Don Quixote de La Mancha. Certamente 

pouco imaginava ele o quanto seu livro seria, futuramente, o mais importante romance da 

história. Mas em sua época a obra já era conhecida entre o público, tanto que um leitor, 

cansado de esperar longos nove anos pela continuação, quis ele mesmo escrevê-la. Seu nome 

era Alonso Fernandez de Avellaneda, e pouco se conhece a seu respeito. Alguns pesquisadores 

de estudos cervantinos, como James Iffland (2001), dizem que este seria um pseudônimo para 

Francisco de Quevedo ou de Lope de Vega, poetas da era de ouro da Espanha. A identidade 

dele é tema do artigo de Daniel Eisenberg, “Cervantes, Lope and Avellaneda” (1991), no qual 

o autor apresenta fatos relacionados aos três autores que viveram na mesma época para 

esclarecer como eles não poderiam ser a mesma pessoa. A respeito disso, Eisenberg afirma 

que  

 
Avellaneda demonstra conhecimento sobre Zaragoza, mas não é impossível 

argumentar que Lope procurou informações sobre essa área que, até onde se sabe, 

ele nunca visitou; ele fez o mesmo com Lérida. De acordo com Cervantes, 

Avellaneda tinha características aragonesas na linguagem, mesmo assim isso não era 

evidência definitiva; mesmo os estudiosos aragoneses não concordam em quais são 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

163 

essas características. O Quixote de Avellaneda tem um nome e impressão falsas, sua 

linguagem pode ser forjada, e Lope, que usava dialeto nas peças, era sofisticado 

demais para tal coisa. Tal uso de linguagem, as referências no prólogo sobre a 

“ostentação de sinônimos voluntários” e a ofensa a outra pessoa que não era Lope 

podem para jogar a culpa sobre outra pessoa, especificamente a Pasamonte, um 

aragonês que foi a única pessoa diretamente citada na Parte I 6 (EISENBERG, 1991, 

p. 128-129, tradução nossa).  

 

 

O fato é que o nome de Avellaneda está na capa como autor do Quixote apócrifo, que 

começou a circular no início do século XVII como continuação de Don Quixote.  

Possivelmente por conta da demora na publicação do segundo volume, ele mesmo quis redigir 

para evitar que Cervantes escrevesse e, também, para consertar erros de continuidade. O mais 

famoso desses erros é o nome da esposa de Sancho Pança, que na primeira parte (escrita por 

Cervantes) é chamada de Juana Gutierrez, Mari Gutierrez, Teresa Pança ou Teresa Cascajo. 

Na segunda parte, de Avellaneda, há uma decisão geral sobre qual seria o nome dessa 

personagem – já que se torna uma das principais da trama –, que passa a ser chamada de 

Teresa Pança por todo o romance. Em outro momento, na versão não-oficial, Dom Quixote 

propõe a Sancho Pança que ambos abandonassem as aventuras e passassem a cuidar de 

ovelhas, adotando nomes de pastores. O mais famoso dos erros, ao comparar as duas obras, é 

o do roubo do burrinho de Sancho Pança e o reaparecimento inexplicável dele em um capítulo 

posterior. Como Avellaneda cita e conserta o caso, explicando o sumiço do animal e o motivo 

de reaparecer no outro capítulo, Cervantes, no segundo volume, apresenta dois capítulos para 

corrigir esse equívoco. Chartier comenta a respeito do assunto, em Inscrever e Apagar (2006), 

ao citar sobre o trabalho dos revisores nesse período:  

 

 
Os textos são móveis, instáveis, maleáveis. Suas variantes resultam de uma 

pluralidade de decisões ou de erros, distribuídos ao longo de seu processo de 

publicação. Como demonstra o exemplo de Dom Quixote, a negligência do autor, a 

indiferença dos compositores, a falta de atenção dos revisores, todos estes são 

elementos que contribuem para os diferentes e sucessivos estados de uma mesma 

obra. (CHARTIER, 2006, p. 92). 

 

  

Por conta da falta de atenção dos revisores ou mesmo por esquecimento de Cervantes, 

o roubo do burrinho e seu retorno sem explicação é visto como um erro pelos leitores e, ao 

mesmo tempo, como uma brecha para alguém, Avellaneda, neste caso, que dá início a uma 

obra apócrifa, o segundo volume de Dom Quixote, publicado em 1614.  

A sequência do livro escrito antes por Cervantes – As aventuras do fidalgo cavaleiro 

Dom Quixote de la Mancha –, foi concebida por Avellaneda sob o título de A história da vida 

 
6 No original: “Avellaneda shows knowledge of Zaragoza, but it is not impossible to argue that Lope sought out 

knowledge about this area which, so far as is known, he never visited; he did do so with Lérida. According to 

Cervantes, Avellaneda had Aragonese characteristics in his language, yet these are far from definitive 

evidence; even Aragonese scholars do not agree on what they were. Avellaneda’s Quijote has a false author’s 

name and a false imprint; its language could also be counterfeited, and Lope, who used dialectal speech in his 

plays, was sophisticated enough to have done that. Such a use of language, and the references in the prologue 

to the “ostentación de sinónimos voluntarios” and the offense to someone other than Lope, could be an attempt 

to direct suspicion onto someone else, specifically to Pasamonte, an Aragonese who is the only person attacked 

by name in Part I”  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

164 

e aventuras do famoso cavaleiro Dom Quixote de la Mancha, e tornou-se uma das mais 

notórias da literatura espanhola, apesar de leitores e críticos a considerarem como “lixo 

literário”, expressão que outro pesquisador cervantino, o americano E. T. Aylward, usou em 

“The Crucible Concept: Thematic and narrative patterns in Cervantes’ novel”: “[...] é talvez 

uma das mais notórias sequências da literatura espanhola, colocada de lado ao longo dos anos, 

muito por causa da indignação e ira de Cervantes” (AYLWARD, 1999, p. 262). 7   

O livro de Avellaneda perde o tom da comédia satírica do original e, dentre outros 

aspectos, nega-se a criticar a Igreja da mesma forma que Cervantes o fez. Em outro artigo de 

Aylward, sob o título de “El Ingienioso hidalgo Don Quijote de la Mancha” (2003), no qual 

afirma que a obra recebeu severas críticas ou acusações desde sua publicação, algumas vindas 

inclusive do próprio Cervantes – que teria atirado contra a parede o seu exemplar, em um 

acesso de raiva depois de lê-lo. Na versão de Cervantes, por exemplo, alguns fatos narrados 

na versão apócrifa aparecem como que “encaixados” no capítulo LIX da segunda parte 

original de Dom Quixote – sob o título “Onde se conta o extraordinário caso, que se pode 

chamar aventura, que aconteceu a Dom Quixote”–, cena em que se vê Dom João a ler e a 

criticar outro capítulo da segunda parte de Dom Quixote, sendo julgado por Dom Jerônimo: “– 

Para quê quer Vossa Mercê ler esses disparates, Senhor Dom João, se quem tiver lido a 

primeira parte da história de Dom Quixote de la Mancha não pode encontrar gosto de ler a 

segunda?” (CERVANTES, 1997, p. 416).  

O que é reconhecido atualmente, entretanto, é que se Avellaneda não tivesse publicado  

seu livro, Cervantes não teria terminado de escrever a segunda parte de Dom Quixote, 

publicado um ano depois. O interessante é notar como as duas partes, de certa forma, se 

completam, mesmo sendo de autores diferentes – o que prova que ambos leram um ao outro. 

Sears (2001) comenta a teoria de James Iffland de que Cervantes leu o trabalho do antecessor 

e que escreveu uma obra que complementasse algumas críticas que notou no trabalho 

apócrifo:  

 

 
Iffland testa esta conclusão com a segunda parte de Cervantes de 1615, que, o crítico 

sustenta, sofreu mudanças cruciais depois de Cervantes ler a versão de Avellaneda, 

que o antecessor usou “não como inspiração, muito menos [para ser] plagiador, mas 

sim para brincar, superando-o”. Em particular, Iffland afirma que as mudanças que 

Cervantes faz vão além dos vários comentários rancorosos sobre Avellaneda e o 

trabalho dele, a aparência das personagens na “falsa continuação, e o 

redirecionamento da jornada de Dom Quixote para longe de Zaragoza. Em lugar 

disso, Cervantes alterou esses aspectos aos quais Avellaneda reagiu mais fortemente 

para enfatizar as diferenças entre eles. (SEARS, 2001, p. 215). 8 

 

 
7 No original: “Alonso Fernández de Avellaneda’s 1614 unauthorized and spurious continuation of Miguel de 

Cervantes’ Don Quijote is perhaps the most notorious of Spanish literary sequels, relegated to the literary 

dustbin over the years, largely because an indignant and irate Cervantes went to great lengths to trash 

Avellaneda’s second part when he published his own sequel in 1615.”  
8 No original: “Iffland tests this conclusion against Cervantes' 1615 second part, which, the critic maintains, 

underwent crucial changes after Cervantes read Avellaneda's version, which the former used «no tanto como 

inspiración, ni mucho menos como plagiario, sino para jugar con él, superándolo». In particular, Iffland asserts 

that the changes Cervantes made went beyond the various rancorous comments about Avellaneda and his 

work, the appearances of characters from the «false» continuation, and the redirection of Don Quijote's 

itinerary away from Zaragoza. Instead, Cervantes altered those aspects to which Avellaneda had reacted most 

strongly, in order to emphasize their differences”.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

165 

Vários séculos depois de sua publicação, Avellaneda ainda desperta a curiosidade de 

vários pesquisadores e leitores de Cervantes. Seu livro continua sendo vendido e foi traduzido 

em diversas línguas, mas é frequentemente apresentado com o subtítulo de “O Quixote 

Apócrifo”. O Falso Quixote, como também é conhecido, não tinha como objetivo primário 

provocar humor (como se percebeu no primeiro volume de Cervantes), mas o de mostrar aos 

leitores os problemas relacionados à fé. Assim como Menard, Avellaneda, possivelmente um 

católico conservador, deu um caráter religioso para a narrativa, pois apresentava a Igreja 

como solução dos problemas da moral da sociedade católica espanhola e defendia a hierarquia 

social das classes, o que Cervantes não fez. Um segundo ponto observado é que a questão da 

comédia, o humor (no sentido mais estrito da palavra) do texto de Cervantes é totalmente 

diferente do de Avellaneda, que conhece outro conceito para comédia. Segundo Adrienne 

Martín, em Humor and Violence in Cervantes (2002), há um profundo contraste entre os dois:  

 

 
Avellaneda interpretou o romance de Cervantes como comédia, pois começa o 

segundo volume apócrifo com o seguinte: “Já que quase toda a história de Dom 

Quixote de La Mancha é uma comédia, não pode e nem deve seguir sem um prólogo 

[...]. Avellaneda era contrário ao tipo de hibridização encontrada em Dom Quixote, 

cujo humor é multidirecional [...] comparado ao unidirecional, restrito e corretivo 

conceito de comédia [...]. Um Dom Quixote totalmente louco acaba num asilo e 

Sancho Pança é um completo bufão. (MARTÍN, 2002, p, 166). 

 

 

Não são muitos os que conseguem escrever um livro inteiro de crítica em forma de 

prosa de ficção, apontando as falhas e apresentando pontos de vista diferentes de outros 

críticos e do próprio autor. Um leitor como Avellaneda, como afirma Costa Lima em O leitor 

demanda (d)a Literatura ao explicar os “jogos de texto” de Iser, é “capaz de resgatar o 

significado da obra de acordo com um horizonte de exigências e expectativas historicamente 

vinculado” (LIMA, 2002, p. 57), e, mais além, apropria-se das formas já criadas para 

remodelá-las.  

Para Iffland (2001), em Do we really need to read Avellaneda?, Avellaneda é um 

leitor que deve ser visto como alguém que, “imitando” uma obra-prima cervantina verdadeira, 

tinha uma visão crítica diferente dos demais homens de sua época. Para completar, pergunta: 

onde será que Quixote iria terminar sua vida se por acaso Avellaneda não o tivesse internado 

num asilo para loucos9? A resposta imediata de Cervantes para esse destino foi escrever o 

segundo volume.  

 

 

Reescritores na Internet 

 

 

No século XXI, o uso de personagens de outros autores atinge novos meios, como a 

Internet, cinema e televisão. É comum encontrar personagens e obras reescritas na internet, 

publicadas e de acesso gratuito, ou vendidas a preço de custo em convenções de fãs – 

encontros organizados de forma a reunir pessoas que valorizam a mesma saga em livro, filme 

 
9 No original: “In sum, who knows how Don Quijote would have ended up in Cervantes’ Part II had Avellaneda 

not interned him in an insane asylum?” (IFFLAND, 2001, p. 80, tradução nossa). 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

166 

ou seriado – para conhecer, conversar e comprar produtos. Esse movimento vai além de 

ganhar dinheiro à custa daqueles que apreciam o material. Sabe-se hoje que os fãs são 

responsáveis por perpetuar a produção desse material (seja antigo ou novo) ao promover esse 

tipo de releitura.   

Nosso objeto de estudo, a fanfiction, é algo que circula em determinado público e faz 

uso das personagens favoritas de obras de sucesso comercial, como a saga Harry Potter ou 

Crepúsculo. Reunidos em torno desse produto, os leitores se apropriam dessas personagens e 

de parte da história para escrever suas próprias aventuras e publicá-las de forma gratuita em 

websites como o Fanfiction.Net10 ou o The Writer’s Coffee Shop11. Há sempre o cuidado de 

deixar, de forma clara, um aviso que aquela publicação não tem o objetivo de gerar lucro e 

que eles não são os autores verdadeiros, há um autor “de verdade”.  

Atualmente, as ficções de fãs são de conhecimento dos autores originais, que se 

dividem entre os que não aceitam, como Anne Rice e Nora Roberts12 e os que reconhecem a 

existência – mesmo que não concordem com a nova releitura das personagens. J. K. 

Rowling13, por exemplo, em 2003, criticou o conteúdo erótico ou mesmo o uso de drogas por 

algumas personagens suas reescritas por fãs. George R. R. Martin, autor da saga best-seller 

Guerra dos Tronos, foi outro escritor que declarou publicamente, em 201014, ser contra a 

escrita de fanfiction, tanto por conta do que diz ser uma falta de originalidade em relação ao 

uso de personagens pré-existentes numa nova história, quanto por conta da legalidade, pois 

acredita que a fanfiction infringe direitos autorais.  

Em relação a esse ponto da legalidade, Aaron Schwabach afirma, em Fanfiction and 

the Copyright (2008), que, pela legislação americana, há uma vantagem para os fãs 

produtores, especialmente os das fanfictions: no território americano, a violação de direitos 

autorais ocorre se houver obtenção de lucro, por parte do fã-escritor, com o compartilhamento 

da história criada a partir do original, mas não no caso do uso de personagens e partes do 

enredo para fins não-lucrativos, ou seja, não havendo obtenção de lucros não há crime. É 

como o autor aponta: “as leis americanas de direitos autorais reconhecem apenas direito 

econômico, não moral” (SCHWABACH, 2008, p. 10).  

Schwabach constrói ainda uma definição de fanfiction com base nessa legalidade:  

“fanfic [...] refere-se a trabalhos derivados de outros atualmente protegidos como propriedade 

intelectual, mas (que) não são abertamente autorizados ou publicados comercialmente” (idem, 

 
10 Ver em <http://www.fanfiction.net/>. Acesso em 18 de março de 2014.  
11 Ver em <http://www.thewriterscoffeeshop.com/library/>. Acesso em 18 de março de 2014. 
12 No site Fanfiction.Net há uma cláusula com os nomes dos autores que não permitem que a publicação de 

fanfictions no website. São eles: Anne Rice, Dennis L. McKiernan, Irene Radford, J. R. Ward, Laurell K. 

Hamilton, Nora Roberts/ J.D Robb, P. N. Elrod, Raymond Feist, Robin Hobb, Robin McKinley e Terry Good 

Kind. A editora americana ArchieComics, detentora dos direitos de videogames como Sonic e Megaman, 

também proibiu a publicação de qualquer material com suas personagens.  A lista completa e comunicado 

oficial podem ser lidos em: https://www.fanfiction.net/guidelines/. Acesso em: 01 de outubro de 2015.  
13 Em uma entrevista ao jornal americano Washington Post, em 2003, a autora britânica relata sua preocupação 

com a reescrita de personagens como Harry Potter ou Rony Wesley como usuários de drogas e envolvidos em 

cenas violentas ou de sexo explícito. Há também uma curiosidade e preocupação com as histórias que retratam 

os dois personagens envolvidos romanticamente como um casal homossexual, por acreditar que em nenhum 

momento da saga transpareceu mais do que uma amizade entre os garotos. Disponível em 

</http://msl1.mit.edu/furdlog/docs/2003-06-18_washpost_potter.pdf>. Acesso em 24 de maio de 2015). 
14 As considerações de George R. R. Martin acerca das fanfictions estão disponíveis no blog pessoal do escritor. 

Para lê-las, visite: <http://grrm.livejournal.com/151914.html?page=/>. Acesso em setembro de 2016.  

http://msl1.mit.edu/furdlog/docs/2003-06-18_washpost_potter.pdf


 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

167 

2008, p. 1)15.  O fato de não receber lucros pela publicação online é o argumento mais usado 

tanto pelos próprios fãs quanto pelos juristas para a continuidade (legal) das atividades. O 

autor ainda justifica: “a ausência de tal autorização não significa necessariamente que a fanfic 

viola os direitos autorais” (ibidem, p. 1). 

Proibir a publicação dessas histórias por fazerem uso de personagens protegidos pelos 

direitos autorais é de certa forma ameaçar o público que sustenta comercialmente esta 

atividade. Ao contrário dos autores citados no parágrafo anterior, alguns escritores, roteiristas, 

produtores e diretores são de certa forma, mais receptivos às publicações feitas pelos fãs. Um 

dos motivos apontados por Schwabach (2008) está relacionado a criatividade dos fãs em criar 

novos roteiros para histórias já a muito conhecidas, no que seria um processo virtual de 

releitura e reescrita. Releituras e reescritas essas muito atraentes para os produtores e 

roteiristas das grandes indústrias cinematográficas. No Brasil, entretanto, a situação não é a 

mesma, pois, sob o ponto de vista legal, as releituras e reescritas de fãs quebram as normas 

dos direitos autorais. Elas só são legais ao fim do prazo de até setenta anos após a morte do 

primeiro autor.  

Com estas observações, podemos agora exemplificar os casos de reescritas e releituras 

dentro das fanfictions, que levantam questões acerca da noção de cânone. O termo em si é 

apresentado por Roberto Reis em “Cânon” (1992) tendo origem na palavra grega kanon e se 

firmando em português e em outras línguas com o sentido de norma ou o que está dentro da 

lei. “O conceito de cânon implica um princípio de seleção (e exclusão) e, assim, não pode se 

desvincular da questão do poder: obviamente, os que selecionam (e excluem) estão investidos 

da autoridade para fazê-lo e o farão de acordo com os seus interesses” (REIS, 1992, p. 70). 

Para Reis, 

 
Nas artes em geral e na literatura, que nos interessa mais de perto, cânon significa 

um perene e exemplar conjunto de obras – os clássicos, as obras-primas dos grandes 

mestres –, um patrimônio da humanidade (e, hoje percebemos com mais clareza, 

esta “humanidade” é muito fechada e restrita) a ser preservado para as futuras 

gerações, cujo valor é indisputável. (REIS, 1992, p. 70).    

  

 

Dentro dos fandoms, a noção de cânone está relacionada a questões opostas ao que é 

instituído academicamente e literariamente, pois o que os fãs consideram como cânone não é 

o mesmo que os grandes estudiosos literários consideram. Por isso, é comum para fãs e, 

mesmo, aceitável modificações e transformações – lembremos que para eles as obras que 

admiram são abertas – dentro das historias originais. Um exemplo disso, são as tramas que 

envolvem os pares românticos que são, comumente, as mais publicadas e lidas, e, geralmente, 

são uma forma que os fãs encontraram de reformular o que eles consideram como um ponto 

positivo ou negativo da história original, como, por exemplo a separação entre Edward Cullen 

e Bella Swan no segundo livro da saga Crepúsculo, ou ressaltar relações que quase não 

receberam destaque no original, como é o caso do casamento entre Aragorn e Arwen em O 

Senhor dos Anéis, de J. R. R. Tolkien. É interessante notar que a noção de cânone, nos 

fandoms, é a mesma defendida em pesquisas, críticas e estudos especializados. Há uma 

discussão entre os leitores para saber o que eles consideram cânone, mesmo dentro do que 

conhecem como universos alternativos, e o que não é cânone. Alguns sites, como o Sugar 

 
15No original: “Fanfic (…) refers to works derived from other works currently protected as intellectual property, 

but not explicitly authorized and not commercially published”.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

168 

Quill16, dedicado à publicação de fanfictions da saga Harry Potter, não aceitam a publicação 

sobre, por exemplo, romances entre os personagens Harry e Hermione por compreenderem 

que não há nada nos originais que corrobore tal interpretação. Os websites brasileiros, em 

geral, não apresentam esse tipo de restrição, permitindo a alteração de quaisquer dados que o 

autor deseje fazer em relação às publicações originais.  

Provocar mudanças nos pares ou mesmo nos eventos do enredo original (tanto de 

livros quanto adaptações em filme) torna-se alvo de discussão nas comunidades. Em números, 

as fanfictions com alterações drásticas no enredo (comumente chamados de “Universos 

Alternativos”, identificados pela sigla de AU em inglês) são as mais publicadas, lidas e 

compartilhadas nos websites e comunidades. Por outro lado, existem os fãs que optam por 

preservar os originais e evitam as mudanças de personalidade ou de ambiente. Vargas 

comenta esse fato: “Os defensores do cânone, como a autora e webmistress Scila, que se 

declarou pró-cânone em sua entrevista ao Profeta Corvinal, entram em choque com outros 

autores que se caracterizam por uma maior liberdade criativa em relação aos originais” 

(VARGAS, 2005, p. 22). 

Há centenas de fanfictions com os mesmos pontos reescritos à maneira do leitor-autor, 

e muitos fazem sucesso justamente por manipular os fatos e as personagens não da mesma 

forma que, por exemplo, Stephenie Meyer faz no original. Muitos fazem tanto sucesso que 

resolvem retirar a história do ar e publicá-la em forma de livro.  

 Neste momento em que centenas de autores resolvem retirar suas ficções de fãs do ar 

para reescrevê-las novamente, algumas vezes apenas trocando de nome, ocorre uma inversão 

de valores que provoca crítica dentro das próprias comunidades. Muito antes, ainda dentro do 

fandom da saga Harry Potter, a iraniana Cassandra Claire escrevia Os Instrumentos Mortais 

com as personagens da saga do bruxo, até que um dia anunciou que tiraria a história do ar 

para ser publicada. Meses depois de retirar do ar não apenas essa, mas todas as outras 

histórias que escreveu e apagar seu perfil como ficwriter, houve a publicação de Cidade dos 

Ossos em livro (como formato brochura e e-book), e durante o período de sete anos, de 2007 a 

2014, a autora, sob o nome Cassandra Clare, publicou mais cinco para formar a saga Os 

Instrumentos Mortais17, cujo primeiro livro foi transformado em filme sem muito sucesso em 

2014. Desde então, vários leitores-autores têm feito o mesmo18. Isto é chamado dentro dos 

fandoms de “Pull to Publish” (doravante P2P). Essa ação tornou-se centro de controvérsias 

nos últimos cinco anos, pois os autores de algumas fanfictions estão se valendo da gratuidade, 

da acessibilidade e disponibilidade dos fandoms para se promoverem no meio literário e 

cinematográfico. O website Twilight Fanfiction Recommendations 19 , atualizado 

constantemente, em outubro de 2015 já contabilizava 303 títulos de livros que antes foram 

publicados como fanfictions, apenas da saga Crepúsculo. De certa forma, fãs têm uma 

atividade espontânea e sem fins lucrativos, por outro há uma oportunidade de lucrar com algo 

que já foi publicado anteriormente e pode tornar-se mais conhecido num grupo muito maior 

que o fandom.  

 
16 Website americano dedicado à fanfictions de Harry Potter ativo de janeiro de 2001 a outubro de 2008. 

Disponível em: <http://www.sugarquill.net/index.php?action=faq/> . Acesso em 01 de outubro de 2015. 
17 Por ordem de publicação: Cidade dos Ossos (2007), Cidade das Cinzas (2008), Cidade de Vidro (2009), 

Cidade dos Anjos Caídos (2011), Cidade das Almas Perdidas (2012), Cidade do Fogo Celestial (2014). 
18 Neste sítio, é possível ver a lista constantemente atualizada de fanfictionsretirados do ar e publicados: < 

http://twifanfictionrecs.com/published-fics/>.  Acesso em 22 de janeiro de 2015. 
19  Disponível em: </http://twifanfictionrecs.com/>. Acesso em: 20 de outubro de 2015.  



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

169 

A fanfiction Master of The Universe20 (doravante MoTU), escrito entre agosto de 2009 

e março de 2011, é um exemplo para se entender como acontece o caso de apropriação de 

sucesso tanto nas telas do computador quanto em formato livro, fama que pode ser observada 

pelo número de comentários postados pelos leitores e que, de certa forma, serve como 

indicador para o número de acessos. A ficção de fã, escrita pela ficwriter conhecida pelo 

pseudônimo Snowqueen’sIcedragon, teve 178 capítulos e mais de cinquenta mil comentários 

na Internet, e em março de 2011 foi retirada do ar para a publicação da mesma história 

reescrita em três livros. A ficwriter recebeu mais de cinquenta mil comentários de leitores 

durante o período e escreveu apenas mais uma história completa antes de “aposentar” o perfil 

de autora de fanfiction e criar o de autora de romance E. L. James.   

 Em março de 2011, a ficwriter anunciou na nota de autora do capítulo 111 os planos 

de reescrever e publicar a história, já conhecida pelo público da Internet e leitores da Saga 

Crepúsculo, pela editora do site de fanfictions The Writers Coffee Shop. Para que isso 

acontecesse, a autora precisou retirar do ar parte da história e deixou no ar apenas três 

capítulos, retirando-os pouco a pouco até terminar de completar a trama. O sucesso da 

propaganda virtual pelos antigos leitores na época do lançamento do livro impresso e virtual 

(publicado primeiramente pela TWCS e depois pela editora britânica Vintage Books) 

reacendeu a questão de usar a escrita de fã para o próprio sucesso. Para muitos leitores 

virtuais, essa atitude foi vista como “gananciosa”, pois a autora se aproveitou dos fãs e do 

sucesso na internet para lançar a mesma publicação, que antes era de gratuita, para ganhar 

dinheiro. Além dessa questão, a escritora passou a incentivar outros leitores a denunciarem os 

casos de traduções de fãs do próprio livro ou as pessoas que compartilhassem o texto que 

antes era de livre circulação dentro da comunidade. O que antes era de graça passou a ter um 

controle maior sob alegação de que infringia direitos autorais.  

 

 

 

Considerações finais 

 

  

O que se percebe também é que popularização de um produto de fã dentro de um 

fandom leva o criador (ficwriter, tradutor e/ou fanartista) a ter um reconhecimento a partir de 

determinados “valores” advindos de seu esforço. Isso significa que o fã passa a ter fãs, e 

naturalmente com qualquer dublagem, tradução ou fanfiction ele recebe apoio, comentários e 

críticas em fóruns. O reconhecimento dentro da própria comunidade é apontado por Miranda 

que usa como exemplo a fanfiction:  

 

 
Para este público de leitores e para muitos jovens, por exemplo, a fanfic (ficção de 

fã) tem tanta importância quanto um texto impresso. Muitos autores de fanfics já 

conseguem ter seus nomes reconhecidos nessas comunidades e suas obras servem de 

modelo e inspiração para outros leitores. Estes textos assumem, no fandom, uma 

dimensão de “clássico”, paralela às obras dos autores renomados da literatura 

universal. (MIRANDA, 2009, p. 6).   

 

 

 
20 Uma expressão em inglês que faz referência às pessoas extremamente ricas, chamadas em português como 

“donos do mundo”. 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

170 

Com esta afirmação de Miranda (2009) vemos que no meio virtual dos fandoms há 

também uma hierarquia de valor e gosto estético, o que nos remete à noção de campo de 

Bordieu: a partir dessas hierarquia, esses campos têm suas próprias regras e princípios. São 

definidos a partir dos conflitos e tensões no que diz respeito à sua própria delimitação e 

construídos por redes de relações. Vale ressaltar que essas delimitações de certa forma sempre 

existiram no ambiente virtual, onde se valoriza o “original” e as produções de fãs, 

principalmente aquelas que são mais trabalhadas e possuem melhor qualidade.  

Assim como o ponto dos direitos autorais, as questões que envolvem as histórias 

escritas por fãs e sua gratuidade no meio virtual e, posteriormente, em alguns casos retiradas 

do “ar” para publicação impressa e com fins lucrativos ainda são desconhecidas. Sabemos que 

tudo é reescrita e releitura, porém com a mudança de suporte de um meio para outro 

destacam-se as diferenças entre público e mercado, como alertou Lefevere (2007) a respeito 

da prática de escrita e reescrita de histórias literárias. O estudo e análise da escrita de fãs, as 

fanfictions, nos mostra o quanto as mudanças de nosso tempo são rápidas e significativas, a 

tal ponto que não é mais possível diferenciar os limites que separam autores, produtores, 

leitores, tradutores, pois eles agora, no meio virtual, são o mesmo indivíduo. 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

AYLWARD, E. T. El Ingienioso hidalgo Don Quijote de La Mancha. 2003. In: Cervantes: 

Bulletin of the Cervantes Society of America, 2003. p. 262-264. Disponível em: 

<http://www.h-net.org/~cervantes/csa/bcsas03.htm>. 

 

_____. The Crucible Concept: Thematic and narrative patterns in Cervantes’ Novel. In: 

Cervantes: Bulletin of the Cervantes Society of America, 1999. Disponível em: 

<http://www.h-net.org/~cervantes/csa/artics00/davis.pdf>.  

 

BORGES, Jorge Luis. Pierre Menard, autor de Quixote. In: Ficções. São Paulo: Globo, 1999. 

 

CERVANTES, Miguel de. Dom Quixote de La Mancha – Volume 2. Tradução de Visconde 

de Castilho e Azevedo. São Paulo: LP&M, 1997. 

 

CHARTIER, Roger. A prensa e suas fontes – Dom Quixote na oficina de impressão. In: 

Inscrever e Apagar. Tradução de Luzmara Curcino Ferreira. São Paulo: Editora Unesp, 2006, 

p. 85-128. 

 

COMPAGNON, Antoine. O Trabalho da Citação. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2007.  

EINSENBERG, Daniel. Cervantes, Lope e Avellaneda. In: Estudios Cervantinos. Barcelona: 

Sirmio, 1991, p. 119-141. 

 

IFFLAND, James. Do we really need to read Avellaneda? In: Cervantes: Bulletin of the 

Cervantes Society of America, 2001, p. 67-83. Disponível em: <http://www.h-

net.org/~cervantes/csa/bcsas01.htm>.  Acesso em: abril/2016. 

 



 

Guavira Letras (ISSN: 1980-1858), Três Lagoas/MS, n. 23, p. 159-171, jul./dez. 2016. 
 

171 

JUAN-NAVARRO, Santiago. Atrapados en la galeria de los espejos: Hacia una poética de la 

lectura en ‘Pierre Menard’ de Jorge Luís Borges.  Selected Proceedings of the 39th Annual 

Mountain Interstate Foreign Language Conference. Clemson, South Carolina – 28-30 de 

setembro de  1989. Disponível em: 

<https://www.academia.edu/2501296/Atrapados_en_la_galer%C3%ADa_de_los_espejos_Ha

cia_una_poética_de_la_lectura_en_Pierre_Menard_de_Jorge_Luis_Borges/>. Acesso em: 01 

de julho de 2015.  

 

LEFEVERE, André. History, Culture, Translation. Nova York: Routledge, 1992.  

 

_____. Tradução, Reescrita e Manipulação da Fama Literária. Tradução de Claudia Matos 

Seligmann. Florianópolis: EDUSC, 2007.  

 

LIMA, Luis Costa.  Prefácio à primeira edição – O leitor demanda (d)a Literatura. In: _____. 

(Org.). A Literatura e o Leitor: Textos de Estética da Recepção. São Paulo: Paz e Terra, 2002, 

p. 37-66. 

 

MARTÍN, Adrienne L. Humor and Violence in Cervantes. In: The Cambridge Companion to 

Cervantes. 2002. p. 160-185. 

 

MIRANDA, Fabiana M. Fandom: um novo sistema literário digital. In Hipertextus (UFPE). 

Número 3, Jun. 2009. Disponível em: </http://www.hipertextus.net/volume3/Fabiana-Moes-

MIRANDA.pdf/>. Acesso em: setembro de 2015.  

 

POSSENTI, Sírio. Reescrita de Textos. Campinas (SP): Unicamp, 2008. 

 

REIS, Roberto. Cânon. In: JOBIM, José Luís (org). Palavras da crítica. Rio de Janeiro: 

Imago, 1992. 

 

SCHWABACH, Aaron. Fanfiction and Copyright. Thomas Jefferson School of Law. San 

Diego, Califórnia, 2008.  

 

SEARS, Theresa Ann. De fiestas y aguafiestas: risa, locura e ideología en Cervantes y 

Avellaneda. [crítica]. Revista Cervantes Volume XXI, N. 2, Outono 2001. Disponível em: 

<http://www.cervantesvirtual.com/obra-visor/cervantes-bulletin-of-the-cervantes-society-of-

america--1/html/02794074-82b2-11df-acc7-002185ce6064_19.html>. Acesso em: 12 de 

junho de 2014. 

 

SHUPING, REN. Translation as Rewriting. In: International Journal of Humanities and 

Social Science. Vol. 3. N. 18; Out. 2013. Disponível em: 

<http://www.ijhssnet.com/journals/Vol_3_No_18_October_2013/6.pdf/>. Acesso em: 

maio/2016.     

 

VARGAS, Maria L. B. O Fenômeno Fanfiction: Novas leituras e escrituras em meio 

eletrônico. Passo Fundo (RS): UPF Editora, 2005.  

 

Recebido em 20/11/2016 

Aprovado em 28/12/2016 


