









Luciana Guimarães Nascimento
Instituição a que está vinculado: Universidade 
Federal do Estado do Rio de Janeiro – UNIRIO. 
Professora dos anos iniciais do ensino funda-
mental na Secretaria Municipal de Educação 
do Rio de Janeiro – SME/RJ.
 lu_educ@hotmail.com

O pensamento racista brasileiro, constituído em fins do século XIX e con-
solidado durante o século XX, acabou por impedir a população negra de 

alcançar bens sociais que lhe permitiriam viver em condições igualitárias dentro 
da sociedade. Essa situação, atualmente, pode ser constatada através de análises 
estatísticas comprovadoras de que, a estes indivíduos foram legadas poucas 
condições de subsistência, como baixos salários, pouco acesso ao mercado 
de trabalho formal e baixa escolaridade, ou seja, os colocando em situação 
desfavorável no cenário sócio-econômico nacional. 

Por essa razão, constitui-se como uma necessidade no Brasil do século XXI, 
o fato da educação institucionalizada passar a oferecer condições igualitárias 
para que todos os membros da sociedade tenham garantidas condições para 
seu acesso e permanência, posto que:

A educação constitui um dos principais ativos e mecanismos de transformação de um 
povo e é papel da escola, de forma democrática e comprometida com a promoção do 
ser humano na sua integralidade, estimular a formação de valores, hábitos e comporta-
mentos que respeitem as diferenças e as características próprias de grupos e minorias. 
Assim, a educação é essencial no processo de formação de qualquer sociedade e 
abre caminhos para a ampliação da cidadania de um povo (BRASÍLIA, 2004, p.07).



 

No que se refere à cultura da população negra, o campo da educação 
precisa descobrir caminhos e métodos adequados para o ensino das suas ca-
racterísticas, a fim de reparar séculos de supremacia cultural branca que favo-
receu o fortalecimento do racismo e, a consequente exclusão dos indivíduos 
negros1 dos espaços formais de ensino, visto que esses ainda apresentam a me-
nor taxa de anos dedicados aos estudos, de acordo com o Censo Demográfico 
de 2000, realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística - IBGE 
(PAIXÂO, 2009).  

Além disso, em se tratando de educação escolar brasileira, o racismo e a 
desigualdade entre brancos e negros, tão enraizados em nossa sociedade, não 
podem ser desconsiderados na tentativa de afastar “práticas educativas que 
ainda insistem em colocar a cultura negra no lugar do exótico e do folclore” 
(GOMES, 2003, p.77) possibilitando “a construção de uma postura política 
diante da questão racial na educação brasileira” (idem; ibidem).  

No entanto, cotidianamente constata-se a consolidação de práticas 
favoráveis à exclusão dos negros no espaço escolar, respaldadas por ações 
pouco condizentes com o respeito e a valorização das diversidades, posto 
que, “sendo a escola a instituição que reproduz as estruturas de classe, ela 
também reproduz as ideologias e culturas dominantes” (GONÇALVES, 2009, 
p.94). Desse modo, deixam de ter vez, nos espaços educativos formais, a 
representação de culturas procedentes dos grupos dominados, em especial, 
a cultura do povo negro.

Nesta lógica, é dificultado o reconhecimento e a consequente valorização 
da cultura negra por todos os membros da sociedade, pois, na condição de 
não-legitimada, torna-se difícil fazer com que os próprios indivíduos perten-
centes a este grupo etnicocultural, construam e / ou assumam sua identidade, 
criando identificação e assumindo sua história e ancestralidade. Fica ainda mais 
evidente a necessidade de uma política pública que norteie a educação antidis-
criminatória, capaz de corrigir abordagens educativas equivocadas, passando a 
valorizar o espaço que a história e cultura afrobrasileira merecem no currículo 
nacional, como veremos a seguir.

1 Ao citar a população negra, me refiro ao grupo formado por negros e pardos/mestiços, de acordo 
com a classificação do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística – IBGE, podendo em alguns 
momentos aparecer como afrobrasileiro ou afrodescendente.







Após um longo período de negação e falta de reconhecimento da 
importância de se combater o racismo e a discriminação racial a partir dos 
espaços escolares – mais precisamente desde o fim do sistema escravista 
no Brasil, quando se iniciou o processo de marginalização do negro, atra-
vés de estigmas e estereótipos a ele relacionados -, as políticas nacionais 
começam a demonstrar, já no século XXI, avanços em relação à busca por 
uma educação antirracista de positividade em relação aos negros, com a 
criação de mecanismos que identificam e reconhecem o valor que estes 
representam à sociedade. 

Em especial, tratemos do documento que instituiu, em todo território na-
cional, o estudo e ensino da História e Cultura Africana e dos Afrodescendentes 
na Educação Básica, a Lei 10.639, assinada em janeiro de 2003, pelo então 
Presidente da República, Luiz Inácio Lula da Silva. O referido documento sim-
boliza um marco no combate ao preconceito e uma vitória para todos - grupos 
ligados ao movimento negro e, representantes das comunidades acadêmicas 
-, que há tempos lutam e acreditam no enfrentamento do racismo partindo da 
conscientização da população, por intermédio da educação, localizando-se 
historicamente para além de uma ação de governo, já que é fruto da crença 
na relevância desta medida por diferentes agentes sociais que atuaram em prol 
de sua efetivação (LIMA, 2009). 

Nesse sentido, a Lei 10.639/03 aparece no cenário educacional brasileiro 
como um passo à frente no oferecimento de educação igualitária e democrática, 
que se constitui como um direito de todos, ao regulamentar as alterações na Lei 
de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (9.394/96), com intuito de “cumprir 
o estabelecido na Constituição Federal de 1988, que prevê a obrigatoriedade 
de políticas universais comprometidas com a garantia do direito à educação de 
qualidade para todos e todas” (UNESCO; MEC, 2008, p.15). 

De acordo com o relatório apresentado pelo Grupo Interdisciplinar or-
ganizado pelo MEC/SEPPIR (2008), as alterações na lei 9.394/96 em seu Art. 
26A, determinadas pela Lei 10.639/03, vão além de sugestões que permeiem 
modificações na inclusão de novos conteúdos no currículo escolar. Surgem 
exigências para um novo pensar acerca das relações etnicorraciais, sociais e 
pedagógicas, com propostas de alcance para novas práticas de ensino, a partir 



 

do repensar a respeito das condições disponibilizadas para aprendizagem e os 
objetivos da educação oferecida no âmbito escolar (ibidem).

A Lei n. 10.639/2003 pode ser considerada um ponto de chegada de uma luta 
histórica da população negra para se ver retratada com o mesmo valor dos outros 
povos que para aqui vieram, e um ponto de partida para uma mudança social. 
Na política educacional, a implementação da Lei nº 10.639/2003 significa ruptura 
profunda com um tipo de postura pedagógica que não reconhece as diferenças 
resultantes do nosso processo de formação nacional. Para além do impacto positivo 
junto à população negra, essa lei deve ser encarada como desafio fundamental do 
conjunto das políticas que visam à melhoria da qualidade da educação brasileira 
para todos e todas (idem; ibidem; p.10).

A partir desta movimentação e com a urgência em se garantir a melhor 
forma para execução da referida lei, surgem as Diretrizes Curriculares Nacionais, 
aprovadas pelo Conselho Nacional de Educação em março de 2004, orientando 
os sistemas educacionais brasileiros para a Educação nas Relações Etnicorraciais 
e o ensino da História e Cultura Africana e Afrobrasileira, com propostas de 
adaptações nos currículos escolares e orientando conteúdos a serem trabalhados 
em todos os níveis e modalidades de ensino (UNESCO; MEC; 2008).

É válido ressaltar que, uma lei no molde da 10.639/03, assim como suas 
diretrizes, surge como caminho favorável ao combate à discriminação e ao 
preconceito que há séculos ocupam grande espaço nas nossas instituições 
escolares, estruturadas a partir do pensamento social nacional, composto por 
bases desprovidas de valores igualitários. Isso se atrela ao fato dessa mesma 
sociedade ter vivido sob moldes escravistas por tempo superior à metade dos 
seus quase cinco séculos de existência, estruturando-se de forma hierarquizada 
e hierarquizante (SISS, 1999, p.76). 

Reforçando esse modelo, agregam-se todos os mecanismos de controle 
fortalecidos em pilares culturais, perpetuando lógicas simbólicas hierarqui-
zadas de representações construídas historicamente, que condicionam ou 
regulam as ações e comportamentos dos indivíduos. Assim, fica garantida 
a homogeneidade do sistema social que, nesse caso, age favoravelmente à 
marginalização dos indivíduos negros e, encontra legitimidade nas omissões 
observadas nos espaços educativos formais, ou mesmo, no reforço de repre-
sentações equivocadas sobre as práticas culturais africanas e afrobrasileras 
muito comum nesse território.





Segundo Gomes (2003), o alcance de modificações favoráveis à valorização 
das diferenças etnicorraciais precisa ser defendido dentro da escola, por ser este 
um estratégico local para superação das ideologias racistas, difusoras de repre-
sentações negativas sobre o negro. Nesse caminho, acredita-se que somente 
através da apropriação da já mencionada legislação, intermediada por estudos 
sobre o seu conteúdo e, com a tomada de posicionamento político por parte 
dos educadores é que surgirão práticas cotidianas forjadoras de um currículo 
comprometido com a inserção e promoção da população negra, afastado das 
influências eurocêntricas.

A Lei determinante dos estudos sobre os africanos e afrobrasileiros traz à 
tona a necessidade dos educadores receberem uma formação que lhes permita 
selecionar conteúdos adequados ao contexto e à condição social dos educan-
dos na sociedade, através do domínio sobre conceitos básicos das diferentes 
áreas do conhecimento – dimensão complexa para os profissionais que atuam 
nos anos iniciais, ao analisarmos os cursos de formação inicial, em especial a 
Pedagogia (OLIVEIRA, 2006). Os agentes educativos precisam receber formação 
capaz de embasar a escolha de critérios adequados para seleção dos conteúdos, 
considerando-se um conjunto de aspectos favoráveis à inclusão do negro, com 
respeito e valorização da sua cultura. 

A perspectiva cultural deve ser um meio valorizado pelas práticas edu-
cativas, caminhando para além de ações simplistas, como a valorização da 
diversidade ou análises curriculares, alcançando a dimensão de “respeito às 
vivências concretas dos sujeitos, à variabilidade de formas de conceber o mundo, 
às particularidades e semelhanças construídas pelos seres humanos ao longo do 
processo histórico e social” (GOMES, 2003, p.75).

Dessa forma, pensar em práticas pedagógicas que favoreçam a busca 
pela igualdade racial, de forma ideológica, oportunizará a ascensão do 
negro enquanto cidadão que interage socialmente sem apontamentos 
discriminatórios, preconceituosos ou estereotipados. O combate ao pen-
samento racista, a partir do espaço escolar, já está favorecido e respaldado 
pela lei 10.639/03, e pode ser concretizado através do reconhecimento 
da cultura dos africanos e afrobrasileiro, ou mesmo com a apresentação 
da “radicalidade da cultura negra” (idem; ibidem) pelos professores em 
suas aulas. 



 




O debate sobre a História e Cultura Africana e sua importância na forma-
ção da nação brasileira, embora se traduza em um tópico fundamental para a 
compreensão da História Geral e do Brasil, foi ignorado nos currículos nacionais, 
devido ao preconceito e a falta de (re)conhecimento sobre a real história dos 
grupos africanos, visto que o interesse sempre foi o de dominá-los, escravizá-los 
ou colonizá-los. Negar a sua história configura-se como uma forma de controle 
social e ideológico, que durante muito tempo serviu à construção da identidade 
brasileira desprovida de conteúdo racial (LIMA, 2009).

Por essa razão, deve-se redobrar a atenção e os cuidados com o trato 
deste assunto, pois na base do senso comum ele pode acabar reforçando a 
desvalorização e o desgaste da autoestima dos indivíduos negros, quando, na 
verdade, a lei e suas diretrizes surgem para oportunizar o ensino da História e dos 
ancestrais daqueles em favor de sua valorização, desfazendo posturas racistas.

É preciso oferecer aos alunos, negros e brancos, uma formação que respeite 
e valorize a diversidade etnicorracial e, isso precisa acontecer não apenas em 
datas comemorativas específicas, com pequenos projetos soltos, desconexos, 
mas sim durante todo o processo de aprendizagem. Desta forma, estaria garan-
tida a construção de um currículo multicultural, contrariando o etnocentrismo 
e preservando valores democráticos, que culminaria na desnaturalização das 
diferenças etnicorraciais a partir de práticas pedagógicas contrárias à discrimi-
nação racial (GOMES, 2003).

Vários apontamentos são feitos pela Lei 10.639/03 e suas Diretrizes, en-
tre os quais deve ser destacada a dimensão cultural que envolve os estigmas 
e estereótipos legados à população negra. O indivíduo negro, especialmente 
no Brasil, sofre com abordagens racistas de apelo cultural, que discriminam 
a cor da sua pele, características físicas, e também sua forma de vestir, suas 
danças, sua religiosidade e seu cabelo. A prática pedagógica que se dispuser a 
valorizar a identidade negra deverá considerar esses aspectos na definição da 
sua abordagem. 

Não há dúvidas de que o Brasil pode ser definido como um país de muitas 
culturas, visto que realmente possui uma população miscigenada espalhada 





pelo seu vasto território, porém isso não ameniza as classificações hierárquicas 
responsáveis pela desvalorização de algumas dessas culturas, ou mesmo sua 
negação, como ocorre com a cultura negra. E, de acordo com Gomes (2003), 
isso gerou fragmentação de identidades e destruição de auto-estimas.

Ao definir um conjunto de práticas, hábitos, costumes, características 
comportamentais e posicionamento político ideológico como aspectos de uma 
cultura classificando-a como “negra”, significa construir uma adjetivação que:

(...) possibilita aos negros a construção de um “nós”, de uma história e de uma 
identidade. Diz respeito à consciência cultural, à estética, à corporeidade, à mu-
sicalidade, à religiosidade, à vivência da negritude, marcadas por um processo 
de africanidade e recriação cultural. Esse “nós” possibilita o posicionamento de 
negro diante do outro e destaca aspectos relevantes da sua história e de sua an-
cestralidade (idem; ibidem).

Esses fatores não podem ser desconsiderados pela escola, especialmente 
pública, que deve evitar deixar cair na essencialização ou folclorização a riqueza 
cultural de ancestralidade africana, viva em seu interior e tão importante na 
construção cultural do Brasil (idem; ibidem). Ou mesmo, ainda a escola não 
pode deixar que atos preconceituosos, avessos à riqueza cultural formadora do 
país, continuem enraizados na sua estrutura, acabando com a auto-estima de 
crianças e jovens negros ou, fazendo com que estes se formem desprovidos de 
raízes identitárias. A educação institucionalizada, que se materializa na escola, 
precisa dar fim à hegemonia eurocêntrica, cedendo espaço para que os indi-
víduos negros tenham suas tradições culturais de matriz africana, respeitadas 
e debatidas de forma antidiscriminatória, desfazendo noções de inferioridade/ 
superioridade, que atingem padrões estéticos tão valorizados na sociedade 
pós-moderna 

Esse cenário possibilita a inserção de uma lógica pedagógica progressista, 
capaz de ampliar as vivências cotidianas a partir do estreitamento das relações 
entre escola e sociedade, permitindo a apropriação de: “saberes sobre a popu-
lação negra em uma sociedade caracterizada pela diversidade racial, cultural 
e biológica, cujos significados inventados socialmente deram origem a precon-
ceitos, estereótipos e discriminações” (OLIVEIRA, 2006, p.49).

A abordagem educativa progressista implica uma educação problemati-
zadora para a compreensão do real, entendendo o indivíduo como construtor 
de sua própria história em busca da transformação social. Por isso, pensa-se 



 

em práticas pedagógicas críticas, reflexivas e transformadoras, capazes de 
desmistificar e questionar com os alunos “a cultura dominante, valorizando a 
linguagem e a cultura destes, criando condições para que cada um deles analise 
seu contexto e produza cultura” (BEHRENS, 2005, p.73).

 A partir dessa perspectiva, o educando constitui-se como foco da ação 
educativa, envolvido em investigações e discussões coletivas na busca pela 
produção do conhecimento. A prática social é o ponto culminante do processo 
educativo, visto que a produção do conhecimento sugere reflexão crítica sobre 
a ação e a favor dela (Ibidem).

Nesse contexto, o professor pode, desde que instrumentalizado, desempe-
nhar a importante e fundamental tarefa de desmistificar as visões estereotipadas 
e as ideologias racistas que os currículos escolares veiculam (SISS, 1999). E ainda, 
de acordo com Oliveira (2006), com estudos pautados em uma pedagogia pro-
gressista, amplia-se a compreensão sobre as relações de poder existentes entre 
todos os grupos humanos, proporcionando força ao tratamento da diversidade 
racial brasileira pela educação.

A interseção entre aspectos culturais e práticas pedagógicas pode ser 
enriquecida pela utilização de materiais que favoreçam o debate antirracista, 
especialmente por abordar características comumente desvalorizadas pela cul-
tura ocidental e que, muitas vezes são utilizadas para definir posições e lugares 
sociais, como é o caso do corpo e do cabelo dos indivíduos negros. 

 O trato pedagógico de padrões estéticos incorporados pela sociedade 
pode ser auxiliado por mecanismos que facilitem o debate a favor da descons-
trução de estereótipos direcionados à negritude, colaborando com a afirmação 
da identidade negra, principalmente durante a infância.



A diversidade etnicorracial não pode mais ser vista simplesmente como 
um entre outros desafios a ser superado pelos educadores, pois se constitui 
como uma responsabilidade social que exige dos cidadãos brasileiros uma to-
mada de posição perante os sujeitos da educação, capaz de valorizar tanto as 
semelhanças quanto as diferenças na garantia de um projeto educativo e social 
democrático (GOMES; SILVA, 2006). 





O preconceito racial pode ser combatido a partir de várias abordagens 
educativas na escola, seguindo uma lógica pedagógica progressista. É possível, 
por exemplo, articular todas as áreas do conhecimento, em um campo multi-
disciplinar, criando ferramentas que instiguem a reflexão etnicorracial nas aulas, 
originando debates sobre o racismo e a condição excludente relacionada à po-
pulação negra na sociedade brasileira, com o intuito de superar essas situações. 

Áreas do conhecimento como a História, a Geografia, as Artes e a Literatura 
são indicadas pela lei 10.639/03, como especialmente propícias para aborda-
gens consonantes com a luta antirracial. Não obstante, a Língua Portuguesa, as 
Ciências, a Educação Física e a Matemática, embora não determinadas pela lei, 
possuem potencial para contribuir com a não-proliferação de ideologias discri-
minatórias relacionadas às questões raciais, partindo-se de uma compreensão 
interdisciplinar sobre os conhecimentos. 

Contudo, aqui será enfocada a Literatura voltada às crianças na faixa etá-
ria compreendida entre 6 e 10 anos, por isso denominada Literatura Infantil, 
como uma importante ferramenta de abordagem para as questões raciais no 
espaço escolar. Esta área do conhecimento se apresenta como um rico recurso 
de apoio ao processo de desenvolvimento infantil, pois, como sinaliza Heloísa 
Pires Lima (2005), favorece o processo de construção de entendimentos sobre 
a sociedade, ao mesmo tempo em que trabalha com a formação de conceitos, 
mexe com ideias e emoções. O reconhecimento da importância dos debates 
pautados a partir desse tipo de texto deve compor as práticas educativas, 
considerando-se que:

O texto literário é um espaço plural, aglutinador de várias leituras e análises, local 
privilegiado de produção e reprodução simbólica de sentidos e, desse modo, 
fonte que pode colaborar para a enunciação ou para o apagamento de identida-
des. Constituídos a partir de tempos/espaços históricos, trazem as marcas desses 
elementos, amalgamadas com o pensar, o sentir, o saber e o fazer dos homens 
“escritos” da época, sob a ótica dos escreventes (PESSANHA; BRITO, 2007, p.136).

Assim, partindo-se de livros desta linha, podem ser forjados debates an-
tirracistas que favorecerão a elevação da autoestima dos alunos negros, assim 
como o respeito e a valorização da identidade e cultura afrobrasileiras por 
aqueles que a ela não pertencem. Para isso, o professor precisará dispor de visão 
crítica na análise do material que será utilizado nesse movimento, na busca por 
textos que não reforcem o preconceito racial - que em muitas ocasiões aparece 



 

camuflado na literatura que se destina ao público infanto-juvenil -, visto que “o 
contato com material pedagógico displicente com a diversidade racial colabora 
para estruturar em todos os /as alunos/as uma falsa ideia de superioridade racial 
branca e de inferioridade negra” (CAVALLEIRO; 2001; p.154). 

 Sendo assim, o texto literário que se almeja trabalhar compreende a 
afirmação e exaltação dos indivíduos negros, contrariando as constantes estig-
matizações e vislumbre de eugenia, aspectos comuns em livros que retratam 
personagens negros, pois “o discurso literário brasileiro, em consonância com 
várias cadeias discursivas, tais quais os discursos político, o religioso, o medicinal 
e outros, traz em seu bojo uma gama de estereótipos do negro” (PESSANHA; 
BRITO; 2007; p.142).

Atualmente, ainda é comum encontrarmos livros de histórias infantis pro-
pagando o ideário de supremacia dos indivíduos brancos em relação aos demais, 
reforçando estereótipos relacionados aos negros, através, principalmente, da 
supervalorizada cultura ocidental (RAMOS, 2009). Assim, são apresentados 
conceitos discriminatórios, através da linguagem verbal ou ilustrativa, que di-
fundem o preconceito racial e, muitas vezes, impedem que as crianças negras 
valorizem sua ancestralidade, passando a almejar o alcance da identidade 
branca, já que neste material “o ser negro está atrelado a um lugar imposto: o 
lugar de inferioridade, de menos inteligente, de menos capaz, de violento, de 
tribal” (SANTOS, 2001, p.99). 

Porém, devem ser reforçadas as responsabilidades da escola na busca 
pela superação de processos excludentes na sociedade. É seu dever manter 
preocupação com uma educação que questione e informe criticamente 
sobre as desigualdades raciais, os problemas relacionados ao preconceito 
e à discriminação racial, dando margem à transformação dessa organização 
social, que ainda não confere direitos à cidadania para muitos indivíduos 
negros:

No cotidiano escolar, a educação antirracista visa à erradicação do preconceito, 
das discriminações e de tratamentos diferenciados. Nela, estereótipos e ideias 
preconcebidas, estejam onde estiverem (meios de comunicação, materiais 
didático e de apoio, corpo discente, docente etc.), precisam ser duramente 
criticados e banidos. É um caminho que conduz à valorização da igualdade 
nas relações. E, para isso, o olhar crítico é a ferramenta mestra” (CAVALLEIRO, 
2001, p. 150).





Na tentativa de permitir à criança negra criar identificação com os per-
sonagens que aparecem nas histórias infantis, fazendo com que, através deles, 
estas se reconheçam e se localizem no espaço / tempo histórico, o professor 
comprometido com a temática antirracista deverá buscar por livros que exaltem 
a cultura negra, assim como sua história, ou aspectos referentes ao seu padrão 
de comportamento. 

Desta forma, o determinismo discriminatório, presente na Literatura – 
infantil ou não-, através da marginalização dos personagens afrodescendentes, 
que desde o período colonial são caricaturados, aparecendo “ora como um 
personagem rebelde, rude; ora submisso; às vezes com muito ritmo e musi-
calidade; às vezes um ser exótico, cheio de crenças estranhas; outras vezes 
não tão diferente, mas sim adaptado ao mundo do colonizador” (PESSANHA; 
BRITO; 2007; p.138), será substituído pela exaltação ao ser negro, visto que é 
invertido o esquema, onde “Ele (o negro) era o Outro, ou seja, aquele sobre o 
qual recaíam críticas ou defesas paternalísticas, dando voz ao Eu Negro, que 
tece a sua história e a de seu povo, sem deformações culturais e sem o véu de 
hipocrisia dos colonizadores” (Ibidem).

Dois aspectos devem ser considerados com relevância ao analisarmos as 
formas de negação das características negras, pois quase sempre são tratadas 
de forma bastante estereotipada, destacados como o não-belo que habita no 
indivíduo negro. São eles o corpo e o cabelo. Embora repletos de significação 
e memória para os afrodescendentes, esses elementos foram eleitos como 
principal instrumento de ataque e negação à cultura negra. Porém, acredita-se 
que é responsabilidade da educação “desenvolver uma pedagogia corporal que 
destaque a riqueza da cultura negra inscrita no corpo, nas técnicas corporais, 
nos estilos de penteados e nas vestimentas, as quais também são transmitidas 
oralmente” (GOMES, 2003, p.81).

É importante a escolha de livros que façam descrições desprovidas de 
caricaturas ou estigmas, e que favoreçam a compreensão da ancestralidade 
do afrobrasileiro, assim como sua história e cultura, visando “ressignificar e 
construir representações positivas sobre o negro, sua história, sua cultura, sua 
corporeidade e sua estética” (idem; ibidem).  Somente assim será possível o 
alcance de uma educação escolar antidiscriminatória, favorável à promoção da 
equidade a partir do seu interior.



 



Na atualidade, ainda é expressiva a condição de exclusão ocupada pela 
população negra, indicando que o preconceito racial ainda vive com força na 
sociedade brasileira, precisando ser debatido nos espaços formais de ensino, 
no intuito de reverter a condição de subalternização imposta aos indivíduos 
negros desde o fim do sistema escravista. 

Sendo assim, com a promulgação da Lei 10.639/03 constrói-se um cami-
nho para que a lógica do sistema seja alterada, tendo na Educação o principal 
aliado na reversão de estigmas e estereótipos excludentes, favorecendo o 
debate antirracista no interior das escolas, em prol da valorização de aspectos 
culturais com ancestralidade africana. Os apontamentos feitos pelas Diretrizes 
Curriculares, no âmbito da lei acima mencionada, determinam uma mudança 
de abordagem no trato das questões etnicorraciais nos espaços educativos, na 
medida em que se percebe o quanto nesses locais – que, em tese, deveriam 
desenvolver o respeito e a valorização das diferenças –, as práticas preconceitu-
osas e discriminatórias favorecem socialmente a perpetuação e a consolidação 
do racismo.

Por essa razão, a apropriação de saberes referentes à História e Cultura 
Africana e Afrobrasileira devem ser veiculadas por práticas progressistas, indica-
das como proposta de ação que favorece a transformação social, tão necessária 
à realidade brasileira ainda muito discriminatória, principalmente em relação 
à população afrodescendente. Estes precisam alcançar uma afirmação social, 
a qual perpassa pela recuperação da sua identidade etnicorracial e cultural. A 
função da escola é garantir acolhimento, respeito e valorização do ser negro, 
promovendo debates que contribuam para formação de uma ideologia igua-
litária, que aceite a diversidade, exaltando-a, e identificando aspectos que a 
caracterizam.

Contudo, acredita-se que essa tarefa de reconstrução social deve almejar 
a formação e a afirmação de conceitos e valores antidiscriminatórios, inter-
mediados por atividades escolares adequadas e pertinentes à desconstrução 
da ideologia racista presente na sociedade brasileira. Nesta lógica, cabe a ar-
ticulação pedagógica nas diferentes áreas do conhecimento, com a utilização 
de materiais facilitadores do debate que visa a valorização da cultura negra. 
Em especial, sugere-se a Literatura Infantil como área facilitadora para a abor-





dagem das questões etnicorraciais na infância, com o uso de livros eleitos e 
apresentados pelo professor sensível e comprometido com assuntos referentes 
à diversidade, raça / etnia e identidade negra, portanto, comprometido com a 
elevação cultural do ser negro, trabalhando favoravelmente para a desmistifi-
cação das visões estereotipadas, que há tempos geram opressão aos indivíduos 
de ancestralidade africana.

Com isso, pretende-se comprovar que uma educação antirracista é possível 
e que a lei 10.639/03 pode ser efetivada, sendo, inclusive, urgente que isso 
aconteça. Muitos são os caminhos capazes de favorecer esse fim, assim como 
não são poucos os aspectos que precisam ser trabalhados para que o pensa-
mento racista perca a sua força. Porém, é na esfera cultural que se observa as 
maiores formas de opressão atribuídas aos negros, possibilitando a naturalização 
de estigmas e estereótipos que acabam por massacrar a identidade e a auto 
estima desses indivíduos.

Somente com posicionamento político ideológico será alcançado o trato 
adequado para as questões que envolvem a valorização da cultura negra e a 
educação, almejando a promoção da igualdade racial, deixando de lado o 
pensamento tão difundido, que propaga as relações raciais no Brasil pautadas 
em na convivência harmoniosa e democrática, onde o maior problema aloja-se 
em questões socioeconômicas.

Resumo: Cabe à educação institucionalizada formal, prover e se dispor a buscar mecanismos e 
práticas que favoreçam a reversão da condição excludente - ao que se refere a aspectos culturais, 
sociais e econômicos -, na qual se encontram os indivíduos negros em comparação com os bran-
cos, iniciada no período escravista e vigente até os dias de hoje no Brasil. A Lei 10.639/03 e suas 
diretrizes surgem, na política educacional brasileira, fazendo referência a caminhos favoráveis à 
reversão deste quadro, oportunizando a busca por práticas pedagógicas progressistas que contribuam 
para a exaltação da cultura negra, combatendo estigmas e estereótipos socialmente construídos. O 
presente artigo tem como finalidade apontar uma proposta pedagógica que valorize a cultura negra 
no espaço escolar, desfazendo preconceitos que acabaram por negar e ocultar suas características 
tão vivas na sociedade brasileira.

Palavras-Chave: Lei 10.639/03, Cultura Negra, Práticas Pedagógicas Progressistas.

Abstract: It is institutionalized formal education, provide and be willing to seek mechanisms and 
practices that enable them to reverse the condition exclusionary - to respect the cultural, social and 



 

economic - in which individuals are black compared with white people, started during the slavery 
period and used until the present day in Brazil. Law 10.639/03 and its guidelines appear in the 
Brazilian educational policy, referring to ways in favor of reversing the situation, allowing the pursuit 
of progressive educational practices that contribute to uplifting the black culture, combating stigma 
and stereotypes are socially constructed. This article aims to point out an educational proposal that 
enhances black culture in school, eventually undoing prejudices that deny and hide their features 
so vivid in Brazilian society.

Keywords: Law 10.639/03, Black Culture, Pedagogical Practices Progressives.


BRASIL. Lei n° 10.639 “Que inclui no currículo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da 
temática – História e Cultura Afro – brasileira – e, dá outras providências”. Ministério da Educação. 
Brasília, 9 de janeiro de 2003.

BRASIL. Lei n° 9.394. Ministério da Educação, Brasília, 20 de dezembro de 1996.

BRASÍLIA. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e 
para o Ensino de História e Cultura Afro-Brasileira e Africana. Ministério da Educação, Distrito 
Federal, Outubro de 2004. 

BEHRENS, Marilda Aparecida. O Paradigma Emergente e a Prática Pedagógica. 2 ed. Curitiba, 
Vozes, 2005.

CAVALLEIRO, Eliane. “Educação anti-racista: compromisso indispensável para um mundo melhor”.  
In: CAVALLEIRO, Eliane. Racismo e Anti-Racismo na Educação: repensando nossa escola. 3 ed. 
São Paulo, Selo Negro, 2001, pp.141 - 160.

GOMES, Nilma L. Cultura negra e educação. Revista Brasileira de Educação, nº 23. Rio de Janeiro, 
Maio/Agosto 2003, pp.75 – 85.

GOMES, Nilma L; SILVA, Petronilha B. G. “O Desafio da Diversidade”. In: GOMES, Nilma L; SILVA, 
Petronilha B. G (orgs). Experiências étnico-culturais para a formação de professores. 2 ed. Belo 
Horizonte, Autêntica, 2006, pp. 13 -34. 

GONÇALVES. Maria Alice R. “Diversidade: a cultura afro-brasileira e a lei 10.639/03”. In: SOUZA, 
Maria Elena V. Relações Raciais no cotidiano escolar. Rio de Janeiro, Rovelle, 2009, pp. 91 – 106.

LIMA, Heloísa Pires. Personagens Negros: Um Breve Perfil na Literatura Infanto-Juvenil. 
In: MUNANGA, Kabengele (Org). Superando o Racismo na escola. 2ª ed. Brasília, Ministério 
da Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005, pp. 
101 – 116.

LIMA, Mônica. Enfrentando os desafios: a história da África e dos africanos no Brasil na nossa 
sala de aula. Rio de Janeiro. Disponível em: www.tvebrasil.com.br/salto. Acesso em: 04/04/2009.

MEC/SEPPIR. Plano Nacional de Implementação das Diretrizes Curriculares Nacionais para 
Educação das Relações Etnicorraciais e para o Ensino de História e Cultura Afrobrasileira e 
Africana. Brasília, 2008.

OLIVEIRA. Iolanda. “Raça, Currículo e Práxis Pedagógica”. Cadernos Penesb, nº 7. Niterói, EdUFF, 
pp.42-67, Nov. 2006.





PAIXÃO; Marcelo. Desigualdades Raciais no Estado do Rio de Janeiro: um panorama atra-
vés dos indicadores do Censo 2000. Disponível em: http://www.laeser.ie.ufrj.br.  Acesso em: 
12/11/2009.

PESSANHA; Marcia M. J; BRITO; Maria C.E. “A Literatura Brasileira e o Papel do Autor/Personagem 
Negros”. Cadernos Penesb, nº 7. Niterói, EdUFF, 2006, pp. 135 – 163, Nov. 2006.

RAMOS. Ângela Maria P. “Literatura infanto-juvenil e construção da identidade étnico-racial – uma 
possibilidade de aplicação da lei 10.639”. In: SOUZA, Maria Elena V. Relações Raciais no cotidiano 
escolar. Rio de Janeiro, Rovelle, 2009, p. 151 – 182.

SANTOS, Isabel. “A responsabilidade na escola na eliminação do preconceito racial: alguns cami-
nhos”. In: CAVALLEIRO, Eliane (Org). Racismo e anti-racismo na educação: repensando nossa 
escola. 3 ed. São Paulo, Selo Negro, 2001, pp. 97 – 114.

SISS, Ahyas. “A educação e os afro-brasileiros: algumas considerações”. In: GONÇALVES, Maria Alice 
R (org). Educação e Cultura: pensando em cidadania. Rio de Janeiro, Quartet, 1999, pp. 64-89.

UNESCO; MEC. Contribuição para Implementação da Lei 10.639/2003. Brasília, 2008.

Recebido em  18/11/2011
Aprovado em  04/03/2012


