
89

A Formação de Professores Indígenas em  
Escolas Guarani e Kaiowá de Mato Grosso do Sul: 
Uma Experiência a Partir da Ação  
Saberes Indígenas na Escola1

The Indigenous Teacher Training in Schools  
and Kaiowá Guarani of Mato Grosso do Sul:  
an Experience From the Indigenous Knowledge Action at School

Carlos Magno Naglis Vieira
Doutor em Educação. Professor e pesquisador 
do Programa de Pós-Graduação em Educação – 
Mestrado e Doutorado da Universidade Católica 
Dom Bosco/UCDB. Formador na Ação Saberes 
Indígenas na Escola MEC/SECADI.

Marcelo Casaro Nascimento
Biólogo. Mestre em Desenvolvimento Local 
pela UCDB. Professor do professor de Ciências 
Naturais no curso de magistério Povos do 
Pantanal, do Centro Estadual de Formação 
de Professores Indígenas – CEFPI/SEDMS. 
Formador na Ação Saberes Indígenas na Escola 
MEC/SECADI.

A formação continuada de professores na Educação Básica tem sido um 
dos focos das políticas públicas elaborada pelo Ministério da Educação/

MEC nos últimos anos. Desde a promulgação da Lei de Diretrizes e Bases da 
Educação/LDB 9.394/1996 e do Plano Nacional de Educação de 10.172/2001, 
documentos que definiram princípios para uma política de formação e de 
valorização do magistério, é possível identificar um crescimento de cursos e 
programas direcionados para a formação docente em todo o país.

1  As reflexões desse artigo foram apresentadas no VI Encontro de Políticas e Práticas de Formação 
de Professores e II Seminário da Associação Nacional de Política e Administração da Educação de 
MS na mesa Formação de professores e diversidade: desafios, perspectivas e práticas.

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



90

Essas formações são organizadas em diversos formatos e contextos para 
diferentes sujeitos e compreendem todo território nacional. Para o desenvolvi-
mento desses programas e cursos, o Ministério da Educação conta com a par-
ceria e a colaboração dos estados, do Distrito Federal e dos municípios na sua 
execução, e principalmente com a supervisão e a assessoria das Universidades.  

Entre as principais iniciativas de formação de professores, em desen-
volvimento, estão inúmeros cursos e programas como: o Plano Nacional de 
Formação de Professores da Educação Básica/PARFOR, o Pacto Nacional pela 
Alfabetização na Idade Certa/PNAIC, o Projovem Campo – Ensino e Pesquisa, 
a Escola da Terra, as Escolas Interculturais de Fronteiras, a Bolsa Permanência, 
o Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à Docência/PIBID, o Saberes 
Indígenas na Escola, entre outros. 

Nesse sentido, o interesse desse artigo é apresentar resultado de reflexões, 
ainda em desenvolvimento, das atividades de formação docente realizada pela 
Ação Saberes Indígenas na Escola/MEC/SECADI e do projeto de pesquisa “A re-
lação entre a formação de professores, os projetos políticos pedagógicos e a or-
ganização curricular em escolas indígenas Guarani e Kaiowá de Mato Grosso do 
Sul” que constitui um subprojeto de um Projeto maior intitulado FORMAÇÃO DE 
PROFESSORES INDÍGENAS GUARANI E KAIOWÁ EM MATO GROSSO DO SUL: 
relações entre territorialidade, processos próprios de aprendizagem e educação es-
colar submetido ao Observatório da Educação Escolar Indígena/CAPES/INEP/MEC. 

A Ação Saberes Indígenas na Escola/MEC/SECADI, instituído pela por-
taria 1.061 de 30 de outubro de 2013, é uma política estabelecida pelo 
Ministério da Educação/MEC e integrante do Programa Nacional dos Territórios 
Etnoeducacionais2, cujo os objetivos destinam a 

I - promover a formação continuada de professores da educação escolar indíge-
na, especialmente daqueles que atuam nos anos iniciais da educação básica nas 
escolas indígenas;
II - oferecer recursos didáticos e pedagógicos que atendam às especificidades da 
organização comunitária, do multilinguismo e da interculturalidade que funda-
mentam os projetos educativos nas comunidades indígenas;
III - oferecer subsídios à elaboração de currículos, definição de metodologias e 
processos de avaliação que atendam às especificidades dos processos de letra-
mento, numeramento e conhecimentos dos povos indígenas;

2  Decreto 6.861 de 27 de maio de 2009. 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



91

IV - fomentar pesquisas que resultem na elaboração de materiais didáticos e pa-
radidáticos em diversas linguagens, bilíngues e monolíngues, conforme a situação 
sociolinguística e de acordo com as especificidades da educação escolar indígena 
(BRASIL, 2013, p. 1-2). 

Como é possível observar, a Ação Saberes Indígenas na Escola que surgiu 
de uma demanda do Programa Nacional dos Territórios Etnoeducacionais, re-
afirma o compromisso e o respeito do MEC com a educação escolar indígena, 
tanto na educação básica quanto em nível superior. Pois, a principal atividade 
realizada por essa política é a formação continuada de professores indígenas, 
principalmente aqueles que estão em exercício nos anos iniciais da educação 
básica nas escolas indígenas. É importante ressaltar, ainda com base na portaria 
1.061/2013, que a Ação Saberes Indígenas na Escola obedecerá às diretrizes 
do Pacto Nacional pela Alfabetização na Idade Certa/PNAIC, podendo utilizar 
de ações complementares, de acordo com as especificidades da educação 
escolar indígena (BRASIL, 2013).

Em todo território nacional, a Ação Saberes Indígenas na Escola se divide 
em oito redes de trabalho e reúne inúmeras instituições de ensino superior 
pública e privada. O Mato Grosso do Sul corresponde a uma dessas redes na-
cionais. A rede MS, assim como é conhecida, iniciou suas atividades em 2013, 
e é composta por 04 universidades: Universidade Federal do Mato Grosso do 
Sul/UFMS, Universidade Católica Dom Bosco/UCDB, Universidade Estadual 
de Mato Grosso do Sul/UEMS e Universidade Federal da Grande Dourados/
UFGD, todos coordenados pela UFMS. No estado, a política de formação con-
tinuada de professores indígenas compreende os Territórios Etnoeducacionais 
Povos do Pantanal e Cone Sul e atende os povos indígenas da etnia Guarani e 
Kaiowá, Terena, Kadiwéu, Guató, Kiniquinau e Ofaié. 

Os Guarani e Kaiowá em Mato Grosso do Sul 

O Mato Grosso do Sul é um território que possui uma grande di-
versidade demográfica e cultural3. Dentre os segmentos populacionais do 
Estado, destacam os povos indígenas com a segunda maior população do 

3  O Mato Grosso do Sul possuem populações de origem de migrações nacionais (mineiros, 
cearenses, baianos, paulistas, catarinenses e gaúchos) e internacionais vindo da Europa, Ásia e 
Oriente Médio, além de países fronteiriços como Paraguai e Bolívia. Também fazem parte desse 
cenário étnico grupos afrodescendentes. 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



92

país, onde apresentam um contingente indígena de aproximadamente 72 
mil pessoas vivendo em Terras Indígenas, segundo os dados do IBGE/2010, 
organizados em 8 etnias indígenas, sendo: os Kaiowá e Guarani (habitam 
a região sul do Mato Grosso do Sul), os Terena (sediados na região centro-
-oeste do Estado), os Kadiwéu (localizados no extremo oeste da região, na 
maior área indígena fora da Amazônia Legal, suas terras estendem entre 
os município de Bodoquena e Porto Murtinho), os Guató (antigos povos 
pescadores das margens do rio Paraguai, sediados no extremo norte do 
Mato Grosso do Sul, fronteira Brasil/Bolívia), os Ofaié (localizados na re-
gião de extremo sul do Estado), os Kinikinau (localizados no extremo oeste 
do Estado, mais precisamente na Reserva Indígena Kadiwéu) e os Atikum 
(oriundos de Pernambuco, na primeira metade do século passado, são se-
diados atualmente no centro-oeste do Estado mais notadamente na Terra 
indígena Terena de Nioaque/MS). Segundo Nascimento, Brand e Aguilera 
Urquiza (2011), 

com exceção dos Kadiwéu, os demais vivem em contextos marcados pela perda 
territorial e correspondente confinamento em terras reduzidas, com os recursos 
naturais profundamente comprometidos, os quais não oferecem mais condições 
para a sua sustentabilidade (p.18). 

Analisando o cenário indígena do Mato Grosso do Sul identificamos uma 
forte presença e influência da colonialidade, principalmente pelo fato de pro-
vocar um padrão de controle, hierarquização e classificação dessa população 
(QUIJANO, 2005). De acordo com os estudos de Vieira (2015) estamos dian-
te de um estado em que a colonialidade estimula e reproduz um discurso 
carregado de estereótipos e intenso preconceito e discriminação aos povos 
indígenas. 

O povo Guarani e Kaiowá encontra-se espalhado em pequenos grupos 
pelo território nacional e demais países da América do Sul. No Paraguai, 
país que faz fronteira com o Mato Grosso do Sul, os Guarani são conhecidos 
como Xiripá ou Avá e os Kaiowá como Pai – Tavyterã. Já no Brasil, os índios 
Guarani estão distribuídos em três subgrupos: Ñandeva, Mbya e Kaiowá com 
um pouco de 50 mil pessoas. Grande parte dessa parcela se localiza no 
estado de Mato Grosso do Sul. De acordo com os estudos de Brand (1997) 
em Mato Grosso do Sul os Nhandeva (ou Ñandeva) são os únicos que se 
autodenominam Guarani.

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



93

Historicamente, os Kaiowá e Guarani ocupavam, tradicionalmente, um 
amplo território, na região sul do atual estado de Mato Grosso do Sul, situado 
entre o rio Apa (Bela Vista), Serra de Maracaju, rio Brilhante, rio Ivinhema, rio 
Paraná, rio Iguatemi e fronteira com o Paraguai. Preferiam estabelecer suas 
aldeias em áreas de mata e próximas a bons cursos de água. A aldeia, para 
o povo Guarani, é o espaço para a continuidade do seu modo de ser. Cada 
aldeia era composta por

um complexo de casas , roças e matas, mantém historicamente características 
muito semelhantes especialmente no que se refere à distribuição e à quantidade 
de famílias , organização sócio-econômica-política-religiosa. Uma aldeia podia 
estar composta por uma ou várias famílias extensas. (BRAND, 1998 p. 24). 

Encontram-se distribuídos no Mato Grosso do Sul em oito reservas 
históricas, e outras áreas retomadas a partir dos anos de 1980, totalizando 22 
Terras Indígenas (TI). Dentre esse grupo merecem destaque, na região do Mato 
Grosso do Sul, as Terras Indígenas de Dourados, Amambaí e Caarapó que jun-
tas atingem a maior densidade demográfica por hectares. 

A principal característica histórica do povo Guarani e Kaiowá, em nosso 
Estado, é o seu “esparramo4” onde os índios Kaiowá e Guarani sofreram com 
inúmeras consequência, sendo a perda da terra, a destruição das aldeias e a 
desarticulação das famílias extensas e o confinamento5 em áreas de terra que 
não permitem mais a produção suficiente de alimentos, com as tecnologias 
disponíveis. A progressiva perda territorial para as frentes de colonização que 
adentraram os territórios indígenas tradicionais e a demarcação das Reservas 
Indígenas pelo Serviço de Proteção aos Índios (SPI) provocou superpopulação, 
considerando-se o modo específico de vida e as relações que tradicionalmente 
esses indígenas mantêm com a natureza. Os recursos naturais estão profun-
damente comprometidos, não oferecendo mais as mínimas condições para 
a sobrevivência dessas coletividades. Entre outros problemas, constatamos, 

4  O termo esparramo, segundo Brand, foi amplamente empregado pelos informantes indígenas 
para caracterizar o processo de destruição das aldeias e o desmantelamento das famílias extensas 
em função do desmatamento. É o processo de dispersão que precede o confinamento no interior 
das reservas (BRAND, 2001, p.82).

5  Segundo Brand (1997), o confinamento dos Kaiowá e Guarani deu-se por diferentes fatores, 
em especial, em decorrência da perda de seus territórios tradicionais, provocando a falta de 
condições para manterem seu modo – de - ser nos tekoha (aldeias) tradicionais, fazendo com que 
se aglutinassem dentro das reservas instaladas pelo SPI.

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



94

ainda, entre os Guarani e Kaiowá, na atualidade, a incidência do alcoolismo, 
a prostituição, a violência interna e os suicídios6 (NASCIMENTO, AGUILERA 
URQUIZA, VIEIRA, 2011).

Os Guarani e Kaiowá são marcados por constantes invasões das frentes 
não-indígenas de ocupação e o confinamento de seus territórios. Segundo 
os estudos de Brand (1997; 2011) e Nascimento, Aguilera Urquiza e Vieira 
(2011) as primeiras frentes não - indígenas adentraram no território Guarani 
e Kaiowá, a partir da década de 1880, com a instalação da Companhia Matte 
Laranjeira, e logo depois, com a nova política desenvolvimentista criada pelo 
presidente Getúlio Vargas, na década de 1930, denominada de “Marcha para 
o Oeste”, o qual resultou na criação da Colônia Agrícola Nacional de Dourado 
– CAND. Com a chegada dos novos colonizadores, no final da década de 60 
impulsionou um grande crescimento populacional na região e a instalação 
de empreendimentos agropecuários no Estado, notadamente nos espaços que 
abrigavam a população Guarani e Kaiowá, o que caracterizou de confinamen-
to (BRAND, 1997). 

Para o povo Kaiowá e Guarani a perda do território não significou apenas 
o deslocamento geográfico e a perda da terra, pois a vida dentro das Reserva 
impôs grandes transformações principalmente na sua relação com o território 
tradicional. Devido a todos esses fatores provocados pela alteração no territó-
rio, os indígenas foram obrigados a disputar os lotes cada vez mais reduzido 
dentro das próprias Reservas (BRAND, 1997), (VIEIRA, 2008), (NASCIMENTO, 
AGUILERA URQUIZA, VIEIRA, 2011).

Em análise, muitos dos problemas presentes nas aldeias Kaiowá e Guarani 
tem-se refletido na organização social, isto é, no seu “modo de ser”. Por conta 
desse processo histórico desfavorável, surgem sérias dificuldades, que preocu-
pam, como por exemplo, o alcoolismo, o alto índice de desnutrição, a pros-
tituição, a tuberculose, o suicídio, a violência interna, a sobreposição de lide-
ranças nas aldeias, a reordenação da organização familiar, a substituição das 
práticas religiosas tradicionais pelas crenças das religiosas neo-pentecostais. 
Outro problema enfrentado pelos índios em consequência da perda da terra 
é a grande procura de trabalho nas usinas de álcool da região por jovens adul-

6 Entre os anos de 1980 a 1999 foram constatados um total de 384 casos de suicídios entre os 
Kaiowá e Guarani, localizados na região da Grande Dourados, no MS (Cf. BRAND, 1997).

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



95

tos casados ou solteiros, isso tem provocado ausências por longo período da 
aldeia o que está comprometendo o seu papel na organização social do grupo 
(BRAND, 1997), (VIEIRA, 2008).

Situando a Educação Escolar Indígena no Mato Grosso do Sul

A educação escolar indígena no estado de Mato Grosso do Sul teve um 
significativo desenvolvimento após a constituição de 1988, ou seja, a partir 
da década de 90, através do Decreto nº 26/91 sancionado pelo Presidente 
da República atribuindo ao Ministério da Educação jurisdição para coorde-
nar ações referentes à educação indígena, ações estas que até então eram 
administradas pela Fundação Nacional do Índio – FUNAI (NASCIMENTO, 
AGUILERA URQUIZA, 2010). 

Visando atender as determinações do Decreto nº 26/91 o Estado do Mato 
Grosso do Sul, através da Secretaria e o Conselho Estadual de Educação cria 
e/ou aprova instrumentos específicos que possibilitam sistematizar e colocar 
em prática a educação escolar indígena diferenciada e especifica, tais como: 
a Deliberação CEE/ MS nº 4324/95 que aprova o Documento de Diretrizes 
Gerais/ Educação Escolar Indígena e acompanhado do parecer CEE/MS nº. 
201/95; a Resolução/SED nº 1061, constituindo o Núcleo de Educação Escolar 
Indígena; a Deliberação CEE/MS nº 6767 de 25 de julho de 2002, onde sua 
maior contribuição foi criar no âmbito do Estado às categorias de escola indí-
gena e professor indígena.

Com base nos estudos de Nascimento e Aguilera Urquiza (2010)

Vale destacar que apesar da morosidade do Conselho Estadual, as discussões e 
o processo de construção de autonomia com relação às escolas nas aldeias era 
bastante intenso o que leva a experiências de diálogo que ao mesmo tempo em 
que faziam a desconstrução do modelo ocidental cristalizado pelo projeto de 
colonização, abriam espaços para a descoberta de novas expectativas de futuro, 
do tomar a escola com as próprias mãos. O texto das Diretrizes/MS foi, para a 
época, bastante ousado o que, fazendo aqui uma inferência apressada, levou ao 
arrefecimento alguns anos depois, pelo próprio poder público (p. 47). 

Mesmo diante de tensões e conflitos, a Secretaria Estadual de Educação 
em parceria com os Municípios, Universidades, FUNAI e algumas organizações 
não – governamentais levaram e têm levado a efeito algumas ações atenden-

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



96

do, principalmente, reivindicações da organização dos professores, dentre elas 
a formação continuada de professores indígena. De acordo com Nascimento 
e Aguilera Urquiza (2010), as primeiras experiências de formação diferenciada 
e específica para professores indígenas no Mato Grosso do Sul iniciaram na 
década de1990 com os indígenas das etnias Terena e Guarani/Kaiowá. Nesse 
período foram organizados o Curso de Formação e Habilitação de Professores 
de 1ª a 4ª Série do 1º Grau para o contexto Indígena (1994-1996), especifi-
camente para professores Terena, e anos depois, o Curso Normal em Nível 
Médio - Formação de Professores Guarani/Kaiowá, denominado como Projeto 
ARA VERÁ (1999). 

No Mato Grosso do Sul, além do curso em nível médio para professores 
indígenas Guarani e Kaiowá, a Secretaria Estadual de Educação/SED-MS criou 
em 2007 o curso Povos do Pantanal para atender os professores indígenas 
das etnias Terena, Kadiwéu, Guató, Kiniquinau e Ofaié. É importante registrar 
que o estado também possui formação diferenciada para professores indígena 
em nível superior, por meio dos cursos de Licenciatura Intercultural indígena 
Teko Arandu, criado em 2006, na Universidade Federal da Grande Dourados 
/UFGD e a Licenciatura indígena Povos do Pantanal, instituída em 2007, na 
Universidade Federal de Mato Grosso do Sul/UFMS, Campus de Aquidauana. 
Em ambas as licenciaturas interculturais há presença de professores indígenas 
concursados e contratado no quadro pedagógico.  

Analisando a estrutura curricular dos cursos de formação de professores 
indígenas, tanto em nível médio e superior, observamos que sua estrutura cur-
ricular está pautada em eixos temáticos como: bilinguismo, interculturalidade, 
educação indígena, território/territorialidade, sustentabilidade e saberes indí-
genas ou tradicionais. 

Diante desses eixos que norteiam os cursos de formação de professores 
indígenas, entendemos que o grande desafio da formação desses professores 
no Mato Grosso do Sul é a tradução desse conhecimento para os estudantes 
indígenas, principalmente os saberes ocidentais que são ministrados em língua 
portuguesa. Amparado nos estudos de Nascimento e Aguilera Urquiza (2010) 
observamos 

Traduzir teoricamente estes momentos de formação parece ser, ainda, o grande 
desafio epistemológico para quem aposta numa pedagogia intercultural. Entre 
tantas outras “aprendizagens” acontecidas nestes cursos as mais significantes pa-

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



97

recem ser: - a instrumentalização metodológica e cognitiva para uma perma-
nente necessidade de investigação, de elaboração, de sistematização de novos 
conteúdos; o desejo de estar realizando a antropologia de si mesmos, de seu 
povo; a atitude de ressignificar os chamados conteúdos universais (cristalizados 
pela cultura escolar ocidental); a autonomia para a elaboração e invenção de 
projetos pedagógicos e materiais didáticos próprios, particularizados: reinventan-
do a didática. Aqui estão os grandes desafios da prática da interculturalidade e a 
formação de professores indígenas no Estado (p.53). 

A formação de professores indígenas Guarani e Kaiowá  
e a Ação Saberes Indígenas na escola: descrevendo breves experiências

Como já mencionado em linhas anteriores, a rede de Mato Grosso do Sul 
que integra a Ação Saberes Indígenas na Escola é composta de quatro núcleos, 
sendo o da Universidade Federal de Mato Grosso do Sul/UFMS, Universidade 
Católica Dom Bosco/UCDB, Universidade Estadual de Mato Grosso do Sul/
UEMS e Universidade Federal da Grande Dourados/UFGD, todos coordena-
dos pela UFMS. Assim, para dar conta do objetivo proposto, fez se necessário 
voltar os nossos olhares e principalmente nossa atenção para as atividades de 
formação que estão sendo desenvolvidas em apenas um núcleo. 

Por esse motivo, optamos por descrever as experiências vivenciadas e 
aprendidas no núcleo da Universidade Católica Dom Bosco/UCDB. O nú-
cleo da UCDB, coordenado pela professora Doutora Adir Casaro Nascimento, 
atende dois municípios do estado de Mato Grosso do Sul, sendo responsável 
pelas formações em três aldeias indígenas Guarani/Kaiowá: a aldeia indígena 
Taquapery, município de Coronel Sapucaia/MS e as aldeias indígenas Guaimbé 
e Rancho Jacaré, município de Laguna Carapã/MS. 

As formações realizadas até o momento pelo núcleo sempre tiveram 
como foco norteador as temáticas que envolvem a Ação Saberes Indígenas 
na Escola: letramento, numeramento, processo próprios de aprendizagens e 
a produção de material didático específico e diferenciado. Essas formações, 
principalmente entre os anos de 2013 e 2014, foram realizadas em dois mo-
mentos: primeiro no âmbito geral da Rede MS envolvendo todos os profes-
sores responsáveis pelas formações nos municípios e segundo no âmbito local 
das comunidades indígenas. 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



98

O diálogo com os professores indígenas foi importante para o direciona-
mento das formações, principalmente no âmbito das escolas indígenas, onde 
todos os envolvidos na Ação se faziam presentes. Embora cada formador tives-
se a sua particularidade, a orientação teórica metodológica das formações teve 
sempre como base o trabalho de pesquisa como ação didática e de produção 
de novos conhecimentos como conteúdos escolares; a bricolagem e o diálogo 
como metodologias de ensino e a noção de sistemas abertos de planejamento, 
a valorização do sistema oral de produção de conhecimentos, bem como a 
preocupação de trabalhar língua, cultura e tradição como sistemas e processos 
resistentes, porém dinâmicos. 

As formações realizadas nas comunidades indígenas sempre ocorreram 
nas escolas indígenas das respectivas aldeias indígenas e envolviam todos os 
funcionários da escola, inclusive aqueles que por alguma razão não podiam 
participar da Ação, destacamos os bolsistas do PIBID/Diversidade e dos demais 
programas de formação de professores do MEC. Nas quatro escolas que o 
núcleo da UCDB desenvolve o projeto, também estiveram sempre presentes 
os professores não-indígenas que atuam nas instituições, principalmente os 
docentes do 6° ao 9° ano. Fizemos o convite e a abrimos a oportunidade de 
participação por entendermos que esta é uma ação cujos princípios devem 
ser transversais a toda a ação das escolas e que, em especial, os princípios 
epistemológicos, metodológicos e pedagógicos do bilinguismo e da intercultu-
ralidade deve orientar a ação coletiva do contexto escolar. Temos que destacar 
o compromisso e parceria das prefeituras de Coronel Sapucaia e de Laguna 
Carapã que sempre se fizeram presentes, não só com a logística e a infraes-
trutura, mas participando ativamente das formações o que tem ampliado e 
facilitado o diálogo entre a gestão administrativa e pedagógica da escola e as 
secretarias. 

Durante as formações locais as categorias conceituais que orientaram 
os estudos foram: interculturalidade, bilinguismo, saberes indígenas/saberes 
locais/tradicionais e saberes ocidentais/científicos, letramento, numeramento, 
temas e palavras geradoras, etnomatemática, educação diferenciada, modos 
próprios de aprendizagem, escola e professor/a indígena, planejamento dife-
renciado, prática social, entre outras. Para o desenvolvimento desses estudos, 
amparado no campo da Antropologia, da Linguística e da Educação, se fez ne-
cessário a leitura de autores como: Vera Maria Candau, Reinaldo Matias Fleuri, 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



99

Catherine Walsh, Antonella Imperatriz Tassinari, Manuela Carneiro da Cunha, 
Judite Albuquerque, Eunice Dias de Paula, Bartomeu Meliá, Wilmar D´Angelis, 
Maria Aparecida Bergamaschi, entre outros. Além dos estudos mencionados, 
foram utilizados textos produzidos por professores indígenas e não indígenas 
de Mato Grosso do Sul, tais como: Eliel Benites, Claudemiro Pereira Lescano, 
Enoque Batista, Adir Casaro Nascimento, Antônio Hilário Aguilera Urquiza, 
Beatriz dos Santos Landa, Carlos Magno Naglis Vieira, Veronice Rossato e ou-
tros. 

Foi nas formações realizadas nas aldeias que o Ação Saberes Indígenas 
na Escola conseguiu alcançar seus objetivos, principalmente no que se refere 
aos saberes tradicionais indígenas, a prática pedagógica, a desconstrução de 
conteúdos hegemônicos que ainda circulam pelos currículos das escolas indí-
genas, a presença do bilinguismo no espaço escolar e os pilares fundamentais 
da educação escolar indígena. Essa afirmação se faz presente nas falas dos 
professores indígenas.

Os mais velhos não vem até a escola. É preciso fazer pesquisa e ir em busca do 
conhecimento. Conversar com os mais velhos nos momentos certos... Não é 
toda a hora que pode falar, não é toda a hora que pode ensinar... As vezes falta 
o espaço na aldeia, o lugar sagrado (Adelia Martins, professora indígena na aldeia 
Taquapery – Coronel Sapucaia/MS, cursista na Ação Saberes indígenas, 24 de 
julho de 2014).

A Educação Escolar Indígena só será indígena se compreender a educação gua-
rani. Se nos professores mergulhar no nosso conhecimento, saberes e na nos-
sa cosmovisão. Precisamos entender esse campo do saber guarani. O mundo 
vasto do guarani para depois entender a educação escolar. Quando o espaço 
escolar tornou se espaço do guarani. É uma espinha construir uma escola in-
dígena (Claudemiro Pereira Lescano, professor indígena na aldeia Taquapery 
– Coronel Sapucaia/MS, pesquisador indígena na Ação Saberes indígenas, 24 
de julho de 2014). 

Foi possível também perceber uma “reafirmação” da identidade indíge-
na de professor Guarani, fato que pode ser observado durante a elaboração 
do material didático. Em cada município atendido pelo núcleo está sendo 
desenvolvido um material didático que atende a necessidade local e étnica 
das populações indígenas Guarani e Kaiowá. A elaboração desse material tem 
proporcionado inúmeras reflexões por parte dos professores indígenas, princi-
palmente com relação aos saberes indígenas. 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



100

todos nós professores temos a alma kaiowá dentro de nós. O conhecimento indí-
gena está dentro de nós. A alma guarani dentro de vocês, eu tenho. Se você não 
acreditar no calendário como alma guarani, não tem sentido fazer (Enoque Ba-
tista, diretor da escola na aldeia Taquapery – Coronel Sapucaia/MS, pesquisador 
indígena na Ação Saberes Indígena na Escola, 01 de outubro de 2015). 

A conquista do direito (Constituição de 1988 e seus desdobramentos 
nas diversas áreas) do uso de suas línguas maternas, dos processos próprios de 
aprendizagens, à recuperação de seus territórios, de suas histórias, da reafir-
mação de suas identidades étnicas e a valorização de suas ciências/saberes co-
loca sobre a mesa a necessidade de problematizar e/ou evidenciar o potencial 
que as ciências tradicionais/indígenas têm para continuar produzindo os seus 
conhecimentos bem como o potencial como fonte de renovação da ciência 
do ocidente pós-colonial. Nesta perspectiva, entendemos que a elaboração de 
um material didático que contemple as relações entre os saberes indígenas e 
a contemporaneidade nos remete à complicada questão de fazer o enfrenta-
mento epistemológico e metodológico entre o tradicional/ancestral/local e o 
moderno/universal.

Isso faz emergir um amplo debate que aprofunde a necessidade e a im-
portância do diálogo de saberes e, sobretudo, o lugar do saberes indígenas/
ancestrais na contemporaneidade. Perguntas como: o que são saberes tradi-
cionais/indígenas ou ancestrais, bem como por onde circulam, como se atuali-
zam ou se ressignificam, como são produzidos e transmitidos ou ainda, como 
se infiltram (ou não) nos outros saberes da contemporaneidade, parecem per-
tinentes.

Para a elaboração do material didático se fez necessário inúmeras reu-
niões de formação com os professores das escolas para chegar a um produto 
desejado e aprovado por todos.

Neste sentido, os professores indígenas da Aldeia Taquapery/município 
de Coronel Sapucaia decidiram pela elaboração do calendário tradicional 
Guarani, o que tem exigido muito trabalho de pesquisa e estudos da cosmo-
visão guarani para a produção do material. Elaborado em guarani, exige um 
aprofundamento e domínio do professor nas noções de tempo e espaço, bem 
como da transcendência e espiritualidade que envolve a relação homem – na-
tureza fundada em outra leitura de mundo que não o dos saberes ocidentais. 
Embora tenha uma grande complexidade, esta complexidade pode ser tradu-

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



101

zida e trabalhada pedagogicamente em todos os níveis de ensino, a depender 
da competência do professor. O fato de o Calendário estar sendo elaborado 
pelo coletivo da escola (todos participam, por meio de grupos temáticos) tem 
sido uma oportunidade de formação tendo em vista esta complexidade. Esta 
tem sido uma experiência enriquecedora, não só para os educadores da es-
cola, mas também para nós do Núcleo e o pessoal da Secretaria que estamos 
tendo a oportunidade de conhecer um pouco mais o mundo de sentidos e 
significados Guarani e Kaiowá. 

Nas aldeias Guaimbé e Rancho Jacaré/município de Laguna Carapã a 
opção foi pela produção de jogos pedagógicos para a alfabetização e numera-
mento. Há aqui um grande desafio, pois em geral, os modelos que conhecem 
foram produzidos em língua portuguesa, cujo sistema linguístico está alicerça-
do em outros fonemas e grafemas, bem como, na maioria dos casos em mé-
todos tradicionais de alfabetização, por isso a necessidade de uma assessoria 
no que se refere a uma norma linguística que possibilite passar da língua oral 
( uso dominante)  para da língua guarani escrita. Outro desafio é de elaborar 
jogos que não estejam atrelados a modelos de cartilhas (predefinidos, passo 
a passo...) e que permitam a participação dos alunos na composição do con-
teúdo e abra um espaço para a bricolagem, enquanto procedimento didático 
na escola, o que está muito próximo dos processos próprios de aprendizagem 
dos guarani.

A que se destacar a influência que estes estudos, pesquisas, reflexões 
em grupos, a elaboração do material tem exercido no contexto das relações 
pedagógicas. Além de despertar nos professores a observação de suas próprias 
ações pedagógicas e perceber a presença da pedagogia guarani no cotidiano 
das aulas, o material em construção, tem sido experimentado durante as aulas 
o que tem servido de avaliação e revisão do material.

A decisão pela elaboração de um só tipo de material foi bem vista, pois 
evita a dispersão e possibilita o aprofundamento de questões que envolvem 
estes recursos. A proposta é que estes produtos (calendário guarani e jogos 
pedagógicos) sejam publicados para serem usados em todas as escolas do et-
noterritorio do Cone Sul, bem como, as escolas destas aldeias devem receber 
materiais produzidos por outros núcleos da rede, em especial, os de fonte 
Guarani e Kaiowá.

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



102

Além dos materiais didáticos é possível perceber nas escolas um interesse 
e um envolvimento maior dos professores com relação às questões que envol-
vem o bilinguismo, o numeramento e principalmente os saberes indígenas. 
Isso é presenciado nas ações em que cada escola tem procurado desenvolver 
no seu dia-a-dia. 

A escola indígena da aldeia Rancho Jacaré do município de Laguna 
Carapã tem procurado reunir os mais velhos da aldeia para uma conversa en-
tre os professores e alguns estudantes. Essas reuniões ocorrem semanalmente, 
ou a cada quinze dias, sempre no período noturno ou no final da tarde. Ainda 
nessa mesma escola, é possível perceber que o envolvimento dos professores 
não indígenas com os estudos desenvolvidos e as conversas realizadas os mais 
antigos da comunidade tem proporcionado a eles um deslocamento do olhar 
pedagógico e principalmente a ressignificação, a construção e a invenção de 
outras pedagogias (ARROYO, 2014). De acordo com o autor, esse processo 
acaba ocorrendo a partir do momento em que os professores se “reencontram 
com os sujeitos da própria ação educativa” (p. 28).

Na escola indígena da aldeia Taquapery, município de Coronel Sapucaia, 
a direção e os professores decidiram em parceria com a Secretaria de Educação 
realizar semanalmente, às segundas-feiras, uma aula diferenciada, ou como 
denominam aula coletiva. Nessa aula todos os estudantes indígenas saem da 
sala de aula, vão para a quadra de esporte da escola e são debatidos e apre-
sentados pelos professores indígenas e convidados especiais (rezadores, mes-
tres tradicionais, professores de outras comunidades) conteúdos referentes ao 
conhecimento indígena. De acordo com a direção da escola a aula diferencia-
da está proporcionando aos professores indígenas e não indígenas um tempo 
maior de dedicação para a pesquisa e debates coletivos sobre a temática pes-
quisada e também a prática pedagógica. 

Resumo: O artigo é resultado de reflexões, ainda em desenvolvimento, vinculado ao grupo de 
pesquisa/CNPq – Educação e Interculturalidade, do Programa de Pós-Graduação em Educação – 
Mestrado e Doutorado da Universidade Católica Dom Bosco/UCDB. O texto tem como objetivo 
descrever as experiências dos autores no processo de formação de professores Guarani e Kaiowá 
na Ação Saberes Indígenas na Escola, mais especificamente no contexto das aldeias: Taquapery 
(município de Coronel Sapucaia), Guaimbé e Rancho Jacaré (município de Laguna Carapã). A 
Ação Saberes Indígenas na Escola é uma política estabelecida pelo Ministério da Educação e 
integrante do Programa Nacional dos Territórios Etnoeducacionais, cujo os objetivos principais 
são promover a formação continuada de professores que atuam na educação escolar indígena na 
educação básica e oferecer, por meio da produção de livros didáticos e paradidáticos, recursos 

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



103

didáticos e pedagógicos que atendam às especificidades da organização comunitária, do multilin-
guismo e da interculturalidade que fundamentam os projetos educativos nas comunidades indíge-
nas. No Mato Grosso do Sul a ação abrange os Territórios Etnoeducacionais Povos do Pantanal e 
Cone Sul, desenvolvida em rede, composta por 4 núcleos: UFMS, UCDB, UEMS e UFGD, todos 
coordenados pela UFMS.

Palavras-chave: Formação de professores indígenas; escolas indígenas; Guarani e Kaiowá; Ação 
Saberes Indígenas na Escola. 

Abstract: The article is the result of reflections, still under development, linked to the research 
group / CNPq - Education and Intercultural Aspects of the Program of Graduate Studies in 
Education - Master’s and Doctorate from the Catholic University Dom Bosco / UCDB. The text 
aims to describe the experiences of the authors in the formation of Guarani and Kaiowá teachers 
in Knowledge Indigenous Action at the school, specifically in the context of the villages: Taquapery 
(municipality of Coronel Sapucaia), Guaimbê and Ranch Alligator (municipality of Laguna Carapã 
). The Knowledge Indigenous Action at School is an established policy by the Ministry of Education 
and member of the National Program of Etnoeducacionais Territories, whose major objectives 
are to promote the continuing education of teachers who work in indigenous education in basic 
education and provide, through the production of textbooks and books, teaching resources and 
learning that meet specific community organization, multilingualism and intercultural underly-
ing educational projects in indigenous communities. In Mato Grosso do Sul action covers the 
Territories Etnoeducacionais Pantanal Peoples and Southern Cone, developed in network, consist-
ing of 4 sections: UFMS, UCDB, UEMS and UFGD, all coordinated by UFMS.

Keywords: Training of indigenous teachers; Indian schools; Guarani and Kaiowá; Indigenous 
Knowledge Action at School

Referências
ARROYO. Miguel G. Outros sujeitos, outras pedagogias. Petrópolis/RJ: Vozes, 2014.

BRAND, Antônio Jacó; O impacto da perda da terra sobre a tradição kaiowá/guarani: os difíceis ca-
minhos da Palavra. Tese (Doutorado em História). Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande 
do Sul - PUC/RS. Porto Alegre: 1997.

_______________; “Quando chegou esses que são os nossos contrarios” – a ocupação espacial e 
os processos de confinamento dos Kaiowá/Guarani no Mato Grosso do Sul. In: Multitemas. Campo 
Grande: UCDB. n..12, 1998.

BRASIL, MINISTÉRIO DA EDUCAÇÃO. Portaria nº 1.061 de 30 de outubro de 2013. Institui a 
Ação Saberes Indígenas na Escola.  Brasília, DF, 2013.

CONSTITUIÇÃO DA REPÚBLICA FEDERATIVA DO BRASIL. São Paulo: Saraiva 1997.

NASCIMENTO. Adir Casaro. AGUILERA URQUIZA, Antônio H. Currículo, diferenças e identida-
des: tendências da escola indígena Guarani e Kaiowá. Currículo sem Fronteiras, v. 10, p. 113-132, 
2010.

_______________; BRAND, Antônio; AGUILERA URQUIZA, Antônio Hilário (2011). 
Acadêmicos indígenas em Mato Grosso do sul: negociações entre saberes para a construção 
da autonomia. In: SISS, Ahyas [et al.] (orgs). Educação e debates etnicorraciais. Rio de Janeiro: 
Quartet: Leafro.

_______________; AGUILERA URQUIZA, Antônio Hilário; VIEIRA, Carlos Magno Naglis. A cos-
movisão e a representação das crianças indígenas Kaiowá e Guarani: o antes e depois da esco-

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016



104

larização In: Criança indígena: diversidade cultural, educação e representações sociais. Brasília: 
Liber, 2011. p. 21-44.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Edgardo 
(org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais: perspectivas latino-americanas. 
Buenos Aires: CLACSO, set. 2005. p. 107-130. (Colección Sur).

VIEIRA, Carlos Magno Naglis. “O que interessa saber de índio?”: um estudo a partir de manifes-
tações alunos de escolas de Campo Grande/MS sobre as populações indígenas do Mato Grosso 
do Sul. 2008. Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Católica Dom Bosco, Campo 
Grande.

_______________; A criança indígena no espaço escolar de Campo Grande/MS: identidade e 
diferença. 2015. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade Católica Dom Bosco, Campo 
Grande/MS.

Recebido em julho 2016

Aprovado em agosto 2016

InterMeio: revista do Programa de Pós-Graduação em Educação, Campo Grande, MS, v.21/22, n.42/44 p.89-104, 2015/2016


