
PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

244 

 
 

CAMPESINATO, MOVIMENTOS SOCIAIS POPULARES E A CONSTRUÇÃO 
DA HEGEMONIA: CONTRIBUIÇÕES DO PENSAMENTO DE GRAMSCI 

 

Guilherme Goretti Rodrigues 1, Dileno Dustan Lucas de Souza 2, Ramofly 

Bicalho 3 

 
Resumo: Este artigo tem por objetivo compreender o lugar do campesinato no 

processo revolucionário, tomando como reflexão o protagonismo dos 
movimentos sociais populares no contexto brasileiro. Para tanto, o pensamento 

filosófico, social, político-econômico e militante de Antônio Gramsci é essencial 
para refletirmos e analisarmos acerca das tarefas políticas e educativas da 

classe trabalhadora para a construção de outra hegemonia, de homens e 
mulheres de novo tipo, que configure na superação do capitalismo e 

consequente fim da exploração humana e de classe. Tais tarefas, como 
possibilidade histórica real, envolvem, no pensamento gramsciano, aspectos 

tais como a elevação da consciência crítica das massas populares, o papel dos 
intelectuais orgânicos e do partido. Apesar de considerar o protagonismo 

operário na condução do processo revolucionário, em condições historicamente 

situadas e determinadas (a Itália e a Europa no início do século XX), Gramsci 
não se abstém de analisar a condição do/da camponês/a no contexto italiano, 

deixando uma importante contribuição para o atual tempo histórico. Trata-se 
de um trabalho de cunho teórico e qualitativo, que busca traçar aspectos do 

pensamento de Gramsci e atualizá-los para a realidade brasileira, utilizando 
também de outros autores do campo marxista. Em um momento de 

emergência do discurso conservador e fascista, faz-se necessário recuperar os 
pressupostos revolucionários, a causalidade histórica, que culmine 

efetivamente na construção da hegemonia do conjunto da classe trabalhadora. 
 

Palavras-chave: Hegemonia; Campesinato; Políticas Públicas. 
  

PEASANTRY, POPULAR SOCIAL MOVEMENTS AND THE CONSTRUCTION 
OF HEGEMONY: CONTRIBUTIONS OF GRAMSCI'S THOUGHT 

 

Abstract: Antonio Gramsci's philosophical, social, political-economic and 
militant thought is essential for us to reflect and analyze the political and 

educational tasks of the working class for the construction of another 
hegemony, of men and women of a new type, which configures the 

overcoming of capitalism and the consequent end of human and class 

 
1Mestre em Educação Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). Doutorando em Educação 

pelo PPGEDUC da Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro. E-mail: 

guilhermegoretti.geografia@gmail.com.  
2Doutor em educação pela Universidade Federal do Rio Grande do Sul (UFRGS). Professor na 

Universidade Federal de Juiz de Fora (UFJF). E-mail: dilenodustand@gmail.com.  
3Doutor em Educação pela Universidade Estadual de Campinas (UNICAMP). Professor 

Associado III na Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro (UFRRJ). E-mail: 

ramofly@gmail.com.  
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://orcid.org/
https://orcid.org/
https://orcid.org/
https://orcid.org/0000-0001-6636-8084
https://orcid.org/0000-0001-6636-8084
https://orcid.org/0000-0001-6636-8084
http://orcid.org/0000-0003-0571-6481
http://orcid.org/0000-0003-0571-6481
http://orcid.org/0000-0003-0571-6481


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

245 

 
 

exploitation. Such tasks, as a real historical possibility, involve, in Gramscian 
thought, aspects such as the elevation of the critical consciousness of the 

popular masses, the role of organic intellectuals and the party. Despite 
considering the protagonism of the workers in conducting the revolutionary 

process, in historically situated and determined conditions (Italy and Europe at 
the beginning of the 20th century), Gramsci does not refrain from analyzing 

the condition of the peasant in the Italian context, leaving an important 

contribution to the current historical time. In this sense, this article aims to 
understand the place of the peasantry in the revolutionary process, taking as a 

reflection the protagonism of popular social movements in the Brazilian 
context. It is a work of a theoretical and qualitative nature, which seeks to 

trace aspects of Gramsci's thought and update them to the Brazilian reality, 
also using other authors from the Marxist field. In a moment of emergence of 

the conservative and fascist discourse, it is necessary to recover the 
revolutionary assumptions, the historical causality, which effectively culminates 

in the construction of the hegemony of the working class as a whole. 
 

Keywords: Hegemony; Peasantry; Public policy. 
 

1. Introdução 
 

[...] é preciso reorganizar as grandes massas e se tornar um grande 

partido, o único partido no qual a população trabalhadora veja a 

expressão de sua vontade política, o local de manifestação de seus 

interesses imediatos e permanentes na história (GRAMSCI, 1987, p. 

108). 

  

O trecho acima mencionado está inserido no artigo sobre a “crise 
italiana”, publicado no periódico L’ordine Nuovo. No contexto em que foi 

escrito, em 1924, o fascismo já havia penetrado no Estado italiano4, tendo a 
figura de Mussolini no poder, cujo resultado foi a corrosão e pauperização das 

condições sociais e político-econômica da classe trabalhadora e a perseguição 
de suas formas de organização política. Naquele tempo histórico, os princípios 

fascistas ganharam fôlego e penetraram no conjunto da sociedade, cujo 
resultado histórico se desdobrou com a segunda guerra mundial, com custos 

inestimáveis para a humanidade. Como afirma Gramsci (1977, p.123-124) o 
fascismo chegou ao poder por meio da organização da pequena burguesia, 

“ébria de ódio contra a classe operária, que conseguia, graças à força de sua 

organização, atenuar os contragolpes da crise capitalista em sua direção”.  
Quase cem anos após a publicação deste artigo, as condições para o 

conjunto da classe trabalhadora no Brasil não parecem estar melhores, cuja 
crise do capitalismo, que teve início no final da década passada, levou a 

reorganização da classe hegemônica e a reestruturação produtiva do capital 
por meio das contrarreformas que, de imediato, já aumentam o pauperismo, a 

precarização e o desemprego dos trabalhadores/as. No campo, verifica-se o 

 
4 Do ponto de vista histórico, o fascismo italiano se consolida em outubro de 1922, na 

chamada “Marcha sobre Roma”, que preparou o golpe de Estado e a chegada de Mussolini ao 

poder.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

246 

 
 

aumento da violência e o discurso de ódio contra os/as camponeses/as, a 
partir do avanço desenfreado do latifúndio, do agronegócio e da mineração, 

colocando em risco povos e comunidades tradicionais e a biodiversidade em 
geral. Com a ruptura em 2015, com o Partido dos Trabalhadores (PT) – por 

meio do golpe parlamentar contra a ex-presidente Dilma Rousseff –, a 
burguesia inicia a fase mais ortodoxa do neoliberalismo, por meio das reformas 

trabalhistas e da previdência, o teto de gastos com saúde e educação, a 

privatização e desmonte de setores públicos, aliada ao discurso 
ultraconservador. Ou seja, tal como no tempo histórico vivido por Gramsci, 

presencia-se o caráter destrutivo do capital e a violência da burguesia contra a 
classe trabalhadora. 

De acordo com Simionatto (2011, p. 35) o pensamento de Gramsci gira 
em torno da “sensibilidade para a luta, para a construção de uma nova ordem 

social, de uma nova cultura, de um novo projeto político”. Vivendo em uma 
realidade de profundas transformações e desigualdades provocadas pelo 

desenvolvimento capitalista, Gramsci vê na classe operária a vanguarda da 
revolução, sobretudo, nas experiências da Revolução Russa de 1917 e nas 

ocupações de fábrica de Turim, formando o conselho dos operários, entre 
1919-1920 (conhecido como biênio vermelho). Contudo, são nas notas e 

escritos sobre a questão meridional que se tem uma importante contribuição 
de Gramsci (1987) para o entendimento do papel do campesinato no processo 

revolucionário e, especialmente, nas possíveis atualizações que podemos fazer 

para a realidade brasileira. Assim, este artigo tem por objetivo compreender o 
lugar do campesinato no processo histórico, tomando como reflexão o 

protagonismo que os movimentos sociais populares, que se organizam no 
campo, exercem no contexto brasileiro. 

O atual bloco no poder5, que se compõe desde 2015, é a expressão do 
ódio da burguesia contra a classe trabalhadora, que se valeu da adesão da 

classe média e de parte dos/das trabalhadores/as, sob o discurso de crise 
social, política e econômica, o que levou a constante desestabilização do 

governo PT, sobretudo, após as eleições de 2014. Entretanto, não podemos 
nos abster de analisar a realidade da própria ação dos movimentos sociais 

populares e sindicatos organizados pela classe trabalhadora. Isso porque as 
conquistas e avanços nos direitos dos/das trabalhadores/as verificados nos 

governos Lula-Dilma (2003-2015) se contrastaram com as contradições, tais 
como a coalização do PT com partidos burocráticos e de tendências 

conservadoras, da aliança com a burguesia nacional e o aumento do lucro dos 

bancos (BOITO JUNIOR, 2005), além do próprio aparelhamento dos 
movimentos sociais no Estado, o que levou a estes próprios movimentos a 

apostarem nas reformas e nas concessões das políticas públicas (SOUZA, 
2007) ou compensatórias como a causa última.   

 
5Tal conceito, como nos lembra Boito Junior (2005, p.54), designa a “unidade contraditória da 

burguesia organizada como classe dominante”, ou seja, a classe burguesa não é um bloco 

monolítico, mas possui diversas frações que correspondem a um determinado setor produtivo, 

e que também estão em disputa para a exercer sua dominação e hegemonia em determinada 

conjuntura ou tempo histórico.  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

247 

 
 

 A falta de uma avaliação interna dessas contradições levou a um 
arrefecimento de muitas lutas populares, no que tange a formação de uma 

consciência crítica e da construção de um bloco popular que apontasse 
efetivamente para a condução do processo revolucionário. Não que as 

ocupações, manifestações e lutas na cidade e no campo não continuem 
acontecendo, mas não é possível defender pautas – sem ampla reflexão – que 

da mesma forma em que concedia direitos aos trabalhadores/as, abria 

condições para o aumento do lucro da classe burguesa, ou da expansão do 
agronegócio, do latifúndio etc.  

 Em uma sociedade de classes, as lutas entre antagonistas não só são 
inerentes ao capitalismo, como é impossível apostar na acomodação ou 

consenso entre trabalhadores/as e a burguesia. E a história nos ensina que o 
reformismo ou a revolução passiva, na acepção gramsciana, só tende a levar a 

novas derrotas para a classe trabalhadora. Portanto, precisamos encarar e 
recuperar a causalidade histórica, isto é, como se estrutura o modo de 

produção capitalista, seus efeitos nocivos ao longo do processo histórico, 
recuperando os pressupostos revolucionários que caminhem para a construção 

de outra sociedade, de outra hegemonia. Para Gramsci (2007) a hegemonia 
trata-se tanto do poder e dominação ético-política, quanto econômica, ou seja, 

relação entre estrutura e superestrutura. A questão é: como criar condições 
objetivas e subjetivas para a superação do capitalismo, como possibilidade 

histórico-concreta? Enquanto não criarmos tais estratégias e constantes 

avaliações da atual conjuntura, renovando as alianças, a direção e o projeto 
popular, continuaremos a ver reproduzindo os horrores e as mortes no campo 

e na cidade e, mais, a estar passíveis diante da ameaça do 
ultraconservadorismo e fascismo.    

 Neste sentido, a formulação de Gramsci (1987) de que é preciso 
reorganizar as massas para que elas vejam a expressão concreta de sua 

vontade política é fundamental, na medida em que somente um programa e 
projeto efetivamente construído no terreno popular é que tem condições 

históricas de derrotar o capitalismo e promover a emancipação humana. 
Reorganização que requer educar as massas, gerar o consenso e a vontade 

coletiva para a luta político-econômica.   
Para tanto, dividiremos este artigo em três momentos. Além da 

introdução, que buscou trazer um breve balanço do atual tempo histórico e a 
necessidade de reorganização da classe trabalhadora, o segundo subtópico 

apresenta as principais contribuições de Gramsci no estudo sobre a questão 

meridional, em que analisa a situação do camponês/a na Itália, fortalecendo a 
ideia da auto-organização e autoatividade dos camponeses e sua aliança com o 

operário. Contrário às teses que apontam o fim do campesinato, este se 
apresenta cada vez mais vivaz e indispensável para a revolução. O terceiro 

subtópico trata de caracterizar historicamente o campesinato, trazendo as 
experiências políticas e educativas e as tarefas dos movimentos sociais 

populares para a construção de outro projeto de sociedade e da formação de 
homens e mulheres de novo tipo (na concepção gramsciana). Por fim, 

concluímos com algumas considerações e reflexões acerca da importância da 
análise do campesinato, a valorização das experiências construídas pelos 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

248 

 
 

sujeitos individuais e coletivos, assim como dos desafios frente ao atual 
contexto social, político e econômico. 

 
2. A Questão Meridional e a aliança operário-camponesa 

 
 No ano de 1926, Gramsci escreve “alguns temas da questão meridional” 

(1987) para situar o camponês/a no contexto italiano. Naquele momento, no 

início do século XX, o capitalismo na Itália produziu um desenvolvimento 
contraditório e desigual: a região norte como aquela concentradora de 

indústrias, das cidades e do operariado; e a região sul (meridional) composta 
basicamente por camponeses e a margem deste processo de desenvolvimento. 

De acordo com Gramsci (1987, p. 154), o bloco agrário do sul era composto 
pela “grande massa camponesa, amorfa e desagregada; os intelectuais da 

pequena e média burguesia rural e, por fim, os grandes proprietários de terra 
e os grandes intelectuais”. Ou seja, para Gramsci, o/a camponês/a estava 

ligado às ações da burguesia e dos grandes proprietários de terra, assim como 
da igreja católica e dos clérigos (sob influência do Vaticano), fato que impedia 

o desenvolvimento de uma consciência coletiva que imputasse em uma 
autoatividade e auto-organização dos camponeses.    

  Portanto, como superar essa condição do campesinato no sul? Gramsci, 
na sua atividade política e intelectual, rejeitava as teses reformistas – fato que 

levou a muitas derrotas da classe trabalhadora e o seu próprio afastamento do 

Partido Socialista Italiano (PSI), o que o levou a fundar o Partido Comunista 
Italiano (PCI). Em “alguns temas da questão meridional” (1987), salienta que 

não era a favor da fórmula de dar terra aos camponeses, mas via a 
necessidade de que este ato estivesse vinculado “numa ação revolucionária 

geral das duas classes aliadas, sob a direção do proletariado industrial” 
(GRAMSCI, 1987, p. 138), ou seja, é na derrota da classe burguesa e dos 

grandes proprietários de terra que se superaria o estágio em que se 
encontrava o campesinato no sul e, concomitante, toda estrutura agrária. A 

ação revolucionária das duas classes (operário e camponês/a) deveria 
caminhar para a formação de um bloco e frente única, despojada dos 

corporativismos e burocratismos, criando uma vontade coletiva em torno de 
uma direção e projeto de sociedade, controlado pelos trabalhadores/as.  

 Durante o período de cárcere6, em que produziu um grande volume de 
textos e reflexões de natureza político-econômica, histórico-social, filosófica 

etc. – que reunidos deram origem aos “cadernos do cárcere” –, Gramsci 

retoma e complexifica a análise da questão meridional e a situação dos 
camponeses. De acordo com ROIO (2007, p. 67) “havia diferenças culturais 

valorativas que distinguiam as diversas regiões de origem dos segregados, o 
que seria um impeditivo para se colocar a Itália meridional dentro de um 

mesmo enquadramento”, o que faz com que Gramsci trabalhe com a 
expressão de “grupos subalternos”, para buscar analisar tais diferenças e 

diversidades no contexto italiano.  

 
6 Gramsci é preso em novembro de 1926 pelo governo fascista, onde permanece até seu 

falecimento em 1937. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

249 

 
 

 No caderno 25, dedicado a história dos grupos sociais subalternos, há 
uma importante formulação que reforça a posição dos camponeses perante as 

classes dominantes e a necessidade de superação dessa dominação: 
 

A história dos grupos sociais subalternos é necessariamente 

desagregada e episódica. É indubitável que, na atividade histórica 

destes grupos, existe tendência à unificação, ainda que em termos 

provisórios, mas esta tendência é continuamente rompida pela iniciativa 

dos grupos dominantes e, portanto, só pode ser demonstrada com o 

ciclo histórico encerrado, se este se encerra com sucesso. Os grupos 

subalternos sofrem sempre a iniciativa dos grupos dominantes, mesmo 

quando se rebelam e insurgem: só a vitória “permanente” rompe, e não 

imediatamente, a subordinação (GRAMSCI, 2002, p. 135).  

 

 Apesar da condição de subalternos, existia uma tendência à unificação, 
ou seja, o camponês/a não era visto como sujeito passivo ou que não tinha 

história, mas extremamente estratégico para romper com a subordinação 

imposta pela classe dominante. O que Gramsci reivindica é a necessidade das 
próprias massas camponesas em serem dirigentes, formando a aliança 

operário-camponesa, com força histórica para construir outra hegemonia.  
 Contudo, ressalta-se que Gramsci não escrevia de forma panfletária, isto 

é, não adianta apenas a agitação das massas populares se não dão a elas uma 
direção e um projeto claro. Como afirma, “nenhuma ação de massa é possível 

se a massa mesma não está convencida dos fins que deseja atingir e dos 
métodos a aplicar” (GRAMSCI, 1987, p. 146). Por isso, dentre os diversos 

temas abordados por Gramsci, chama atenção, para os objetivos deste 
trabalho, suas contribuições acerca da função do partido, dos intelectuais 

orgânicos e da elevação do nível de consciência crítica das massas populares.  
 De acordo com Gramsci (2014, p. 257) “numa determinada sociedade, 

ninguém é desorganizado e sem partido, desde que se entendam organização 
e partido num sentido amplo, e não formal”. O partido em seu sentido 

ampliado seria uma instância coletiva que atua para elaborar e difundir 

determinada ideologia (concepção de mundo), que organiza uma vontade 
coletiva, atuando tanto para a conservação, quanto para a transformação das 

relações sociais. Assim, por exemplo, a Igreja atuaria como um partido, pois 
ela difunde uma determinada ideologia, educa o modo de agir, pensar e sentir 

das massas populares. Do mesmo modo é a classe dominante (burguesa), que 
educa as massas a partir de sua concepção de mundo.  

 É neste sentido de partido ampliado que também aparece a função dos 
intelectuais orgânicos, ou seja, cada classe cria “uma ou mais camadas de 

intelectuais que lhe dão homogeneidade e consciência da própria função, não 
apenas no campo econômico, mas também no social e político” (GRAMSCI, 

2001, p. 15). Por isso, os intelectuais devem ser aqueles capazes de realizar a 
soldura com as massas populares, dando-lhe direção em torno de um projeto e 

concepção de mundo – e não aqueles que se distanciam ou se afirmam como 
uma casta intelectual apartada da classe a que pertencem. 

Assim, construir o bloco operário-camponês/a é entender o seu papel e 

sua tarefa política e educativa para com o conjunto das camadas populares, no 
sentido de elaborar e difundir uma ideologia que seja expressão da vontade da 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

250 

 
 

classe trabalhadora, criando condições para que ela dispute e conquiste a 
hegemonia. Tal aspecto político e educativo, como condição para sair da 

subalternidade, requer a elevação do nível de consciência crítica das massas, 
isto é, a passagem do senso comum para o bom senso, dando consciência e 

criticidade histórica para homens e mulheres, para que compreendam a 
realidade em que vivem, seu lugar na produção material da vida, sua condição 

de expropriado e explorado pelo modo de produção capitalista, para que 

possam construir o edifício da liberdade e a emancipação humana.  
Por isso, Gramsci chama atenção para a formação de homens e mulheres 

de novo tipo, isto é, que não sejam de única atividade, mas sim completos 
(sem dissociação entre o trabalho manual e intelectual), e que isso só seria 

possível por meio da reforma intelectual e moral da sociedade, por meio da 
revolução da classe trabalhadora e superação do capitalismo.  

 Embora em condições historicamente determinadas e situadas na Itália, 
a questão meridional abre advertências e possibilidades para as análises da 

nossa atual conjuntura. Isso não significa transferir de forma automática e 
mecânica as considerações de Gramsci sobre o campesinato para a nossa 

realidade, afinal, como o próprio ressalta, a questão camponesa na Itália “não 
é a questão camponesa e agrária em geral” (GRAMSCI, 1987, p. 139). Em 

cada país o campesinato se desenvolveu de uma forma, cabendo a nós 
compreender e refazer este processo histórico. Contudo, ao reforçar a aliança 

operário-camponês/a, como visceral no processo revolucionário, Gramsci não 

exclui a iniciativa política e organizativa dos camponeses, tampouco aposta nas 
correntes ortodoxas que afirmam que o campesinato está em via de extinção 

pelo capitalismo7.  
 Portanto, na realidade brasileira, quem são os subalternos e oprimidos 

pelo capitalismo e pela estrutura agrária que reproduz a desigualdade e 
violência? Quais são os movimentos sociais populares e sujeitos, individuais e 

coletivos, que se organizam e lutam para sair da subalternidade? Evidente que 
no Brasil, ao contrário do que Gramsci observou em seu tempo histórico, o 

campesinato não é ‘desagregado’ ou ‘amorfo’, pois se afirma com uma 
identidade política que é diversa para os grupos que o compõe – povos do 

campo, da floresta, das águas, quilombolas, indígenas etc. Trata-se de grupos 
que possuem experiências históricas de luta contra a classe ruralista, o 

latifúndio, o agronegócio, a mineração, defendendo pautas relativas à reforma 
agrária, trabalho, educação, cultura, agroecologia etc.  

Assim, buscaremos a seguir caracterizar e refletir sobre o campesinato e 

os movimentos sociais populares, suas experiências políticas e educativas, 
fazendo as correlações com as duas questões centrais até aqui abordadas: o 

seu lugar no processo revolucionário e a necessidade de preparação das 
massas populares para a construção de uma nova hegemonia.    

 
3. O campesinato brasileiro: caracterização histórica e as experiências 

dos movimentos sociais populares 

 
7 Algumas correntes do marxismo chegam a concordar que o socialismo só será possível 

quando houver a proletarização do campesinato. Para essa importante discussão, ver o 

trabalho de Guzmán e Molina (2013). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

251 

 
 

 Ao nos referirmos ao campesinato ou ao camponês/a, buscamos a 
diversidade na totalidade, ou seja, dar aquilo que Martins (1990, p.22) chama 

de “unidade das respectivas situações de classe”, ressaltando, entretanto, que 
tais situações de classe ou da condição do campesinato se constituí no Brasil 

diferentemente daquele observado por Gramsci na Itália, ou de Marx na 
Inglaterra ou de Lênin na Rússia.  

Pelo processo de formação social, política e econômica do Brasil, este 

campesinato é composto por uma diversidade de grupos com distintas 
características sócio-históricas e étnico-culturais, com matrizes, traços e 

influências dos indígenas, quilombolas, camponeses e imigrantes. Para estes 
grupos, a terra e o território são essenciais para a produção e reprodução de 

suas existências sociais, físicas, materiais, simbólicas e culturais. Neste 
sentido, as formas de organização destes sujeitos revelam como constroem 

seus padrões de sociabilidade, seus valores éticos e morais que imputam em 
uma determinada visão de mundo: o trabalho coletivo e a solidariedade, o uso 

comum e a relação recíproca com a terra, a diversidade produtiva e as trocas, 
os laços familiares e de parentesco etc. Ou seja, esta totalidade do 

campesinato (que abarca uma diversidade de modos de vida) vem acumulando 
experiências que, embrionárias ou não, conscientes ou não, possuem o caráter 

revolucionário, estão encarnadas em homens e mulheres do campo a 
possibilidade concreta de transformação, justamente por subverterem as 

estruturas materiais e subjetivas do capitalismo.  

 Neste sentido, é importante caracterizar e entender como essa 
subversão e modo de vida se desenvolve e contrasta a partir da formação de 

um capitalismo dependente no Brasil, do latifúndio e da herança colonial-
escravocrata, que ainda hoje se faz presente pelas relações sociais e de poder 

que reitera o racismo e a violência contra a população negra. Tal como 
Gramsci (1987) identificara na Itália o bloco agrário em disputa, no Brasil tem-

se a grande massa diversa dos subalternos em antagonismo com a classe 
dominante ruralista. Ou seja, uma luta de classes perpetradas no campo, fruto 

das contradições do capitalismo e de uma estrutura agrária extremamente 
desigual e excludente.  

 Para Oliveira (2005, p.468) a nossa estrutura agrária permitiu “aos 
proprietários de terras e aos capitalistas/proprietários de terra a possibilidade 

histórica da apropriação da renda da terra”, fato que levou a concentração 
fundiária, a expulsão e expropriação do/da camponês/a (por processos de 

violência física, material ou simbólica), cacifadas pelos direitos fundiários 

construídos historicamente, tais como a política de Sesmarias, da Lei de Terras 
de 1850 e do Estatuto da Terra de 1964, durante a ditadura civil-militar no 

Brasil8.  

 
8 Em síntese, as Sesmarias, como política estabelecida no século XVI, permitia que grandes 

extensões de terra ficassem sob o controle de um donatário. De acordo com Panini (1990), 

esse sistema foi a fonte da formação do latifúndio no Brasil. A Lei de Terras de 1850 

estabelecia que o acesso a terra fosse feito por meio de contrato de compra e venda, além de 

regularizar as posses já existentes. Entretanto, os valores para sua aquisição e as relações de 

poder de um sistema escravocrata mantiveram grande parcela das massas camponesas à 

margem desta política. Por sua vez, o Estatuto da Terra de 1964 privilegiou e possibilitou a 

expansão da empresa agrícola e, dentro de um contexto de repressão militar, a violência 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

252 

 
 

Concomitante, as formas de exploração dos/das trabalhadores/as no 
campo também se alteraram, pois a chamada transição do trabalho escravo 

para o trabalho livre trouxe categorias, tais como: o meeiro, arrendatário, 
assalariado temporário ou permanente que, tendo ou não a terra, se vê 

submetidos por relações de exploração capitalistas e não-capitalistas – em 
alguns casos em situações análogas à escravidão. Ou seja, o capitalismo 

também cria e recria o trabalho camponês/a para garantir sua acumulação e 

reprodução de capital.  
 São a partir dessas contradições na estrutura agrária brasileira que 

emergem as lutas camponesas e as suas formas de organização. Canudos 
(1896), Cangaço (1870), Contestado (1912), são exemplos de organizações 

que, com distintos graus de reivindicação e objetivos em determinado período 
da história, expressaram as injustiças sociais, políticas e econômicas no 

campo, dado o privilégio histórico das classes dominantes. De acordo com 
Martins (1990), até a década de 1940 as organizações camponesas pautavam-

se em sua maioria pelo messianismo e banditismo. Entretanto, a partir dos 
anos de 1950, “a liga camponesa e o sindicato serão as formas mais 

importantes de organização e luta política dos camponeses” (MARTINS, 1990, 
p.67), recebendo a influência de partidos e suas linhas teóricas para com o 

campesinato – tal como o Partido Comunista Brasileiro (PCB).  
 Contudo, a ditadura militar no Brasil (1964-1985) significou na repressão 

aos camponeses e fechamento de partidos e sindicatos de esquerda. Somente 

com o esgotamento do seu modelo social e político-econômico que possibilitou 
novamente a efervescência de novos movimentos sociais populares, que 

nascem diretamente da organização dos camponeses ou que irão exercer 
influência sobre a população do campo. O Movimento dos Trabalhadores/as 

Rurais Sem Terra (MST), criado em 1984; o Partido dos Trabalhadores/as (PT) 
e a Central Única dos Trabalhadores/as (CUT), fundados em 1980 e 1983, 

respectivamente, são exemplos de movimentos, partidos e sindicatos que se 
constroem já no final da ditadura. A Igreja Católica, que em um primeiro 

momento apoiou o golpe de 1964 para conter a influência comunista, já na 
década de 1970 se reorientou frente à violência que a ditadura militar vinha 

causando. A Comissão Pastoral da Terra (CPT), fundada em 1975, e as 
Comunidades Eclesiais de Base (CEBs), que se espalharam entre as décadas 

de 1970 e 1980, buscaram organizar os camponeses, além de exercer e 
manter a influência da Igreja entre as populações do campo – se a 

entendemos também como um partido na acepção gramsciana. 

 Na longa marcha do campesinato brasileiro, podemos perceber como as 
organizações camponesas, do messianismo e banditismo até a influência dos 

partidos ou da igreja, também deram um salto qualitativo e quantitativo. Por 
exemplo, o MST tem se colocado na luta política e de classes de forma 

decisiva, denunciando o latifúndio e os ruralistas, ao passo que educando os 
trabalhadores/as e militantes. Em paralelo com as contribuições de Gramsci 

(1987), esse movimento é crucial, na medida em que camponeses/as 

 
contra o camponês/a e suas formas de organização. Para uma discussão ampliada, ver Panini 

(1990) e Martins (1985). 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

253 

 
 

irrompem contra o senso comum, a opressão e influência da classe dominante, 
buscando estratégias e táticas para sair da condição de subalternidade. 

 Mesmo com a redemocratização em 1988 e as primeiras eleições diretas 
em 1989, a realidade da estrutura agrária brasileira e a condição dos 

camponeses continuaram dramáticas e reproduzindo as desigualdades. O 
neoliberalismo empenhado na década de 1990, com todas as suas reformas e 

ajustes fiscais (privatizações; redução e desmonte dos serviços públicos; 

abertura do mercado para empresas estrangeiras; endividamento externo; 
etc.), ainda permanece como agenda política dos governos e do Estado. Ainda 

que com a eleição de Lula, do Partido dos Trabalhadores/as (PT), em 2003, e a 
continuidade do PT com Dilma (até 2015, em virtude do processo de 

impeachment), não modificou em termos estruturais a realidade agrária 
brasileira. Na mesma medida em que se avançavam as políticas públicas para 

o conjunto da classe trabalhadora – como medidas compensatórias, na 
tentativa conciliatória entre classe burguesa e classe trabalhadora –, via-se o 

compromisso do governo Lula-Dilma com a expansão das empresas ligadas ao 
agronegócio, aumento do latifúndio e o papel dos bancos privados, sobretudo, 

no que se refere aos financiamentos e concessão de crédito para o setor da 
agricultura patronal. 

 A aposta na política conciliatória levou ao aparelhamento de muitos 
movimentos e sindicatos, esquecendo-se da formação e balanço crítico, fato 

que contribuiu para que o bloco conservador e fascista conseguisse penetrar 

no conjunto da sociedade e se colocar no poder por meio de um governo (com 
a eleição de Jair Bolsonaro, em 2018) que ataca constante a classe 

trabalhadora e realiza uma política ainda mais ortodoxa do neoliberalismo, 
levando ao pauperismo social e o acirramento da violência e conflito no campo. 

 Portanto, o atual tempo histórico já nos coloca um primeiro desafio para 
os movimentos sociais populares que se organizam no campo: a reflexão 

crítica acerca se os sindicatos e partidos – e até mesmo a Igreja –, que se 
colocaram como aqueles que iriam organizar as lutas camponesas ainda têm 

como horizonte um projeto efetivamente popular, que altere a estrutura 
agrária, as injustiças e desigualdades no campo. Como afirma Gramsci (1987, 

p.146) “para ser capaz de governar como classe, o proletariado deve se 
despojar de todo resíduo corporativo, de todo preconceito ou incrustação 

sindicalista”, ou seja, trazendo isso para nossa realidade, não é possível mais 
formar alianças com partidos (no sentido ampliado) que apostam nas reformas 

sem alterar a estrutura do capitalismo.   

 Como abordamos anteriormente, o campesinato no Brasil possui uma 
força histórica, vivendo em uma realidade de contradições e desigualdades. 

Essa posição que assume o/a camponês/a já lhe confere um lugar de 
protagonismo, de afirmação e resistência frente ao caráter destrutivo do 

capital. Quanto mais o capital se expande no campo, mais o/a camponês/a se 
afirma e luta contra as injustiças sociais, políticas, econômicas e ambientais. 

Neste sentido, quais as experiências que estes sujeitos individuais e coletivos 
vêm acumulando? Como se organizam em torno dos movimentos sociais 

populares e expressam suas demandas, pautas e lutas?  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

254 

 
 

 Para além das iniciativas e influências dos sindicatos, partidos e da 
igreja, compreendemos que os movimentos sociais populares do campo 

carregam uma identidade política própria, possuem pautas e demandas a 
partir da realidade e das contradições em que vivenciam. Por isso, qualificamos 

os movimentos sociais populares como aqueles que são a expressão de 
sujeitos coletivos, homens e mulheres de carne e osso, que são oprimidos, 

explorados e expropriados pelo sistema capitalista. Mais do que um conceito, 

importa-nos aqui compreender como se dá a construção, afirmação e luta 
desses movimentos populares em uma realidade concreta.  

Apesar de não darmos conta da diversidade das organizações populares 
no Brasil, podemos citar aquelas que se colocam de forma mais orgânica na 

realidade agrária, pela sua capacidade de adesão e mobilização dos sujeitos do 
campo. 

Por exemplo, o Movimento dos Trabalhadores/as Rurais Sem Terra (MST) 
se constitui desde a década de 1980 como um movimento que possui um 

projeto e uma direção clara. A organização em torno da luta pela reforma 
agrária, ocupando as terras que não cumprem sua função social; a denúncia 

contra a violência e a violação com que se dá a expansão do agronegócio; a 
promoção da agroecologia em assentamentos, garantindo uma produção 

sustentável e sem uso de agrotóxicos, dentro dos marcos da autonomia e 
soberania alimentar; a defesa por uma Educação do Campo, definindo os 

princípios éticos, políticos e filosóficos do movimento social, possibilitando a 

formação de seu próprio quadro de intelectuais, são exemplos de ações que, 
na luta direta (manifestações, passeatas, ocupações, etc.) ou na formação 

política e educativa dos/das trabalhadores/as do campo, confrontam 
diretamente com a classe ruralista, com o latifúndio e com o capital.  

Sobre o aspecto da ação do MST, ressalta-se como este movimento 
social pode ser entendido como um partido, pois elabora e difunde uma 

vontade coletiva. Como sinaliza Gramsci (2014), a construção da hegemonia 
se dá também pelo consenso, isto é, pela disputa no âmbito da sociedade civil 

de um projeto de sociedade. Ainda que não seja nosso objetivo nesse trabalho, 
a classe dominante (em que se inserem os ruralistas) também elabora e 

difunde sua ideologia por meio dos seus partidos (em sentido ampliado). A 
União Democrática Ruralista (UDR), a Sociedade Nacional de Agricultura 

(SNA), a Sociedade Rural Brasileira (SRB), a Associação Brasileira do 
Agronegócio (ABAG), o Instituto Brasileiro de Mineração (IBRAM) – e tantos 

outros que poderiam ser citados –, são exemplos de entidades que se 

constroem no âmbito da sociedade civil e representam determinada classe ou 
fração de classe ruralista. Por meio das mídias, tais como propagandas, 

jornais, revistas, ou até mesmo nas escolas, disputam e buscam o consenso 
das massas populares, especialmente, no caráter positivo do agronegócio ou 

da mineração – criminalizando, com isso, os movimentos sociais populares do 
campo, como o próprio MST. Além disso, tais entidades atuam no âmbito do 

Estado, criando blocos parlamentares que disputam e formulam políticas 
públicas em prol dos interesses da classe ruralista.  

Por isso, a educação realizada pelos movimentos sociais populares do 
campo é fundamental, não só por elevar o nível de consciência crítica das 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

255 

 
 

massas populares, mas por gerar novas formas de agir, pensar e sentir, novos 
padrões de sociabilidade que não aqueles difundidos pela classe burguesa, 

portanto, novo tipo de homens e mulheres. É o que Gramsci (2001, p.82) 
atenta para o espírito de cisão, isto é, “a conquista progressiva da consciência 

da própria personalidade histórica”, que deve ser construído pela classe 
subalterna em contraposição e ruptura com a ideologia da classe dominante.  

 Apesar, no caso do MST, das avaliações que precisam ser feitas – 

especialmente na sua relação com o Partido dos Trabalhadores (PT) e o 
balanço dos governos Lula-Dilma entre 2003-2015 (BRANFORD, 2010), pelas 

ressalvas que fizemos anteriormente –, a sua atuação histórica e orgânica 
confere uma posição visceral no processo revolucionário, reafirmando o papel 

de protagonismo do campesinato brasileiro. Outros movimentos, tais como o 
das comunidades quilombolas (CONAQ) ou do conjunto de organizações 

indígenas, também são fundamentais e essenciais neste processo, sobretudo, 
nas denúncias de violação de direitos socioambientais, na luta antirracista e 

pela afirmação de seus modos de vida e demarcação de seus territórios. Tanto 
quilombolas, quanto indígenas, também acumulam experiências políticas e 

educativas que afirmam a organicidade de seus movimentos, assim como na 
construção de seus próprios intelectuais.    

 Em um período histórico de tantos retrocessos e da ameaça fascista, o 
papel do campesinato não só é importante e estratégico para a reversão desta 

realidade, mas precisa se rearticular em torno dos movimentos sociais 

populares para as novas lutas. Essas questões nos conduzem para a práxis, a 
ação concreta na realidade como possibilidade de superação e transformação 

das relações sociais e político-econômicas. Neste sentido se tem a importância, 
dentro do pensamento gramsciano, da filosofia da práxis, como aquela que 

centraliza o conjunto da classe trabalhadora, os subalternos, como sujeitos 
históricos, portadores do processo revolucionário:  

 
A filosofia da práxis, ao contrário, não tende a resolver pacificamente as 

contradições existentes na história e na sociedade, ou melhor, ela é a 

própria teoria de tais contradições; não é instrumento de governo de 

grupos dominantes para obter o consentimento e exercer a hegemonia 

sobre as classes subalternas; é a expressão destas classes subalternas, 

que querem educar a si mesmas na arte de governo e que têm interesse 

em conhecer todas as verdades, inclusive as desagradáveis, e em evitar 

os enganos (impossíveis) da classe superior e, ainda mais, de si 

mesmas (GRAMSCI, 1999, p.388) 

 
Portanto, estamos diante de um desafio e compromisso de recuperar a 

causalidade histórica e os pressupostos revolucionários, isto é, a luta de 
classes como característica fundante do modo de produção capitalista (que 

antagoniza burguesia e trabalhadores/as); assim como tomar a realidade como 
totalidade, para que seja efetivamente possível construir condições históricas 

para o processo revolucionário e a emancipação dos trabalhadores/as. Isso não 
se dará por meio do aparelhamento com o Estado e com a classe burguesa, ou 

por meio das reformas pontuais que, como nos mostra a história, só tem 

levado em novas derrotas e retrocessos para o conjunto da classe 
trabalhadora. Tampouco será possível se apostarmos na fragmentação e nas 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

256 

 
 

particularidades – como algumas linhas pós-modernas sugerem – para explicar 
o atual estágio de pauperismo e miséria humana.  

Concomitante, como Gramsci (2014) salienta, é necessário que os 
próprios movimentos sociais superem a fase econômico-corporativista, que as 

reivindicações não sejam meramente voltadas para o próprio movimento, mas 
sim para todo o conjunto da classe trabalhadora. Diante da enorme riqueza e 

diversidade do campesinato brasileiro, tem-se o desafio de valorizar e elevar 

as experiências populares em curso, fazer a história junto com os subalternos, 
construindo estratégias que caminhem para a unidade de luta dos/das 

trabalhadores/as, soldando os movimentos sociais populares do campo e da 
cidade. Superar o senso comum, isto é, todas aquelas concepções impostas 

pela classe dominante de maneira passiva e opressora, é um árduo processo 
de “conhece-te a ti mesmo”, a formulação da “própria concepção do mundo de 

maneira consciente e crítica”, participando “ativamente na produção da história 
do mundo, ser o guia de si mesmo” (GRAMSCI, 1999, p. 94). É a passagem do 

senso comum para o bom senso, capaz de gerar a catarse, isto é, “a fase em 
que as ideologias geradas anteriormente se transformam em partido, entram 

em confrontação e lutam até que uma delas tenda a prevalecer” (GRAMSCI, 
2014, p.41). Ou seja, que a classe trabalhadora possa formar uma frente 

única, um único partido que represente a unidade da classe trabalhadora, 
formado por operários e camponeses, para que seja efetivamente capaz de 

disputar, derrotar a burguesia e o capitalismo, e ser hegemonia. Daí a 

centralidade da filosofia da práxis, da ligação teoria-prática e da ação concreta 
na luta contra o capital.  

Neste sentido, construir uma nova hegemonia é propor um novo projeto 
de sociedade, uma nova base ético-política e econômica, reconhecendo a 

insustentabilidade e o caráter destrutivo do capitalismo. Ressalta-se como o 
campesinato tem encaminhado, por meio das suas experiências individuais e 

coletivas, outras formas de produção e reprodução da vida material e subjetiva 
humana, recuperando a indissociável dimensão entre homem e natureza, o 

trabalho coletivo, a educação e a cultura como base para formação de homens 
e mulheres integrais ou de novo tipo (GRAMSCI, 2001). Novamente, o 

Movimento Sem Terra (MST) tem consolidado importantes atividades e ações 
políticas e educativas entorno da agroecologia, da Educação do Campo e da 

defesa das escolas do campo, da formação de lideranças, da luta pela Reforma 
Agrária, das manifestações e ocupações que assumem um caráter educativo e 

formativo para trabalhadores/as e militantes, contribuindo inestimavelmente 

na luta por outra hegemonia. Por sua vez, quilombolas e indígenas tem dado 
contribuições viscerais, tanto na luta pelos seus territórios e em defesa da 

biodiversidade, quanto na luta contra o racismo, que impera na sociedade 
brasileira de maneira estrutural e inerente a exploração capitalista.  

Por outro lado, coloca-se como desafio a importância da formação dos 
intelectuais orgânicos da classe trabalhadora, como aqueles organizadores da 

cultura (GRAMSCI, 2001). Nascidos no terreno da própria classe ou por ela 
assimilada (caso dos intelectuais tradicionais, herdados de modos produção 

anteriores como, por exemplo, os clérigos), os intelectuais dão homogeneidade 
e direção entorno de uma determinada concepção de mundo, contribuindo 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

257 

 
 

para elevar o nível de consciência crítica das massas populares. Entretanto, 
não se trata de pensar os intelectuais como uma casta ou camada burocrática, 

mas na “dialética intelectuais-massa”, desenvolvendo-se quantitativa e 
qualitativamente a “um movimento análogo da massa dos simples que se 

eleva a níveis superiores da cultura” (GRAMSCI, 1999, p. 104). Como ressalta 
Gramsci (1999, p.104), esse processo de formação dos intelectuais é “longo, 

difícil, cheio de contradições, de avanços e de recuos, de debandadas e 

reagrupamentos”, de maneira que a sua ação é “submetida a duras provas”. 
Da mesma forma que a classe dominante possui seu quadro de 

intelectuais, difundindo uma concepção de mundo burguesa e capitalista, 
torna-se essencial que a classe trabalhadora forme seu próprio quadro de 

lideranças, sem qualquer tipo de hierarquização, isto é, que todos possam 
cumprir a função de dirigentes para com a classe. Atuação esta que não pode 

prescindir da construção do processo revolucionário, portanto ligado as 
experiências, vontades coletivas e lutas cotidianas dos subalternos. Como 

adverte Gramsci (2001, p. 53), em referência a Marx, o próprio educador 
precisa ser educado, para que não haja regressão, reacionarismo ou “motor 

exterior e momentâneo dos afetos e das paixões”, mas a disciplina, a 
responsabilidade individual-coletiva, o método (filosofia da práxis), a ligação 

teoria-prática, enfim, processos que envolvem o diálogo permanente com os 
subalternos, a “inserção ativa na vida prática como construtor, organizador, 

persuasor permanente”.  

Construir e ser hegemonia requer a sensibilidade para a luta, a 
valorização das múltiplas experiências em curso, mesmo que com distintos 

graus de organicidade, mas fundamentais na luta contra o capital. Entende-se 
que a própria classe trabalhadora está sempre em processo de formação, em 

si e para si, de forma que esperar algo pronto e acabado (ou mesmo dentro de 
parâmetros idealizados) consiste em um erro, especialmente, por se furtar do 

processo de construção política e educativa da classe e dos sujeitos. 
Em um tempo histórico de agudização da ofensiva do capital e do 

discurso ultraconservador, torna-se candente disputar as massas populares, 
apontando todas as contradições do capitalismo, seu caráter cada vez mais 

perverso e destrutivo, permitindo o espírito de cisão, a conquista gradativa da 
própria personalidade histórica, pois enquanto sujeitos concretos, homens e 

mulheres de carne e osso são capazes de mudar e fazer a história.  
 

4. Considerações Finais 

 
Este artigo pretendeu mostrar que o campesinato possui lugar e se 

constitui como elemento fundamental (junto ao operário) no processo 
revolucionário, especialmente quando abordamos brevemente sobre o MST, 

um dos principais movimentos sociais populares construídos pelos 
trabalhadores/as do campo. Entretanto, é preciso que analisemos tais 

movimentos, sobretudo, se defendemos e compreendemos a indispensável 
necessidade de preparação das massas populares para a construção de outra 

hegemonia, o que requer tarefas políticas e educativas no seio destes próprios 
movimentos populares – e essa também foi uma das nossas buscas ao trazer 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

258 

 
 

as contribuições da atividade intelectual, política e militante de Gramsci para a 
realidade brasileira.  

Diz Gramsci (2002, p. 135) que “todo traço de iniciativa autônoma por 
parte dos grupos subalternos deve ser de valor inestimável para o historiador 

integral”. O valor dessa formulação consiste na advertência de estarmos 
atentos para a história construída pelos subalternos, que é diversa dentro de 

uma totalidade social. Para o campesinato brasileiro, diríamos para a 

importância de valorizarmos as experiências em curso dos camponeses, dos 
quilombolas, dos indígenas, de homens e mulheres que se organizam para 

fazer frente e lutar contra as múltiplas formas de exploração e expropriação do 
capital – que se expressa pela ação e avanço do agronegócio, da mineração, 

dos grandes projetos territoriais hegemônicos que privilegiam a classe 
dominante.   

Valorizar tais experiências que nascem no terreno popular, dos 
subalternos e oprimidos, requer o registro de suas práticas e atividades ao 

longo da história. Afinal, o que estes movimentos populares nos ensinam? O 
que trazem de dimensão e concepção filosófica como base para a 

transformação social? De que forma estabelecem a formação política e 
educativa? E se não possuem essas dimensões, como articular e construir a 

mobilização popular?  
Tais perguntas, dentre outras que poderiam ser colocadas, partem da 

necessidade de estarmos mais orgânicos com as lutas populares no campo e, 

da mesma forma que buscar aprender com elas, poder fazer nossos balanços e 
avaliações críticas, afinal, também é uma tarefa essencial da classe 

trabalhadora ou dos seus intelectuais a avaliação permanente de suas ações, 
pois como afirma Ragazzini (2005, p. 93), a práxis crítica do indivíduo deve ser 

orientada pelo “quanto ela contribui para a solução das contradições (que não 
é nunca definitiva e pode levar a outras soluções) [...]”.  

Na atual conjuntura de pauperismo da classe trabalhadora, da miséria e 
do desemprego, do desmonte de tudo que é público (saúde, educação, 

cultural, arte, etc.), do descrédito às pesquisas e aos conhecimentos 
produzidos na academia, precisamos não somente da luta por meio das greves 

e das manifestações, mas recuperar o sentido e significado de sermos 
intelectuais-massa, isto é, ligando-nos organicamente com as massas 

populares, com os movimentos sociais, formando educativa e politicamente a 
classe a quem pertencemos, sem vaidades ou burocratismo, pois é somente no 

terreno popular, na base e no chão da classe oprimida, que teremos condições 

de derrubar o conservadorismo e o fascismo.  
 

REFERÊNCIAS  
 

BOITO JUNIOR, Armando. A burguesia no governo Lula. Crítica Marxista, 
Rio de Janeiro, n. 21, p. 52-77, primeiro semestre, 2005. 

 
BRANFORD, Sue. Lidando com governos: o MST e as administrações de 

Cardoso e Lula. In: CARTER, Miguel (Org.). Combatendo a desigualdade 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

259 

 
 

social: o MST e a reforma agrária no Brasil. São Paulo: Editora UNESP, 2010. 
p.409-431. 

 
GRAMSCI, Antonio. Escritos Políticos. V. III. Lisboa: Seara Nova, 1977. 

 
GRAMSCI, Antonio A questão meriodional. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1987. 

 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do Cárcere. V.1. Rio de Janeiro. Civilização 

Brasileira, 1999. 
 

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do Cárcere. V.2. Rio de Janeiro: Civilização 
Brasileira, 2001. 

 
GRAMSCI, Antonio. Cadernos do Cárcere. V.5. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2002. 
 

GRAMSCI, Antonio. Cadernos do Cárcere. v.3. 6ª. Ed. Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2014. 

 
GUZMAN, Eduardo Sevilla. MOLINA, Manoel González. Sobre a evolução do 

conceito de campesinato. 2ª. ed. São Paulo: Expressão Popular, 2013.  

 
MARTINS, José de Souza. A militarização da questão agrária no Brasil 

(Terra e poder: o problema da terra na crise política). 2ª. Ed. Petrópolis: 
Vozes, 1985. 

 
MARTINS, José de Souza. Os camponeses e a política no Brasil: as lutas 

sociais no campo e seu lugar no processo político. 4ª. Ed. Petrópolis: Vozes, 
1990. 

 
OLIVEIRA, Ariovaldo Umbelino de. Agricultura brasileira: transformações 

recentes. In: ROSS, Jurandyr L. Sanches (org.). Geografia do Brasil. 5ª. Ed. 
São Paulo: EDUSP, 2005. p. 465-547. 

 
PANINI, Carmela. Reforma agrária dentro e fora da lei: 500 anos de 

história inacabada. São Paulo: Paulinas, 1990. 
 
RAGAZZINI, Dario. Teoria da personalidade na sociedade de massa: a 

contribuição de Gramsci. Campinas, SP: Autores Associados, 2005.  
 

ROIO, Marcos Del. Gramsci e a emancipação do subalterno. Revista 
Sociologia Política, Curitiba, 29, p.63-78. Nov./2007. 

 
SIMIONATTO, I. Gramsci: sua teoria, incidência no Brasil, influência e serviço 

social. Rio de Janeiro: Ed. Cortez, 2011. 
 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/


PERSPECTIVAS EM DIÁLOGO: Revista de Educação e Sociedade  

ISSN 2358-1840  
________________________________________________________________________________ 

     Perspectivas em Diálogo, Naviraí, v. 8, n. 18, p. 244-260, jul/dez. 2021. 

260 

 
 

SOUZA, Celina. Estado-da-arte da pesquisa em políticas públicas. In: 
HOCHMAN, G.; ARRETCHE, M.; MARQUES, E. Políticas Públicas no Brasil. 

Rio de Janeiro: Editora Fiocruz, 2007. 
 

 

 

Recebido em: 29 de junho de 2021. 

Aceito em: 16 de setembro de 2021. 
Publicado em: 15 de dezembro de 2021. 

 

  

 

 

 

 

 
 

 
  

https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/2.0/

