ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Recebido em:12/05/2021
Aprovado em: 19/06/2021
Publicado em: 15/07/2021

LES SIGNES DU PARTIR

une anthropologie clinique négro-africaine des marges entre croyances et psychanalyse

OS SIGNOS DO SOFRIMENTO

uma antropologia clinica negro-africana das margens entre crengas e psicanélise

THE SIGNES OF THE SUFFERING

a negro-african clinical anthropology of the sidelines between beliefs and psychoanalysis

David-Le-Duc Tiahat

(davidleduc.tiaha.dom@gmail.com)

Résumé : Les ramifications souterraines d’une culture se manifestent lorsque ses sujets en crise, en
souffrance, laissent surgir d’eux 1’étrange, ce que M. de Certeau appelle les figures de 1’ Autre, que cette
culture veut exorciser au milieu d’elle. Dans leur parcours thérapeutique, ou la souffrance a pris pour
eux la forme de I'inquiétude, de I'angoisse et de 1'indétermination aigués, les malades en Afrique tiennent
a la fonction symbolique du soin caractérisée par la transversalité¢ dialectique de la maladie et de la
guérison durant leur itinéraire thérapeutique entre médecine occidentale-scientifique et technicienne,
thérapies traditionnelles africaines et rites religieux. La crise du Muntu est une critique philosophique
du sujet africain ou afro-descendant confronté aux errances dans sa quéte authentique du sens et de 1’étre
soi-méme face a la violence symbolique de 1’intrusion coloniale de I’Occident en Afrique. Comment
guérir de I’ Autre pour étre soi-méme ? La crise de possession est ce type d’expérience pathologique du
conflit des interprétations révélateur des métamorphoses de 1I’univers mental et culturel en cours dans
les sociétés africaines. La démarche philosophique de I’interprétation des signes du patir dans le contexte
d’une anthropologie clinique des marges ouvre la voie pour une poétique dans I’institution de la
psychothérapie comme déplacement de la position du Muntu en tant que sujet dans sa relation a I’ Autre
a travers un questionnement réciproque entre thérapies traditionnelles, exorcisme et psychanalyse autour
du maillage de I’imaginaire, du symbolique et du réel ou la religion, la magie, la sorcellerie et la science
médicale sont en rivalité dans le parcours thérapeutique du malade qui, doublement souffrant de maladie
et de domination symbolique, est en quéte de guérison et d’émancipation.

Mots-clés : Récit. Position subjective. Herméneutique. Psychanalyse. Subjectivité corporelle.

Resumo: As ramificagdes subterraneas de uma cultura se manifestam quando seus sujeitos em crise, em
sofrimento, deixam transparecer neles o estranho, algo que M. de Certeau chama de as figuras do Outro,
que esta cultura busca exorcizar no interior dela mesma. Em seu percurso terapéutico, onde o sofrimento
assume para eles a forma da preocupacio, da angustia e da indeterminagio aguda, as doengas na Africa
carregam junto a funcgdo simbolica caracterizada pela transversalidade dialética da doenca e da cura ao

! Chercheur et Membre du conseil scientifique du Centre de recherche de philosophie Fonds Ricoeur rattaché
au CRAL-EHESS de Paris, professeur certifié de sciences physiques a I'Académie de Créteil dans la région
parisienne.

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7561-4459.

EW HMC HMD



mailto:davidleduc.tiaha.dom@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7561-4459

ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

longo do seu itinerario terapéutico entre medicina ocidental-cientifica e técnica, terapias tradicionais
africanas e ritos religiosos. 4 crise do Muntu é uma critica filosofica do sujeito africano ou
afrodescendente confrontado as errancias em sua busca auténtica do sentido e do ser si-mesmo face a
violéncia simbélica da intrusdo colonial do ocidente na Africa. Como se curar do Outro para ser si-
mesmo? A crise de possessdo € esse tipo de experiéncia patologica do conflito das interpretagdes que
revela as metamorfoses do universo mental e cultural em curso atualmente nas sociedades africanas. A
démarche filosofica da interpretagdo dos signos do padecimento no contexto de uma antropologia clinica
das margens abre a via para uma poética nas institui¢des de psicoterapia como deslocamento da posigéo
do Muntu enquanto sujeito em sua relagdo com o Outro através de um questiOnamento reciproco entre
terapias tradicionais, exorcismo ¢ psicanalise a da malha que entrelaga imaginario, simbodlico e real,
onde a religido, a magia, a bruxaria e a ciéncia médica entdo em rivalidade na trajetoria terapéutica do
doente que, duplamente sofredor, de doenca e de dominagao simbdlica, esta na busca pela cura e pela
emancipagao.

Palavras-chave: Narrativa. Posi¢do subjetiva. Hermenéutica. Psicanalise. Subjetividade corporal.

Abstract: The subterranean ramifications of a culture are manifested when its subjects in crisis, in
suffering, let out of them the strange, what M. de Certeau calls the figures of the Other, that this culture
wants to exorcise in the midst of it. In their therapeutic journey, where suffering has taken the form of
acute anxiety, anguish and indeterminacy for them, patients in Africa hold to the symbolic function of
care characterized by the dialectical transversality of the disease and healing during their therapeutic
route between Western medicine-scientific and technical, traditional African therapies and religious rites.
The Muntu Crisis is a philosophical critique of the African or Afro-descendant subject confronted with
wonderings in its authentic quest for meaning and being oneself in the face of the symbolic violence of
the West's colonial intrusion into Africa. How do you heal others in order to be yourself? The possession
crisis is that type of pathological experience of conflicting interpretations revealing the metamorphoses
of the mental and cultural universe underway in African societies. The philosophical approach to the
interpretation of the signs of the undergo in the context of a clinical anthropology of the margins opens
the way for a poetics in the institution of psychotherapy as a displacement of the position of the Muntu
as a subject in his relation to the Other through a reciprocal questioning between traditional therapies,
exorcism and psychoanalysis around the mesh of the imaginary, the symbolic and the real where religion,
magic, witchcraft and medical science are in competition in the therapeutic course of the patient who,
doubly suffering from disease and symbolic domination, is in search of healing and emancipation.

Keywords: Story. Subjetive position. Hermeneutics. Psychoanalysis. Body subjectivity.

*khkhkhkk

L'interprétation de 1'expérience de la maladie exige des lectures croisées a travers des
approches fragmentaires. Elle est envisagée par le médecin comme une pathologie qu'il
déchiffre a travers des manifestations symptomatiques liées aux propriétés physiques,
chimiques et biologiques du corps vivant. Il porte son attention sur ses anomalies et les
dysfonctionnements de ses organes. A ce corps souffrant sont appliqués mesures des paramétres
physico-chimiques de son fonctionnement systémique normal, mécanisation et prédictibilité :
« la médecine occidentale se construit autour des représentations erronées qui découlent d'un

idéal de rationalité inadéquat a 'essence de la maladie » (MARIN, 2015, p. 120). Cette

médecine défait 'homme de son corps et de ses liens symboliques. Ainsi ne désorganise-t-

287




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

elle pas son rapport existentiel a la vie soutenue par la confiance ? Le malade dans la totalité
existentielle de sa vie subjective est oublié. On oublie ainsi que la maladie déstabilise non
seulement 1'intégrité corporelle physique du malade, mais aussi son équilibre psychique.

Le sociologue l'inscrit dans un réseau social qui ne tient pas compte du sentiment de
dépossession de soi éprouvé dans l'intime. L'anthropologue interpréte la maladie avec des
grilles herméneutiques puisées dans des schémas collectifs de la représentation de la maladie
sans rendre compte de I'effort de signification que le sujet malade essaie de dégager du non-
sens de la maladie. Quand la maladie est pensée en philosophie, le philosophe focalise son
attention sur 1'objectivité de la science du vivant. Le conflit de la raison et de la foi a conduit le
théologien, tout comme 1'anthropologue, a ne plus interroger les sciences du vivant en laissant
la dialectique de la maladie et de la guérison au soin de la médecine, 1a ou elle pouvait apporter
un éclairage sur la fonction symbolique et I'éthique du soin qui témoignent des rapports
existentiels du patient — angoisse et confiance — a la vie au moment ou il est violemment
confronté a sa propre désubjectivation (dépersonnalisation) opérée par la maladie. La maladie
est étroitement liée a la question du sujet au sens anthropologique dans la mesure ou elle exerce
sur lui un impact violent désubjectivant sur le plan physique et psychique. L’impact
désubjectivant de I'événement de la maladie ne met-elle pas en ce sens en échec le processus
de symbolisation avec lequel tout sujet parvient a sa propre subjectivité comme habitant d'une
culture donnée ?

Dans leur parcours thérapeutique, ou la souffrance a pris pour eux la forme de
l'inquiétude, de l'angoisse et de l'indétermination aigués, les malades en Afrique tiennent a la
fonction symbolique du soin caractérisée par la transversalité de la dialectique de la maladie et
de la guérison entre médecine rationaliste occidentale, thérapies traditionnelles africaines et
rites religieux. La crise du Muntu est une critique philosophique du sujet confronté aux
errements dans sa quéte authentique du sens et de I’€tre soi-méme face a la violence symbolique
de I’intrusion de I’Occident en Afrique (EBOUSSI BOULAGA, 1977). Elle a trouvé de maniére
insidieuse, silencieuse et invisible son expression la plus manifeste et puissante dans les
itinéraires thérapeutiques entre rationalit¢ médicale de 1’Occident, thérapies traditionnelles de
I’Afrique et exorcisme chrétien au cours desquels le Muntu est confront¢ a des patir
d’annihilation autour des réalités de croyance comme la sorcellerie, la magie et la religion qui
mettent en jeu 1articulation de ’imaginaire, du réel et du symbolique? dans I’interprétation

philosophique et clinique de la possession, la transe, la divination, ou du réve.

2 « L insignifiant, c’est aussi la confusion de I’imaginaire avec le réel : il condamne aux illusions inefficaces
de I’idéologie » du paranormal (EBOUSSI BOULAGA, 1977, p. 22).

288




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

C'est pourquoi la représentation du mal, de la maladie et de la souffrance comme
probléme de la théodicée biblique n'est pas dissociée de la problématique de la sorcellerie en
contexte colonial et post-colonial. Celle-ci a €té rapidement assimilée a la démonologie et a la
possession par les Eglises — catholique, protestante, évangélique et indépendantes - et prise en
charge par 'exorcisme et les prieres de délivrance. C’est ainsi que la question de la sorcellerie
liée a la question de la représentation du mal, de la maladie et de la souffrance dans les cités
africaines s’est retrouvée a la croisée des institutions thérapeutiques : les thérapies
traditionnelles chez les nganga, la psychiatrie a I’Hopital et 1’exorcisme chrétien dans les
Eglises. Cette confrontation autour de la question de la possession diabolique, ayant prise quant
a elle des expressions eschatologiques (CERTEAU, 2005), est un lieu spécifique pour
comprendre les métamorphoses de 1’univers mental en cours dans les sociétés africaines.

La démarche de I’interprétation des signes du patir dans le contexte d’une anthropologie
clinique des marges s’organise en quatre étapes. D’abord, la recherche d’une complémentarité
des arts de soigner, promue autour des travaux d’E. de Rosny (1991, 2005) et de M. P. Hebga
(1998), est porteuse d’une théodicée implicite plus soucieuse de justifier la réalité de croyance
et sa vérit¢ métaphysique que d’expliciter son intelligence thérapeutique au service de la
relation psychothérapeutique (KENMOGNE, 2016). Ensuite, une critique sociale des
ambiguités de la coalition des rationalités et des croyances contre le Mal de J. Tonda (2002)
dénonce I’idéologie de la domination a 1’ceuvre dans la rivalit¢ des diverses pratiques
thérapeutiques entre agents de soin et patients. Ceux-ci négociant leur guérison moyennant une
reconfiguration de leurs identités personnelles par conversion et obéissance aux autorités des
institutions de soin dont leur efficacité viendrait justifier la vérit¢ de leur systéme de
représentation du monde. Aussi, les critiques herméneutique et psychanalytique de
I’épistémologie des maladies paranormales décrivent les modalités de confusion ou de
coincidence entre I’imaginaire, le réel et le symbolique qu’elle véhicule dans son interprétation
des récits de maladies paranormales dissocié¢e de la psychopathologie du marginal (EVRARD,
2014; DEVEREUX, 1953) pour ensuite en proposer des critéres ¢épistémologique et
psychanalytique de leur distinction grace a la théorie des genres littéraires a 1’ceuvre dans les
autobiographies d’affliction : le récit et la métaphore. Enfin, cette clarification herméneutique
et psychanalytique ouvre la voie pour une poétique dans I’institution de la psychothérapie
comme déplacement de la position du Muntu comme sujet dans un questionnement réciproque

entre thérapies traditionnelles, exorcisme et psychanalyse.

289




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

1 LA COMPLEMENTARITE DES ARTS DE SOIGNER ET LA THEODICEE
IMPLICITE DE L’EPISTEMOLOGIE DES MALADIES DITES PARANORMALES

Le premier point de vue est a la fois anthropologique, religieux et métaphysique. 11 est
développé chez E. de Rosny (1991), M. P. Hebga (1998) et, leur disciple, E. Kenmogne (2016).
I1 correspond a la période ou la culture africaine est revalorisée par la mission évangélisatrice
autour du théme théologique de I’inculturation. Il s’agit pour la théologie africaine de penser
de maniére a réconcilier les grandes questions de la théologie occidentale et la pensée religieuse
africaine. C’est ce qui explique chez cet anthropologue I’absence de conflit entre ces trois
institutions de soin. L’anthropologie de la guérison selon cette perspective analyse le dispositif
de soin et les recours thérapeutiques de chaque institution de soin sans les mettre en rivalité, en
soulignant leur complémentarisme non simultanée (NUG, 2011). Elle développe une théorie
interculturelle de la guérison proche de I’orientation de G. Devereux (1970, 1972). La
complémentarité non simultanée entre les différentes institutions de soin explique aussi les
itinéraires thérapeutiques. La théorie de la guérison promue par Eric de Rosny n’est pas
psychanalytique, mais elle semble ouverte a I’interculturalité¢ méme si elle n’est pas exempte
du conflit des interprétations qui trouve sa source dans [’histoire catholique de sa
compréhension de la possession, de la transe et de 1’extase.

L’¢état des lieux de cette problématique dans les cités africaines peut étre éclairé par
analogie avec la méthodologie généalogique et analytique des espaces de sens de Michel
Foucault implicite a la démarche de M. de Certeau dans La possession de Loudun. Le
phénomeéne de possession devient un objet social et historique ou sont distinguées trois
approches différentes en confrontation : la pratique de I’exorcisme par le discernement des
prétres/pasteurs avec sa théodicée (le pastoral), le diagnostic du regard médical des médecins
sur la possession diabolique avec ses diagnostics tatonnants sur le possible et la maladie d’esprit
(le médical), et le travail des juges devant appliquer un jugement au prétendu sorcier avec la
difficulté d’établir des preuves de faits (le judiciaire). Cette confrontation entre le pastoral, le
médical et le judiciaire autour de la question de la possession diabolique, ayant prise quant a
elle des expressions eschatologiques, est un lieu spécifique pour comprendre les
métamorphoses de 1’univers mental d’une sociét¢ (CERTEAU, 2005). Une investigation sur
l'art pluriel de soigner en Afrique permet d'explorer ces métamorphoses mentales en cours dans
les cités africaines.

Une telle méthodologie pluridisciplinaire d’exploration de la question — le pastoral,

le médical et le judiciaire sous-tend de nouvelle initiative de recherche actuelle en Afrique

290




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

(ROSNY, 2005). Le théeme Punir le sorcier et guérir ses victimes ne serait-il pas 1’intention
silencieuse du travail du Groupe de recherche sur la sorcellerie de Douala constitué de médecins,
d’anthropologues, d’économistes, de juristes, de tradipraticiens ? Ce non-dit est renforcé par un
fort préjugé de la croyance en la sorcellerie pour laquelle la foi chrétienne et la raison sont
mobilisées ici pour contrecarrer les effets dévastateurs de sa réalité dans toutes les spheres de
la vie humaine correspondant a toutes les disciplines des sciences humaines et sociales mises
au service de son ¢élucidation scientifique et méme métaphysique. Puisqu'elle est un « systéme »
ayant une fonction sociale.

La croyance en la sorcellerie serait le corollaire irréfutable de sa réalité ontologique
(ROSNY, 2005, pp. 25-32 ; 359-360). Ce préjugeé tient la sorcellerie pour un fait total : comment
reconnaitre le sorcier ? Mais il bute sur la difficulté a fournir des criteres traditionnels et
« scientifiques » (a partir des sciences humaines et sociales) pour attester un fait de sorcellerie
et identifier le sorcier. La croyance en question est déplacée par les christianismes africains et
les protagonistes de cette épistémologie du paranormal sur le terrain de la science et de la
métaphysique. La justification métaphysique et apologétique de la foi chrétienne ne serait-elle
pas la préoccupation centrale de la pratique de I’exorcisme et de la délivrance ? Ne fonctionne-
t-elle pas avec une stratégie de désubjectivation des corps possédés contre I’esprit de 1’évangile
qui a toujours mis la personne humaine avec son histoire individuelle au cceur du ministere
thérapeutique de Jésus ? Le corps subjectif du possédé ne cesse-t-il pas d’étre le centre
d’orientation libre de soi pour n’étre qu’un objet vidé de sa présence a soi et soumis a
’aliénation des puissances de I’imagination ? Ce choix philosophique est d’ailleurs assumé par
I’apologie du paranormal (KENMOGNE, 2016)3,

Cette épistémologie du paranormale désarticule le mal subjectif, la dimension culturelle
et sociale de la maladie ainsi que le mal objectif livré pour I’essentiel au protocole du diagnostic
médical au profit d’une explication a priori métaphysique des maladies dites paranormales.
Celles-ci seraient caractérisées par des troubles fonctionnels dont les symptomes ne rentrent
dans aucune étiologie déja connue, mais elles se manifestent avec des facteurs d’ordre
psychique, culturel et biographique. Ces maladies sont dites paranormales parce qu’elles ne
peuvent pas €tre interprétées par les canons rationnels de 1’art médical du diagnostic.

A la suite de M. P. Hebga, pour E. Kenmogne, I’idée de maladies paranormales a trait a

3 « Mais ces réflexions sont épistémologiques, elles ne préoccupent guére immédiatement les personnes
souffrantes ; elles ne résolvent pas le probléme du sujet qui se présentent au médecin, au prétre, au psychiatre
ou au psychothérapeute dans le but de recouvrer une santé qu’il estime altérée ou perdue depuis un tel vécu »

(. 29).

291




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

tout ce qui touche a la sorcellerie et a la magie. Celles-ci constituent ensemble tout le domaine
de I’occultisme ou la relation de cause a effet des maladies paranormales reste rationnellement
inexplicable. L’épistémologie de la santé promue par les représentants de cette Ecole africaine
de philosophie veut élargir le champ de 1’expérimentable a ce patir du « paranormal » au-dela
du vérifiable médical. L’expérience de ce « patir quelconque » (WIEZSAKER, 2011), selon
I’expression de V. von Weizsiker, est portée au langage par la plainte du souffrant ou sont
conjointes autobiographie et traduction verbale des symptomes qui traduisent 1’imaginaire
culturel de la maladie.

Ces récits des péripéties du patir sont non seulement des récits dans le récit, mais
essentiellement des récits de réve. Ils sont considérés comme des « faits vécus » en premicre
personne ouvrant 1’esprit & une autre réalité ayant sa propre rationalité. La crédibilité du rapport
au réel de ces récits vient de ce que ceux-ci raconteraient des histoires qui renvoient a des
événements moins imaginaires que réels : « Le récit en soi, s’il n’était qu’hallucinatoire, serait
pathologique. Si I’on suppose qu’il est de contenu réel, la chose devient préoccupante »
(KENMOGNE, 2016, p. 29). Partant de I’affirmation d’une « autre réalité » a travers ces récits
de réve, Kenmogne plaide pour que 1’idée de santé, de maladie et de guérison articule la
rationalité biomédicale avec leurs représentations mentales, sociales et culturelles car la réalité
dont il est question dans les récits de réve s’inscrit dans 1’univers culturel de la vision religieuse
et cosmogonique du monde.

La relativité de la distinction du normal et du pathologique, de la santé et de la maladie
chez G. Canguilhem, puisqu’étre en santé ne veut pas dire absence de maladie, permet a
Kenmogne de justifier sa théorie relativiste de la santé qui serait alors exclusivement,
culturellement et subjectivement déterminée par le patir du patient. En raison de cette relativité,
I’auteur en vient donc a justifier I’impertinence de I’opposition du normal et du pathologique
selon la rationalité médicale occidentale d’une part et, d’autre part, celle de I’opposition du réel
et de I’'imaginaire selon les maladies paranormales qui ne rentrent pas dans cette rationalité du
vérifiable. Le diagnostic des maladies paranormales (KENMOGNE, 2016)*, dont la sorcellerie
serait la cause efficiente, appartiendrait a une certaine « herméneutique du dévoilement » en
vue d’une esquisse d’action thérapeutique propre a une science de I’esprit (NKULU

KABAMBA, 2014). Cette Contribution a [’épistéemologie de la santé s’articule dans une

4 « La “maladie paranormale” peut se définir comme une pathologie subjectivement pergue et clairement
déclarée par le patient, aux effets plus ou moins objectivement observables par un tiers, notamment le médecin
des hopitaux, justement parce que I’étiologie de cette pathologie réelle ne tombe pas docilement sous la science
médicale conventionnelle » (KENMOGNE, 2016, p. 39).

292




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

pratique thérapeutique qui est fonciérement une théodicée au sens d’une explication
métaphysique et religieuse de 1’origine du mal, de la maladie et de la souffrance (ROSNY, 2005 ;
HEBGA, 1979)°. Cette théodicée® explicite sa réalité ontologique en traitant les effets
psychosomatiques des maladies paranormales comme des « faits objectivables » selon la
méthode sociologique d’E. Durkheim, dans Les régles de la méthode sociologique, dans la
mesure ou quels qu’ils soient renvoient nécessairement a 1’esprit humain.

Le recours aux thérapies nocturnes ou a la « priere a Dieu qui soigne par I’esprit en
dehors de tout recours aux médicaments » participe a cette théodicée (KENMOGNE, 2011,
souligné par I’auteur). Celle-ci se prolonge dans une anthropologie africaine en rupture avec le
dualisme métaphysique occidentale de la matiére et de 1’esprit pour faire place a un triadisme
de I’homme constitu¢ du corps, du souffle et de ’ombre. Le recours a un pluralisme
thérapeutique n’est pas le fait de I’incrédulité, de I’incertitude et de la peur, mais il releve du
gott de la vie dans les limites de la raison technicienne et de la ruse de I’intelligence calculatrice
de la vie déterminée par 'instinct au sens de H. Bergson dans L’Evolution créatrice
(KENMOGNE, 2011, pp. 389-390 ; BERGSON, 1957).

Kenmogne fait le pari d’une connaissance effective de la sorcellerie comme objet de la
philosophie puisqu’elle est un « phénoméne réel » naturel et non surnaturel suivant 1’idée
hégélienne selon laquelle « tout ce qui est réel est rationnel ». Le questionnement philosophique
sur la sorcellerie ne saurait faire I’économie de la question suivante de I’auteur : « est-ce un fait,
un phénomeéne ou un simple discours fondé sur des représentations plus ou moins déterminées
par notre imagination » (KENMOGNE, 2016, p. 79). Cependant 1’opposition de I’imaginaire
et du réel est aussitot rompue par 1’identification des effets psychosomatiques des maladies
paranormales et les faits au sens sociologique dans la mesure ou les croyances sont prises pour
des faits réels parce qu’elles organisent et gouvernent 1’'univers mental et la vie culturelle,
religieuse et sociale des personnes qui y sont impliquées par leur appartenance a une
communauté. A la suite de M. P. Hebga, Kenmogne précise que dans cette démarche
épistémologique, il n’y a pas de confusion entre réflexion philosophique ou théologique,
révélation religieuse, initiation ésotérique, observation participante ; les genres littéraires sont

parfaitement distingués dans leurs rapports avec le réel (KENMOGNE, 2016, p. 85).

® « Dire qu’elle [la sorcellerie] n’existe, écrit E. de Rosny, c’est nier tout simplement et avec une certaine
naiveté 1’existence de la perversité dans ce monde » (p. 28) ; « La sorcellerie est I’ensemble des activités
mauvaises du sorcier. Elle s’inscrit dans la sphére du mal » (HEBGA, 1979, p. 16) ; « Par-dela les discours
sur la sorcellerie, il y a une réalité ontologique dont la découverte incombe a 1’invention épistémologique »
(KENMOGNE, 2005, p. 46).

® Cette théodicée est une caractéristique spécifique de 1’ethnophilosophie décrite avec rigueur par Eboussi
Boulaga (1977, p. 29).

293




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

L’¢épistémologie du paranormal de Kenmogne suit ici un pragmatisme de méthode
pluridisciplinaire qui conjoint de maniére programmatique tant bien que mal anthropologie
structurale, science du vivant et métaphysique. A un premier niveau, elle prend a son compte
I’efficacité des pratiques magiques et sorcellaires impliquées dans la croyance en la magie et
en la sorcellerie ou le sujet est entierement déterminé de manicre structurale par I’efficience du
systéme de croyances et de représentations du monde. Elle intégre a un deuxiéme niveau la
critique des interprétations scientifiques des phénomeénes paranormaux qui tend a leur
démystification pour en tester la validité. A un troisiéme niveau, la science s’intégre apres sa
critique dans une démarche métaphysique positive comme chez H. Bergson (KENMOGNE,
2016, p. 93). Elle est d’abord phénoménologie du rapport au réel ou 1’expérience est la seule
source de connaissance. Ensuite, elle se confronte au niveau épistémologique a d’autres savoirs
pour €lucider I’intuition ou science et métaphysique se croisent sans qu’elle ne soit limitée par
le réel comme articulation de I’espace et du temps comme chez Kant. La frontiére entre intuition
sensible et intuition intellectuelle est rompue. En ce sens, ’hallucination peut étre aussi
considérée comme une intuition pour laquelle I’imagination et la perception du réel perdent leur
distinction comme dans « Fantomes de vivants » de Bergson (KENMOGNE, 2016, pp. 139-
142).

Punir ou guérir ? 1l arrive aussi parfois que les débats s'épuisent sur la sémantique méme
de la sorcellerie et de sa traduction dans les langues locales. Les travaux s'appuient sur les
discours actuels et sur I'imaginaire de la sorcellerie pour développer leur prise de position.
L'analyse n'est-elle pas biaisée par ce choix méthodologique porté par des fantasmagories ? Une
herméneutique des contes traditionnels sur la sorcellerie (puisque c'est aussi un savoir) et une
enquéte ethnographique sur la pratique de la sorcellerie ne permettrait-elle pas de dégager les
problématiques anthropologiques et thérapeutiques au cceur de cette question de la sorcellerie
qui a été d'entrée de jeu piégée par un préjugé moderne et post-colonial sus évoqué sur les
croyances africaines et sa culture en général.

Les approches théologique et pastorale de la sorcellerie ne prennent pas en compte les
dispositifs traditionnels judiciaire et thérapeutique pour faire face a la question. La loi traite des
affaires de sorcellerie dans le Code pénal camerounais. Dans le cas du Cameroun par exemple,
elle est prise dans une aporie : d'une part, le délit de sorcellerie est reconnu par le législateur, le
juge doit recevoir l'accusation des plaignants ; d'autre part, elle ne parvient pas a définir les
actes répréhensibles. C'est ainsi que le Groupe de recherche sur la sorcellerie (GRS) propose

une réforme pour pallier cette déficience du Code pénal en donnant aux juges des critéres

plus précis et en faisant intervenir des tradipraticiens pouvant interpréter les signes du

294




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

monde invisible ainsi que des anthropologues possédant un savoir traditionnel. C'est une
préoccupation post-coloniale dépourvue d'une connaissance réelle des traditions africaines sur
la question. Car le mode de juger des affaires de sorcellerie dans le contexte traditionnel, chez
les Bamilékés par exemple, ne repose sur aucune procédure d'instruction portant sur des délits
et ne renvoie pas a un code pénal classant les fautes, parce que punir n'est pas sa visée, mais
réinsérer et réconcilier les individus — accusé et plaignant - dans I'ordre social. Juger c'est guérir
et non punir. Autrement dit, le judiciaire a une vocation thérapeutique.

Le préjugé de la domination du pouvoir religieux travaille implicitement la comparaison
hiérarchisant des itinéraires thérapeutiques. La comparaison des itinéraires thérapeutiques a
travers des récits de maladie semble justifier une hiérarchisation des recours qui privilégierait
la thérapie religieuse (LADO e FOSSO, 2011). Est-il vraiment pertinent de les hiérarchiser ? Il
semble impertinent dans la mesure ou la quéte de guérison des patients ne s’¢labore pas par un
choix rationnel et conscient des thérapies qui seraient appropri€es les unes par rapport aux
autres par anticipation. Car ils ne savent pas par avance quelle thérapie serait la plus efficace.
Les récits thérapeutiques ne se racontent qu’aprés coup sans tenir compte des facteurs
irrationnels du choix du cheminement thérapeutique li¢ a la souffrance elle-méme — qui est sans
raison - et du lien de causalité inexplicable entre type de thérapie et guérison effective. Car dans
leurs itinéraires thérapeutiques, ces sujets continuent a fréquenter le prétre, le pasteur, le
médecin et le nganga. A quoi obéissent ces récits des itinéraires thérapeutiques ? N’obéissent-
ils pas a I’échange du miracle ou du don de guérison et de la conversion, de la soumission et de

I’obéissance des corps souffrants a des autorités religieuses ?

2 UNE CRITIQUE SOCIALE DES AMBIGUITES DE LA COALITION DES
RATIONALITES ET DES CROYANCES AUTOUR DE L'ART DE SOIGNER

Le second point de vue est sociologique. L'idéologie de suprématie du pouvoir chrétien
dans le champ thérapeutique ne serait-elle pas commandée par ce que Joseph Tonda appelle la
« théodicée du souverain moderne » qui est une description des structures mentales qui
gouvernent les significations imaginaires des puissances (médicale, religieuse et politique).
Cette théodicée est « une rationalisation destinée a expliquer ’inflation du Mal, du malheur et
des souffrances en Afrique en exemptant le Dieu de la mission civilisatrice (TONDA, 2002, p.

227). Tonda part de la these, inspirée de C. Castoriadis dans L 'Institution imaginaire de la

societé, selon laquelle toute société possede une capacité de s’instituer en créant des

295




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

significations imaginaires a partir desquelles se congoit la possibilité de distinguer le rationnel
et ’irrationnel, le naturel et le surnaturel, le réel et I’irréel, le corps et I’esprit, I’intérieur et
I’extérieur d’une société.

La formation sociale impliquée par cette capacité auto-instituante est confrontée a des
déficits historiquement produits, s’invente et s’institue a partir des « magmas » composés par
des combinaisons, des associations, des fusions des significations imaginaires hybrides
instituées. Elles reposent sur 1’opposition radicale instituée entre le Dieu de la religion du Christ
et le sorcier comme représentant ultime du mal dont il faut se guérir. Cet auteur parle de
théodicée parce que précisément la nature de la puissance a laquelle les sujets s’abandonnent et
obéissent pour guérir et les discours de la maladie et de la souffrance reposent sur cette
opposition radicale ou viennent se jouer les questions de rivalité, de légitimité et d’identité des
thérapies traditionnelles, médicales et religieuses.

L’interrogation de la puissance a 1’ceuvre dans ce proces de la guérison divine est 1’objet
de la sociologie de la guérison envisagée sous 1’angle des pouvoirs et de la domination, c’est-
a-dire de la rivalité. Cet échange entre obéir et guérir passe par des ruptures dans les pratiques
médicales et traditionnelles, des ruptures dans les relations familiales et I’éloignement du
monde, des ruptures dans les conceptions du monde en s’affiliant au groupe organisateur de la
thérapie : « Les définitions du divin sont donc nécessairement celles du sain, du pur, du propre,
du civilis¢, du légal, du normal en opposition proclamée a celles du sauvage, de I’'impur, du
pathologique, du malpropre, de I’illégal, de I’anormal. Elles sont de ce fait enjeux du pouvoir
et de domination a I’intérieur du champ des spécialistes de la guérison » (TONDA, 2002, p. 21).
C’est la pratique du discernement exercée par le prétre, le pasteur ou toute personne ayant le
charisme de guérison divine qui disqualifie la guérison non divine des féticheurs et des nganga
diabolisés avec les sorciers.

A cette disqualification chrétienne des thérapies traditionnelles s’ajoute le probleme de
I’identit¢ méme des thérapies traditionnelles, médicales et chrétiennes. Cette identité est
soutenue et produite par 1’opposition radicale structurant les discours normatifs et ethno-
centristes de la théodicée du souverain moderne. Selon la sociologie de la guérison divine de J.
Tonda, cette rivalité entre thérapies transformée en probléme d’identité participe a la
disqualification des pouvoirs autochtones inscrits dans la méme matrice culturelle que la
sorcellerie ainsi que les cultes de possession qui sert a justifier la croyance au Dieu civilisateur
des missions d’évanggélisation. En deca de cette opposition radicale de fagade entre les thérapies

traditionnelles et les thérapies chrétiennes dite divines, il y a une profonde ambiguité des

secondes par rapport aux premicres.

296




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Car I’hétérogénéité des dispositifs, des pratiques et les résultats des actions de la
guérison divine comme les identités chrétiennes qu’elle produit ne semble guére différente de
celle des dispositifs, des pratiques et des identités des thérapies traditionnelles qui sont exclues
par celle-la. Elles partagent des similitudes que J. Tonda situent autour deux éléments. Le
christianisme et le systéme des nganga se rapprochent sur le fait de I’exclusion de la sorcellerie.
La démarche missionnaire d’E. de Rosny conforte cette similitude entre thérapies
traditionnelles et les thérapies divines. Le deuxiéme €élément, qui préte a confusion et conforte
I’hypothése de J. Tonda, vient du sens magique du charisme qu’il reprend chez Max Weber.
Celui-ci est commun aux thérapies traditionnelles et aux thérapies divines. C’est pourquoi cet
auteur estime que leur opposition radicale n’est qu’un jeu « des rapports de force et de sens qui
président, d’une part, aux définitions, inventions, constructions sociales, politiques et
culturelles du mal, de la maladie, du sauvage, du traditionnel, du « paien » ou sorcier, et, d’autre
part, a celles du bien, du sain, du civilisé, du converti, de 1’« évolué », du moderne et du divin »
(TONDA, 2002, pp. 24-5).

Ces rapports participent a ce que J. Tonda appelle la « modernité pathologique »
(TONDA, 2002, p. 28) de I’Afrique ou la figure du Christ thérapeute et la figure du nganga
affrontent cette modernité nocturne de la sorcellerie et ses articulations avec I’imaginaire, le
symbolique, le biologique et le politique. Avec I’habile distinction de witchcraft et sorcery en
anglais empruntée a Evans-Pritchard, et en francais sorcellerie et fétichisme, dans les
significations imaginaires sociales les aptitudes, les facultés et les capacités des hommes a
réaliser I’inhabituel, I’écart différentiel qui définit I’extraordinaire, I’exceptionnel, le hors-
norme, I’anormal, le pathologique, le fait rare, ou tout simplement ce fait extraordinaire qui
constitue la vie, dépendent du principe de la sorcellerie qui n’est ni bon ni mauvais (TONDA,
2002, p. 43).

Cette rivalité des pouvoirs et du sens entre christianisme et thérapies traditionnelles
constitue le ressort des discours idéologiques de part et d’autre qui expliquent les « structures
de causalité » de la maladie, du mal, de la souffrance et de I’infortune. On peut dés lors saisir
la theése de J. Tonda formulée en ces propres termes : « Dans la mesure ou tous ces discours ont
en commun de sortir le Dieu chrétien ou le Souverain moderne des structures de causalité du
malheur en Afrique, nous suggérons de les considérer comme participant d’une théodicée. Aussi,
a I’opposé de cette théodicée, défendons-nous la these selon laquelle le Dieu civilisateur et le
Génie sorcier, en tant que significations imaginaires sociales, et donc marquées par

I’ambivalence, ne se définissent pas dans un rapport d’extériorité irréductible en Afrique.

Selon nous, ¢’est une seule et méme puissance que symbolisent Dieu, le Génie sorcier et la

297




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

coalition des forces qui le soutiennent dans la « modernité africaine », c¢’est-a-dire le systéme
capitaliste et chrétien » (TONDA, 2002, p. 39).

Les itinéraires thérapeutiques de la guérison divine, les thérapies traditionnelles et la
biomédecine remettent en question les rivalités corporatistes instituées depuis la colonisation,
méme si les institutions traditionnelles de soin connaissent une marginalisation idéologique et
institutionnelle de la part des deux autres. Mais aujourd’hui la question de la 1€gitimité de ces
différents champs thérapeutiques est croisée par les itinéraires thérapeutiques des patients,
méme si la biomédecine au cours de son histoire demeure un processus monopolisation parfois
idéologique de la construction du sens de la maladie au détriment de celle des guérisseurs et de
la religion (FASSIN, 1992, p. 210). Mais en réalité, le pluralisme éclaté des champs
thérapeutiques est marqué par des frontiéres trés poreuses ou chaque champ, chaque théorie,
chaque pratique s’ouvre a d’autres a la fois de manicre positive et négative dans un processus
ininterrompu de négociation des identités li¢ a la précarité de chaque champ thérapeutique
(TONDA, 2002, p. 103). Il est possible de travailler sur les homologies entre les institutions de
soin et mettre en exergue une homologie possible de structures entre elles afin de lever
I’équivoque de la rivalité, de la l1égitimité et de I’identité des thérapies que révele la revue de
littérature sur la question. Peut-on encore aujourd’hui en Afrique laisser ces jeux du normal, du
paranormale et du pathologique se faire dans cette rivalit¢é de pouvoir et de sens entre le

christianisme et systéme traditionnel des nganga ?

3 CRITIQUES HERMENEUTIQUE ET PSYCHANALYTIQUE DE
L’EPISTEMOLOGIE DES MALADIES PARANORMALES. ARTICULATION DE
L’ IMAGINATION, DU REEL ET DU SYMBOLIQUE

Il convient de préciser que les récits des maladies paranormales sont des récits d’une
expérience d’un patir quelconque portée au langage par la plainte du souffrant ou sont
conjointes autobiographie et traduction verbale des symptomes traduisant I’imaginaire culturel
africain de la maladie. En général, ces récits de souffrance sont des récits de réve et des récits
dans le récit du patir. La théodicée implicite de la philosophie des maladies paranormales ne
distingue pas I’imaginaire et I’histoire qui s’entremélent dans I’autobiographie de la souffrance
puisque les effets psychosomatiques de la souffrance des patients sont pris pour des faits

sociologiques fortement impliqués dans les réalités sociales gouvernant I’univers mental,

culturel et religieux des souffrants.

298




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Dans son pragmatisme de méthode, I’épistémologie des maladies paranormales
revendique un certain structuralisme pour lequel le contenu du récit n’est pas différencié¢ du
réel. Ce structuralisme que partagent 1’épistémologie du paranormal et 1’ethnophilosophie est
caractérisé par F. Eboussi Boulaga autour de deux points suivants : 1/« La culture est la
transmission d’une structure mentale qui explique, c’est-a-dire déploie des formes concretes
qu’elle contient déja : c’est elle-méme qui se répete sous les figures variées des mceurs, des
institutions, des arts. La langue illustre bien ce fait, elle qui est comme le fondement de la
culture : elle est I’expression par excellence de 1’ethnie » (EBOUSSI BOULAGA, 1977). Par
conséquent, le sujet n’existe pas, il n’a pas d’histoire subjective, il est impensable hors de
I’ethnie. Le sujet comme catégorie philosophique et 1’individu comme catégorie ethnologique
ne sont pas a confondre.

2/ L’insignifiant est la confusion de I’imaginaire avec le réel, il livre aux illusions de
I’idéologie du paranormal. Une herméneutique des images et des figures explique cette
confusion de I’imaginaire, du réel et du symbolique dans I’ethnophilosophie. Elle est aussi
valable pour I’épistémologie du paranormal. Dans ces philosophies, est réel ce qui préserve en
soi I’origine selon trois modalités : d’abord, sous forme d’ordre identifiant, ensuite, sous forme
de hiérarchie ou de généalogie et, enfin, sous forme de destination. La différence est accessoire
dans tout ce qui s’enchaine dans I’harmonie de la tradition par la force vitale.

Le symbole est image, indice et loi. Il est d’abord image de ce qu’il désigne ou
représente. Il est ensuite 1 ’indice dans la mesure ou ce qu’il désigne ou représente 1’habite ou
I’affecte de quelque maniére. Il est enfin /oi qui n’est jamais arbitraire en ce sens que ce qu’il
désigne ou représente se fait selon un ordre de régles de substitution et de représentation dans
la connexion ou la coincidence des opposés dans une symphonie de I’imaginaire, du réel et du
symbolique dans le monde de la vie. C’est pour cette raison que la métaphore et la métonymie
ne sont plus des figures de styles dans le discours, mais 1’expression des procédés et des
procédures du savoir-étre. Ainsi la métonymie exprime 1’effet par la cause, une chose dans son
ordre peut en représenter une autre. Les rituels des sacrifices et des cadeaux s’entendent dans
le procés métonymique de la magie. Les choses se substituent mutuellement dans la métaphore
ou les proces et les structures sont identiques. Dans un tel systéme dans sa tentative de coincider
avec le réel, il ne cesse de se dédoubler et a se substituer en le réduisant au symbolique. C’est
ainsi que fonctionne le systéme divinatoire. La consultation du devin est suscitée par
I’incertitude provoquée par un événement qui transforme 1’ensemble des configurations dans

lesquelles émergent les possibilités de 1’individu par lesquels le monde entre dans le rapport

de soi a soi de I’homme, c’est-a-dire son ipséité. L’échec de 1’identification de I’imaginaire

299




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

a lorigine, celle qui précede la parole, le désir et le travail, dans I’art divinatoire indique ce que
Eboussi appelle le « sort symbolique » de I’individu représenté dans 1’appareil divinatoire par
la mort.

Ce totalitarisme engendre son antithése : ’extérieur démoniaque : « La divination n’est
pas seulement une fausse médiation qui se contente d’un va-et-vient imaginaire, d’un terme a
I’autre de 1’opposition apparence/étre [...] Mais I’individualit¢ comme telle se met en rupture
de participation. Dans le langage de la pensée mythico-symbolique, on dira que 1’individu qui
tranche est sujet a la ““possession”. Il peut étre 1’habitacle de puissances bonnes ou mauvaises,
et c’est en quoi que réside I’anomalie » (EBOUSSI BOULAGA, 1977, pp. 64-5). Ce qui est
redouté dans cette réalité de croyance, c’est I’individualité du sujet et celle des autres,
puisqu’elles sont niées en raison de la culture comme structure mentale, surtout lorsqu’il
n’existe pas avec eux des liens de nature, mais seulement par des liens de culture sous forme de
parole donnée ou d’alliance : par exemple on attribuera des faits de sorcellerie principalement
a ses parents par alliance.

On peut y reconnaitre ce qu’on pourrait appeler ici une idéologie structuraliste que
quatre remarques sur 1’analyse structurales des récits de réve permettent de mettre en évidence
dans la mesure ou elle met en réduction I’intentionnalité du patir et de 1’agir avec sa visée
ontologique. Cette visée n’a rien a voir avec la justification de 1’existence ou de la non-existence
d’une réalité de croyance avec I’effectivité de son monde, mais elle est I’expression d’une quéte
existentielle de sens et de guérison face a la violence symbolique de la maladie, du mal et de
leur patir.

1/ L'autonomie du récit implique a la fois la cloture du récit sur lui-méme et 1'abolition
compléte de la dimension référentielle du langage. Cette immanence du sens abolit par
conséquent la fonction mémeétique du récit et la visée référentielle du langage. Le code prime
sur le message (BARTHES, 1966). 2/ Les récits de réve et de souffrance sont traités comme un
systéme de signes structuré par une logique de relations contradictoires au service d’une
explication métaphysique du monde invisible et du divin et non de leur interprétation au service
de la thérapie du patient comme en psychanalyse et dans les thérapies traditionnelles africaines
(LEVI-STRAUSS, 1960, 1967). 3/ Lorsque l'analyse structurale est appliquée aux récits, on
constate que 1'exégese porte davantage sur le jeu de correspondances de la logique des relations
contradictoires que sur l'intrigue du récit. 4/ L'analyse structurale ne laisse place a aucune
transposition métaphorique pour l'interprétation du récit de réve et de souffrance avec son

imaginaire. L'analyse structuraliste du récit suit uniquement la signification dans un « jeu

de miroirs », un « jeu du sens », un « miroitement du sens », mettant entre parentheses les

300




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

potentialités dramatiques et existentielles de l'intrigue. C'est ainsi qu'il y a une dissolution des
valeurs référentielles — telles que le désir, le corps - dans le jeu des correspondances au profit
d'une parole et des représentations ayant le statut de réalité.

Le récit de réve ou le récit dans le récit de la souffrance raconte une histoire close sur
elle-méme et dans laquelle la différenciation de la représentation, de 1’'imaginaire et du réel
devient impertinente, puisque réver, vivre et fantasmer sont les différentes expressions de la
méme réalit¢ humaine et sociale, celle-ci étant commandée par 1’efficacité magique des
systémes de croyance. Il n’y a pas plus de différence entre I’'imaginaire et le réel. N'y aurait-il
pas dans ce type de récit, des « marqueurs » de sa référence extérieure a la vie quotidienne - qui
ouvrent le récit a autre chose que ce qu'il veut dire qui serait une tentative manquée d’une
réappropriation du sens par rapport au non-sens du mal, de la maladie et de la souffrance ? Ne
faut-il pas précisément faire un travail d’épistémologie des genres littéraires des expressions de
la souffrance qui manifestent leurs différents rapports avec le réel ?

Il s’agit de montrer comment fonctionnent la métaphore dans le récit. Le proces
métaphorique dans un récit est une étape intermédiaire entre l'analyse structurale et
I'herméneutique existentielle. Les mots ont leur sens propre commun fixé dans une communauté
parlante par les normes d'usage de la langue d'une part et, d'autre part, inscrit dans un code
lexical. La rhétorique a affaire aux sens figurés d'un mot qui dévient de l'usage ordinaire. Le
fait qu'il y a plus d'idées que de mots suscite le besoin d'une extension du sens ordinaires des
mots disponibles dans une langue au-dela de leur usage habituel. En revanche, la métaphore n'a
pas pour fonction comme celle de la rhétorique de combler le déficit sémantique des mots par
rapport a la réalité ou d'orner le discours. Elle ne saurait étre réduite a sa fonction émotionnelle.
La critique herméneutique de 1’épistémologie des maladies paranormales est guidée par la
théorie du récit et la théorie de la métaphore de Ricceur.

La métaphore ne consiste pas en une simple illustration des idées par des images selon
le jeu de ressemblance. Il s'agit dune véritable création instantanée de signification, une
innovation sémantique qui met en tension deux interprétations d'un énoncé métaphorique, l'une
littérale et 'autre allégorique. Cette création de sens est produite par la découverte simultanée
d'une ressemblance et d'une discordance inédites entre ces deux interprétations. Plus qu'une
simple valeur affective, la métaphore fait voir le nouveau sens de la réalité : « Le sens est ce
qu'un énoncé dit, la référence est ce sur quoi il le dit ». Si la fonction du langage est d'articuler
notre expérience du monde, de donner forme a cette expérience, cela veut dire qu'il est ouvert

sur le monde qu'il exprime et transmet sans étre clos sur lui-méme comme la langue. Le

proces métaphorique s'inscrivant dans cette vocation du langage a dire exprime notre

301




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

expérience du monde rompt avec l'analyse structurale du récit qui occulte la dialectique du sens
et de la référence. La métaphore en mettant en tension deux interprétations — I'une littérale et
l'autre figurative — d'un €énoncé, elle opére un premier mouvement qui suspend la visée
référentielle du sens ordinaire afin de faire apparaitre dans un second mouvement une nouvelle
référence attachée a la nouvelle signification de la réalité (RICCEEUR: 1975).

La fonction narrative dans le récit de réve ou le récit dans le récit du patir est articulée
au proces métaphorique (RICEUR, 1983). L’autobiographie des patients se construit avec la
fonction narrative tout en faisant recours la fonction du proces métaphorique de symbolisation
dans leur quéte existentielle de sens et de guérison face a la violence symbolique du mal, de la
maladie et de la souffrance. Elle va de I'une a l'autre et réciproquement : dans les discours de
sorcellerie, le récit n'invite-t-il pas a se faire interpréter métaphoriquement que littéralement ?
Quels indices induisent-ils a interpréter un récit comme une parabole de la souffrance, c'est-a-
dire comme une histoire inventée — sans doute en lien avec le quotidien - pour transmettre un
message. Le récit de réve ou le récit dans le récit de la souffrance tiennent ensemble les figures
métaphoriques et les intrigues narratives de la vie quotidienne de la souffrance. Il devient en ce
sens une fiction capable de re-décrire la vie. Cette considération se joue a deux niveaux de
l'interprétation du récit de réve ou du récit dans le récit de la souffrance. Elle se joue d'abord au
premier niveau « de la théorie des "genres" qui regle la forme narrative » et, ensuite au second
niveau, « de la théorie des "tropes" qui régle le transfert de la signification de I'histoire prise
comme un tout a la sphere existentielle a laquelle elle est "appliquée" ».

L’¢économie de I’expérience du langage permet de mettre a I’épreuve les discours sur la
sorcellerie ou les effets psychosomatiques ne visent pas a justifier une réalité de croyance
convoquée dans la quéte existentielle de sens et de guérison. Il est important de souligner ici
que c'est avec la psychanalyse qu'il est possible de mettre en exergue les pieges du rapport entre
le langage et 1'image dans le vécu de la réalité de la maladie. L'imaginaire avec le symbolique
et le réel constituent les trois topiques du maillage de la subjectivité chez Lacan. L'imaginaire
chez Lacan désigne un effet d'aliénation dans l'image qui, précisément, fait obstacle a la
créativité de la subjectivité. Cet effet d'aliénation dans I'image est une sclérose de la
représentation coupée de la créativité langagicre de 1'imagination poétique.

Sans retracer ici la genese de 1'aliénation dans l'image a partir de la problématique du
stade du miroir de la formation de la réalité¢ psychique par le biais de l'image du corps chez
I'enfant (LACAN, 1966, 1978, 2001), il convient de dire que ce processus d'identification par

I'image est non seulement nécessaire pour la formation de la réalité psychique, mais aussi

source de fantasmes de toute-puissance de type narcissique (LACAN, 1975, p. 152). Le

302




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

discours sur la sorcellerie comme expression d'un imaginaire de toute-puissance, d'un désir de
totalité sans faille peut étre interprété comme un symptdme, tant que le sujet ne se rend pas
compte qu'il a vocation de ne jamais coincider avec 1'idéal de totalité trompeur renvoyé par le
miroir du monde des images.

Selon cette perspective ou l'imagination est réduite a une fonction de reproduction de
I'image, on peut dire que le fantasme joue pour l'accomplissement du désir un role de
substitution par rapport a son objet perdu dont I'image n'est pas toujours rattachée au langage.
On se retrouve 1a devant une contradiction non résolue de la psychanalyse post-freudienne de
Lacan ou les déterminants cruciaux de l'inconscient — tels que les « représentants » de pulsions,
c'est-a-dire les représentations inconscientes et les affects — relévent de la linguistique et
demeurent coupés de I'énergétique (LACAN, 1953, 1966). La situation analytique comme
situation de parole autorise une reformulation linguistique de la psychanalyse. L'analysant n'est
capable de parler d soi qu'en adressant la parole a une autre. Dans le contexte de la falking cure,
il s'agit ainsi de passer, selon la remarque de Ricceur renchérissant la thése de Lacan d'un « récit
inintelligible a un récit intelligible ». Le symptdme n'est plus de I'ordre d'un fantasme, mais de
I'ordre langagier, car il s'intégre dans la structure narrative d'une expérience personnelle
impliquant les rapports du langage et de 1'expérience analytique (RICCEUR, 1978, 2008, p.
109)7, a l'aide de « I'historicisation primaire de I'expérience infantile » selon Lacan et des
« symbolisations construites dans l'enfance » selon Edelson (1984).

Clest en ce sens que dans les Etudes sur I'hystérie de Freud et Breuer (1956) une
sémiotique des symptomes est proposée. Les symboles, en tant que substituts mnésiques, sont
le moyen par lequel le traumatisme, dont le souvenir de la scéne a été refoulé, continue d'exister
sous la forme déformée de symptomes. La valeur métaphorique des mots assure souvent le
passage du symptome a son expression linguistique, ou parfois un état psychique peut étre
symbolis¢ par une expression corporelle. Ainsi ce qui a €té enfoui dans le corps par la
conversion hystérique est porté au langage grace a la traduction d'un symptome hystérique par
une métaphore : « Ne dit-on pas [...] quand on se sent désespéré, qu'on a les jambes brisées ?»
(RICEUR, 1978, p. 112). Jusqu'ou peut-on considérer la situation analytique comme un univers
de langage ?

Dans L'Interprétation du réve (FREUD, 2004), le travail du réve est une investigation
pour rendre intelligible la « pensée du réve » par des procédés langagiers, c'est-a-dire de

traduire les pensées latentes du réve en contenu manifeste. La condensation est une péripétie

" L'hypothése d'une reformulation linguistique de la psychanalyse a conduit Ricceur a dialoguer avec Lacan
(France) d'un co6té et, de l'autre, avec M. Edelson (USA).

303




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

de la représentation qui veut dire métaphoriquement « compression » de pensées de réve,
« abréviation » et « laconisme » résultant de la disjonction de la figure de réve en ses ¢léments
initiaux, porteurs de noms distincts et capables de descriptions distinctes, durant le cours des
chaines associatives des pensées oniriques. Tandis que le déplacement est un transfert
d'intensité psychique visant a déjouer la censure imposée par la résistance, un ¢lément éloigné
du foyer d'intérét et, par conséquent, de la représentation interdite ayant recu la valeur originelle
placée sur elle. I s'agit d'exprimer 1'énergétique du réve avec un langage figuré, car « le travail
de réve met en jeu des processus sémiotiques qui ont ét¢ désymbolisés par la situation de
refoulement » (RICEUR, 1978, p. 116).

Le discours de l'¢tat de veille se déploie ainsi dans un espace logique opposé a
I'expression des affects ayant animés le processus du réve lui-méme. Ce qui intéresse Ricceur
c'est I'hnomologie possible entre les ressources de la rhétorique de la parole et avec la découverte
de la psychanalyse. Roman Jakobson considére que l'opposition entre la métaphore - le trope
par ressemblance, et la métonymie - le trope par contiguité, traverse toutes les opérations de
signification. Cette polarité de la signification est effective dans les processus symboliques
inconscients décrits par Freud dans le réve. Du coté de la contiguité, le déplacement serait
métonymique et la condensation serait synecdochique, et, du co6té de la similarité,
l'identification et le symbolisme. Lacan va identifier déplacement et métonymie, condensation
et métaphore (LACAN, 1966, p. 266).

Peu importe cette divergence entre R. Jakobson et J. Lacan sur les rapports de la
rhétorique et de la psychanalyse, le travail de réve selon Ricceur s'inscrit dans une organisation
symbolique au service de l'interprétation de l'existence du sujet au fil de son histoire. Or la
situation analytique est une expérience analytique de la falking cure dont l'univers le plus
approprié n'est pas seulement le discours, mais aussi 1'image comme expression du désir. Que
l'inconscient soit structuré comme un langage d'apreés Lacan puisse justifier la reformulation
linguistique de la psychanalyse est nécessaire, mais cela n'induit pas a conclure que tous les
facteurs signifiants de I'inconscient appartiennent a 'ordre linguistique.

Dés 1965, c'est le reproche commun de Riceoeur (1965, p. 386 ; 420) et de Green (2011,
pp. 37-8 ; 116) adressé sans concession a Lacan. I1 est important de savoir comment le processus
primaire extralinguistique se fait langage, comment l'archéologie du désir s'inscrit dans le
registre de la parole. La capture de 1'arche de la pulsion se fait lorsque le processus primaire
entre les faits de langage, c'est-a-dire lorsque les « mots » sont pris comme des « choses ». Le

symbolisme de l'inconscient n'est pas un phénomene linguistique stricto sensu. Car dans

L'Interprétation du réve la condensation et le déplacement operent au niveau de l'image

304




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

onirique distinct du niveau de 1'élaboration du sens. Le réve est fait de « matériel psychique ».
Dans le travail du réve, la mise en image consiste dans une « présentation visuelle » des pensées
de réve qui fonctionne comme le langage : « le langage fonctionne a un niveau pictorial qui le
met dans le voisinage de I'image visuelle et vice versa » (RICEUR, 1978, p. 129). L'image
comme un travail de réve est un processus de transformation des pensées latentes du réve en
contenu manifeste. Ce processus du réve est, selon Ricceur, similaire au schématisme kantien
de I'imagination qui consiste a procurer une image au concept.

Les mécanismes de réve jouent dialectiquement entre le niveau infra-linguistique
rattaché au fantasme ou a 1'image en deca du niveau ou 1'éducation installe le régime distinctif
de la langue et le niveau supra-linguistique ou les récits sont structurés par les grandes unités
discours que sont les proverbes, les dictons, le folklore et les mythes. Ainsi la subjectivité de
chaque individu dans une culture est prise entre inconscient et conscient subit d'une part l'arche
des pulsions dans une symbolisation d'ordre fantasmatique et, d'autre part, manifeste ses
procédés dans la rhétorique avec ses métaphores, les métonymies, ses synecdoques, ses
euphémismes, ses allusions, ses anti-phrases, ses litotes. Ceux-ci sont considérés par Ricceur
comme des manifestations de la vie imaginaire que le réve cotoie. En quel sens peut-on dire
que ces manifestations de la vie imaginaire appartiennent au méme niveau d'opération
psychique que le réve ? Ricceur reconnait que ce qu'il appelle « espace de fantaisie » (RICCEUR,
1976, 2008) est davantage caractérisé par sa diversité que par son unité : la diversité de
situations — de la veille au sommeil, la diversité des niveaux d'efficience — de 1'hallucination a
I'ceuvre d'art, la diversité des medias — du langage aux ceuvres publiques en passant par les
images sensorielles.

L'unit¢ de cet espace de fantaisie est tenue par l'accomplissement de souhait
(Wunscherfiillung) comme unité de motivation. Celle-ci est établie par la commune médiation
imaginaire analogue aux traits du travail de réve. Le premier trait est le caractere de figurabilité,
une mise en image que le réve partage avec le langage. Le langage travaille aussi a ce niveau
figuratif. Le deuxiéme trait est le caractere de substituabilité. L'image posséde en ce sens un
caractére sémiotique. Elle a I'aptitude du signe a faire fonction de lieutenance, a remplacer autre
chose. C'est ainsi que l'interprétation du réve peut passer de 1'image du réve a un mythe, a un
proverbe, a un poéme. L'image a la fonction dynamique du procédé du schématisme kantien
qui consiste a fournir aux images des concepts. Le troisiéme trait, ou Ricceur rejoint Lacan, est
la polarité de l'imagination en tension entre I'hallucination (le pur fantasme) et la construction

symbolique (le travail créateur de sens) (RICEUR, 1978, pp. 134-7).

Mais Ricceur ouvre une nouvelle perspective, absente chez Lacan, sur les rapports

305




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

de l'image et du langage qui rapproche la psychanalyse de la littérature poétique et de la
littérature de fiction et prolonge l'interprétation des dires eschatologiques dans la littérature
biblique. Ce n'est pas anodin que ce fut au cours d'une communication a la Journée de la Société
Francaise de Psychopathologie de 1'Expression a Lille, les 23 et 24 mai 1981, adressée aux
psychologues et aux chercheurs en sciences sociales qui s'intéressent aux aspects
« psychiques » ou « mentaux » de la réalit¢ individuelle ou sociale, que Ricceur fait une mise
au point sur les impasses épistémologiques d'une certaine articulation du langage, de la réalité
et de I'imagination (RIC(EUR, 1982).

Lacan n'est pas nommé par Ricceur dans cette critique, mais lorsqu'on sait leur différend,
on peut vite imaginer la direction de sa mise en garde. Chez Lacan l'imaginaire est ancré dans
I'image spéculaire. Il recele en lui-méme sa propre unité. Le moi idéal en miroir, 1'image
narcissique n'est pas une représentation symbolique. Elle ne doit rien a une signification.
L'imaginaire est séparé du symbolique et, donc, de toute opération de signification. L'image en
tant que trace dans ce cas est un résidu de la perception ramené a l'effet que les choses
produisent sur nous.

C'est contre cette conception de I'image séparée du langage dans la psychanalyse de
Lacan que Ricceur propose une nouvelle phénoménologie herméneutique des rapports de
I'image et du langage. Il convient de distinguer l'image au sens psychologique et
psychanalytique chez Lacan et I'image qui releéve de la créativité langagiere. Si I'image mentale
est I'évocation libre d'une chose absente qui présuppose un support physique ou psychique, elle
se joue alors dans le registre de la croyance et de l'absence pour lesquelles il y a souvent le
risque de confusion entre 1'imaginaire et le réel. C'est plus précisément la situation dans les cas
ou l'image est autant la reproduction d'une chose absente, mais réelle a l'instar d'un portrait et
d'une image-copie mentale ou physique, que la production d'un irréel, comme dans les modéles
scientifiques, les fictions littéraires, les représentations religieuses. La confusion possible entre
l'imaginaire et le réel est rattachée a deux ensembles de conceptions de l'imagination ayant
chacun sa forme extréme. D'un c6té, la tradition de Montaigne, Pascal et Spinoza selon laquelle
I'image fait de 1'imagination une fonction de capture dans Il'illusion pouvant aller jusqu'a
I'hallucination. De 1'autre, la tradition de Husserl et Sartre en fait le mod¢le de toute epoche, de
toute suspension ou distanciation par rapport au réel pouvant aller jusqu'au libre jeu de la
distance critique.

Si la fonction du symbole chez Ricceur est de configurer I’espace de la signification, le

symbole chez Lacan est détaché de tout enjeu de signification. Sa fonction est méme, dit-il,

« de ne rien signifier » (LACAN, 1981, p. 214). Une confrontation serrée entre Lacan et

306




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Ricceur autour de ces trois topiques — le symbolique, le réel et l'imaginaire — est utile a la
description des obstacles possibles de la représentation par rapport a I'interprétation des récits
de la sorcellerie qui porte sur une réalité¢ de croyance. Car I’imagination chez Ricceur a
fondamentalement a voir avec le pouvoir créateur (poético-métaphorique) du langage, tandis
que I’imaginaire chez Lacan désigne un effet d’aliénation dans I’image qui, précisément, fait
obstacle a la créativité de la vie subjective.

Il y aune souplesse, un dynamisme de I’imagination dans sa maniere d’investir le champ
des représentations par le langage, 1a ou I’imaginaire de Lacan est du c6té d’une fixité, d’une
sclérose des images. Si I’imagination peut étre assimilée, du moins en partie, a un processus de
révélation et de production du sens, I’imaginaire rétrécit 1’espace du sens en poussant le sujet a
s’enfermer dans le miroir de ses identifications. La théorie des trois topiques de Lacan révele
les pieges de la représentation dans la mesure ou elle enferme doublement le sujet dans
l'insignifiance du symbole et dans I'illusion de ses identifications. Chez Lacan I’imaginaire n'est
pas vraiment articulé au langage, mais au champ de 1’image qui est en soi distinct de celui du
langage. Chez Ricceur, la perspective est autre : la question de 1’image elle-méme se pose par
rapport a la question du langage et de l'interprétation. L’imagination, de ce point de vue,
s’articule au symbole, elle est une manicre de faire jouer le symbole ou de jouer avec lui, sachant
que la notion de symbole n’a pas le méme sens selon qu’on la trouve sous la plume de Ricceur
ou sous celle de Lacan.

Le fonctionnement langagier de la métaphore vient changer cette ancienne conception
psychologique de la fiction considérée comme une image complexe produite par I'association
d'images relevant elles-mémes de traces d'impressions. Avec la métaphore et la fiction,
l'imagination n'est plus réduite a étre une faculté de reproduction d'image de chose absente, une
activité productrice de sens. L'imagination est ainsi déplacée de la sphere perceptive de la
représentation a la sphere du langage. Sans exclusivité d'une sphére par rapport a 1'autre, on

peut dire que la structure implicite de 1'imagination est portée par I'image et le langage.

4 POUR UNE POETIQUE DANS PI’INSTITUTION DE LA PSYCHOTHERAPIE
COMME DEPLACEMENT DE LA POSITION DU MUNTU COMME SUJET.
THERAPIES TRADITIONNELLES, EXORCISME ET PSYCHANALYSE

La sociologie critique de la guérison est focalisée sur la maniére dont les itinéraires

thérapeutiques des agents sociaux aux prises avec les logiques de la théodicée religieuse

307




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

populaire négocient leurs identités, a travers les contraintes de la foi, de la conversion et de la
guérison. Mais le fait de rabattre I’instituant sur I’institué dans une sociologie de la guérison
divine réduit les significations imaginaires sociales aux discours idéologiques de la théodicée
populaire. En revanche, en ouvrant les structures mentales des significations imaginaires
sociales a ’utopie, celle-ci permet réinterroger 1’institué a partir de I’instituant dans une
perspective critique des possibles qui empéche de ’enfermer dans les revers des discours
idéologiques de la théodicée populaire et de la violence symbolique, que F. Eboussi Boulaga
appelle le fétichisme du christianisme colonial, impliquées dans les thérapies religieuses.

En tirant les conséquences d’une herméneutique de la démythologisation de la foi en
Europe ou le savoir scientifique est intégré a la culture a la suite de 1’exégete réformé R.
Bultmann, F. Eboussi Boulaga propose pour le christianisme africain une esthétique christique
de la guérison encore actuelle qui joue ce role efficace de I’instituant qui se conserve dans
I’institué (EBOUSSI BOULAGA, 1981). C’est en ce sens que notre projet prend en compte
I’écart entre I’instituant et D’institué dans I’imaginaire social, ouvre des possibilités de
renouvellement et de créativité. C’est ce qui permet de ne pas embrigader le miracle dans une
structure mentale magique et de pouvoir envisager existentielle-ment et psychanalytique-ment
les principes thérapeutiques dans un lien intersubjectif et communautaire. Cet écart est absent
de la sociologie de la guérison divine de J. Tonda trés marquée par une perspective marxienne
et weberienne.

Par institution, nous entendons a la suite de Merleau-Ponty, « ces événements d’une
expérience qui la dotent de dimensions durables par rapport auxquelles toute une série d’autres
expériences auront sens, formeront une suite pensable ou une histoire — ou encore ces
événements qui déposent en moi un sens, non pas a titre de survivance et de résidu, mais comme
appel a une suite, exigence d’un avenir » (MERLEAU-PONTY, 2015). Dans sa préface a cet
ouvrage, pour Cl. Lefort ce terme prend un double sens : en premier, il est « action qui donne
un commencement et état de chose établi, social, politique, juridique » et en second,
« institution comme fondation, n’est pas considérée comme le produit d’un acte et que
I’institution comme établissement contient en méme temps que la possibilité de sa perpétuation,
sous la forme de la répétition, voire de la pétrification, la possibilité de la réactivation de la
force instituante » (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 7), voire de la créativité.

C’est grace a cette tension a I’intérieur de I’institution que 1’imaginaire social, comme
structure mentale, tient en rapport critique la figure de 1’idéologie par la figure de 1’utopie. Car

I’utopie est nécessaire dans sa fonction fondamentale de contestation et de projection dans

’ailleurs radical afin de mener a bien une critique radicale de I’idéologie. De méme aussi,

308




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

pour guérir I'utopie des illusions du réve ou elle risque de sombrer, la fonction saine de
I’idéologie consiste a donner a une communauté et a des sujets une identité narrative (RICCEUR,
1986). Cette double fonction de I’imaginaire social est utile pour les différentes institutions de
soin.

Or, en Afrique, la connaissance scientifique dans le domaine biomédical ne participe pas
a la démythologisation/« démagification » de la guérison divine a 1’ceuvre dans la foi, elle
s’integre plutdt dans I’imaginaire des puissances propres aux différents itinéraires de recherche
de guérison entre thérapies traditionnelles, I’exorcisme et les rituels de délivrance pratiqués par
les formes pentecdtistes, charismatiques, ¢évangéliques et afro-indépendantistes du
christianisme et la médecine biochimique occidentale forgée par la méthode expérimentale.
L’interprétation scientifique du monde dans la culture européenne a conduit a la fois a
démythifier la croyance au miracle par psychanalyse avec Freud et a démythologiser la foi par
une interprétation existentiale des Ecritures dans la tradition réformée avec R. Bultmann. Le
fonctionnement langagier de la métaphore renouvelle 1'usage de la faculté d'imagination. Ce
travail de I'imagination dans la métaphore poétique dans la cure (LEBOVICI, 2002) opére a
trois niveaux différents.

Au premier niveau dans la production de sens, I'imagination est liée au travail de
ressemblance (RIC(EUR, 1975). Le travail de I'imagination dans la métaphore est a I'ccuvre
lorsque la production de sens met en tension l'incongruité de la prédication nouvelle avec 1'écart
de sens au niveau des mots (lexique) comme de la phrase (syntaxe) et la volonté de réduire cette
incongruité par l'orientation de l'attention sur I'émergence de la nouvelle congruence apres la
destruction de l'incongruité de 1'usage commun devenu sémantiquement impertinente. En quoi
consiste le travail la ressemblance ? L'innovation sémantique est une erreur calculée, une
déviation de I'usage sémantique par rapport a une régle pour faire sens a partir d'une attribution
incongrue d'image a une réalité¢ qui lui est contradictoire. Il y a d'une part une transgression
d'usage sémantique qui crée une incongruité du sens littéral et, d'autre part rapprochement
contradictoire entre une image et la réalit¢ qui est dite et dont la congruence du sens
métaphorique est la visée de 1'énoncé. La ressemblance est bien ici ce rapprochement qui
manifeste une familiarité générique entre des idées précédemment hétérogenes. L'imagination,
un « voir-comme », une saisie intuitive — l'insigth — assure un rapprochement sémantique dans
l'espace logique, une production de ressemblance qui n'est pas autre chose qu'une assimilation.
Aristote désigne cette assimilation en ces termes : « bien métaphoriser, c'est voir — contempler,

avoir le coup d'eeil pour — le semblable » (Poétique, 1459 a 3-8) (RICEUR, 1975, p. 248).

Cette assimilation est régie par la schématisation qui, selon Kant, est un « procédé général

309




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

de l'imagination pour procurer a un concept son image » (KANT, 1980, p. 886).

Au deuxiéme niveau de la production de sens, on ne saurait comprendre comment la
production des concepts est accompagnée d'images dans la tension métaphorique si I'image est
envisagée comme une image mentale isolée, c'est-a-dire comme la reproduction d'une chose
absente. L'image serait ainsi extérieure au processus du rapprochement prédicatif de 1'énoncé
métaphorique®. La tiche de I'imagination dans la métaphore poétique de faire la transition de la
schématisation a la présentation iconique. C'est la frontiére d'une sémantique de I'imagination
productrice et d'une psychologie de 1'imagination reproductrice.

L'énigme est résolue si l'image poétique® se tient sur cette frontiére psycho-linguistique.
Les images poétiques sont immanentes au proces métaphorique. Ce sont des images liées parce
qu'elles sont a la fois suscitées et controlées par le langage poétique ; elles coincident avec le
son et les sens métaphoriques engendrés par la scéne imaginaire déployée par 1'icone verbale
(RICEUR, 1975, pp. 265-266 ; WIMSATT ¢ BEARDSLEY, 1954). Celle-ci est la fusion du
sens et du sensible. Ce n'est pas la réalité dont parle la métaphore poétique qui oriente l'attention,
mais le matériau (stuff) pour exprimer l'immanence de l'expérience affective relayée par la
figuration du sens ou '« iconicité » du sens. Elle est encore mieux la fusion du sens avec le flot
d'images évoquées (HESTER, 1967). C'est en ce sens que I'image poétique demeure un « étre
du langage », selon l'expression de G. Bachelard reprise par Ricceur.

Le poétique et I'esthétique se croisent ici sans se confondre. Le voir-comme n'est plus
une expérience intuitive, mais un acte de compréhension. La fonction poétique de la métaphore
n'ajoute rien a la description de la réalité, mais le fonctionnement iconique de I'imagination
accroit nos manieres de sentir et le pouvoir cognitif, affectifs et pratique de la compréhension
du langage poétique. C'est que Bachelard appelle une « ontologie directe », une « ontologie
poétique », une phénoménologie de 1'imagination poétique (BACHELARD, 2009, p. 2 ; 8).
L'image poétique est une image nouvelle issue d'un processus de création de sens ayant une
visée ontologique : «la communicabilit¢ d'une image singuliere est un fait de grande
signification ontologique » que l'on peut décrire en deux traits. D'un co6té, elle opére
l'articulation « d'une subjectivité pure mais €éphémére et dune réalité qui ne va pas
nécessairement jusqu'a sa complete constitution ». De l'autre, la nouveauté de 1'image poétique

dans son émergence est a 1'origine I'étre parlant : « Elle devient un étre nouveau de notre langage,

8 Cette énigme est signalée par Paul Henle reprenant a Charles Sanders Peirce la distinction entre signe et
icone. Voir Henle (1958).

% C'est chez G. Bachelard que Ricoeur emprunte I'expression « image poétique » issue de la phénoménologie
psychiatrique d'E. Minkowski. Elle est un « soudain relief du psychisme », elle « met en branle toute activité
linguistique ». L'image poétique est un « événement du logos » (BACHELARD, 2009, p. 1, 7).

310




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

elle nous exprime en nous faisant ce qu'elle exprime, autrement dit elle est a la fois un devenir
d'expression et un devenir de notre étre. Ici, 1'expression crée 1'étre » (BACHELARD, 2009, p.
7). La métaphore poétique tient ensemble la visée s€émantique et la visée ontologique en suivant
«le fil du "retentissement”" de l'image poétique dans la profondeur de l'existence. L'image
poétique devient une "origine psychique". Ce qui était un nouvel étre du langage" devient un
"accroissement de conscience", mieux une "croissance d'étre" » (RICEUR, 1975, p. 272). La
tache de I'imagination poétique a ce deuxieme niveau retient en suspens la réalité dont parle de
1'énoncé métaphorique pour dépeindre les idées dans le champ imaginaire et sensoriel avec son
efficience de transformation sensible pour le sujet.

Au troisiéme niveau, 'imagination poétique met en suspens I'image métaphorique afin
de mettre en exergue son rapport au réel, puisque le langage poétique a aussi une portée
référentielle (RICEUR, 1975). Le langage poétique porte a la fois sur 1'image poétique et la
réalité a quoi renvoie I'énoncé métaphorique. Le fonctionnement de la référence dans un énoncé
métaphorique est aussi « bizarre » que ce dernier. Le sens littéral de I'énoncé métaphorique
renvoie a une référence descriptive de premier ordre dans le langage ordinaire tandis que le sens
figuré renvoie quant a lui a une référence de second ordre. Puisque le sens d'une métaphore vive
repose sur 1'émergence d'une nouvelle congruence sémantique sur les cendres du sens littéral
ruiné par son incongruité. L'auto-suppression de la référence littérale est la condition de la
projection de nouvelles manicres de re-décrire le monde sur les ruines de la référence ordinaire.
Comme la fiction, la métaphore poétique avec 1'insight perce jusqu'au cceur des potentialités de
notre étre au monde profondément enfouies dans la réalit¢ masquée par nos échanges dans
l'actualité de la vie quotidienne.

L’expérience de la maladie et I’énigme de santé, a méme la corporéité vécue, constituent
ce que Gadamer appelle le « primat méthodologique » pour penser non seulement les
perturbations et les taches d’adaptation auxquelles I’existence est confrontée, mais aussi notre
existence charnelle (GADAMER, 1998, p. 84 ; 89). Le réle de ’herméneutique au sein de la
psychiatrie a cheval entre médecine biochimique comme science de la nature et du vivant et la
psychothérapie comme science de ’esprit permet de dépasser les clivages entre thérapies
traditionnelles, médecine biochimique et I’exorcisme. Puisque toutes ces institutions de soin
sont confrontées fondamentalement a un probleme herméneutique, celui de I’ interprétation du
symptome et du signe. Car le probléme de la santé se situe a I’entrecroisement des spheres de
la nature et de I’esprit que I’on pense aujourd'hui comme étrangeres 1’une a ’autre.

La maladie est le phénomene le plus a méme de mettre en évidence 1’impertinence

du dualisme de I’esprit et du corps ou méme du triadisme du corps, du souftle et de I’ombre.

311




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Elle est I’expression radicale du caractére incarné de 1’esprit, et, inversement, du fait que le
corps humain est un corps subjectif. Ces philosophies de I’homme divisé ne rendent pas compte
de I’unité ontologique du corps propre. Elles reposent sur I’ambiguité ontologique de la division
de I’homme reposant sur la césure entre I’expérience langagiére et I’expérience interne de la
subjectivité. La constitution du corps propre est aussi marquée par ce que M. Henry appelle
« I’équivoque ontologique des signes » qui consiste a prendre le signifiant pour la signifié¢ sans
prendre la mesure de leur différence dans une description phénoménologique ou sont mises en
exergue trois manieres d’étre du corps subjectif, organique et objectif (HENRY, 1965, p. 186,
2003, 2000).

La premiere modalité, c’est le corps subjectif. C’est dans la résistance du corps
organique (la deuxieéme modalité) que la vie subjective intime €prouve 1’épaisseur du réel selon
la problématique de 1’ambivalence du signe avec le risque de confusion entre 1’expérience
immeédiate de soi et I’expression langagiére. Cette double donation a soi n’instaure en aucune
maniére une scission a I’intérieur de la vie propre de la subjectivité ni ne se manifeste
directement par aucun signe. C’est ensuite le mouvement immanent de 1’expérience subjective
qui rend possible la représentation que la conscience se fait d’elle-méme sous le double emploi
du signe selon une dualité de I’expérience immédiate et de I’expression langagicre. Le systéme
formé par le mouvement de la vie originaire du corps subjectif et du corps organique serait un
systéme clos et fermé sur soi s’il n’était pas ouvert a la connaissance représentative du corps
objectif (la troisitme modalit¢) dans une unité transcendante de la représentation entendue
comme acte de se rendre présent d’une part et, d’autre part, la réalité (le représenté) qui advient
a la présence a soi, a I’intérieur d’un tel acte qui est a la fois agir et patir (TIAHA, 2018).

L’apport de la philosophie de la science du vivant dans une herméneutique médicale
serait utile pour une délimitation préalable saine des champs thérapeutiques du nganga et du
religieux qui présupposent la souffrance comme une donnée existentielle qu’implique toute
théodicée. Une herméneutique médicale permet de trouver un espace neutre intermédiaire ou la
question de la santé et de la maladie est abordée sous un angle épistémologique du normal et
du pathologique ou se tiennent la science du vivant et les sciences de 1’esprit libres de toute
rivalité. Elle se veut neutre dans la mesure ou elle serait indépendante de la culture et de la
religion qui, quant a elles, interpretent la santé et la maladie sous 1’angle existentiel de la
souffrance et de la théodicée.

Mais cette neutralité s’estompe lorsque la question du normal et du pathologique passe

de la science du vivant (JACOB, 1970) a la psychopathologie ou les représentations

culturelles et religieuses de la santé, de la maladie, du mal et de la souffrance entrent en jeu.

312




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

C’est bien ce que I’ethnopsychiatrie de Tobie Nathan met en évidence en montrant I’opposition
systémique entre psychopharmacologie d’une part et, d’autre part, la représentation de la
maladie dans les thérapies traditionnelles et la psychanalyse (NATHAN e STENGERS, 2004).
La psychanalyse permet non seulement de trouver une homologie de structure, mais de rendre
compte de ce qui fait guérir. Qu’est-ce qui fait guérir ? Ce n’est pas la question qui guérit avec
quel pouvoir (ancestral, spirituel et médico-psychologique) ? Mais il s’agit de mettre en relief
le principe de thérapie propre a chaque institution de soin : thérapies traditionnelles, soins
spirituels, soins médico-psychologiques. Le développement contemporain de I’inter/trans-
culturel dans le soin médico-psychologique (psychiatrie, psychanalyse) intégre dans sa
démarche clinique et thérapeutique la sensibilité culturelle et la spiritualit¢ (MORO, 2006 ;
AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION, 2015).
L’¢pistémologie des maladies paranormales chez les théoriciens et praticiens de cette
Ecole de philosophie africaine est cloisonnée dans un structuralisme méthodologique pour
lequel la pathologie n’est qu’un épiphénomene de la sorcellerie comme systéme de croyance
dont le sujet malade n’en est qu’un lieu d’efficience. Cette problématique n’est pas une
spécificité africaine comme en témoigne une abondante littérature ethnologique et clinique en
Europe (EVRARD, 2014) et en Amérique (DEVEREUX, 1953). L’anthropologie clinique des
marges se démarque d’abord de 1’exotisme des autres représentations culturelles du soin et de
la maladie comme chez Tobie Nathan, ensuite de la psychologie ethnique comme chez les
héritiers de G. Devreux et, enfin, d’'une description des techniques de soin comme dans une
anthropologie médicale. Elle essaie de rendre compte des incidences des fractures sociales,
politiques et culturelles, bref, de 1’Histoire, sur les subjectivités. A la différence d’une
épistémologie des maladies paranormales portée par une théodicée et coupée de la clinique,
I’anthropologie clinique des marges promeut une rencontre féconde entre la psychopathologie
psychanalytique et le point de vue d’un sujet croyant faisant une expérience subjective
exceptionnelle sortant du cadre habituel des perceptions, parfois interprétée comme illusion
voire hallucination : « Les expériences exceptionnelles sont des expériences vécues avec une
qualité subjective si particuliére et qui s’écartent si distinctement des modéles explicatifs de
ceux qui les vivent qu’elles ne sont pas intégrées dans les schémas cognitifs et émotionnels
disponibles » (EVRARD, 2014, p. 30).
Un prolongement psychanalytique en dialogue avec les thérapies pourrait davantage
¢éclairer la prise en charge des crises et des souffrances humaines liées a ces affaires de
sorcellerie circonscrites a la vie de groupe — famille, entreprise, association, quartier, église.

Une approche psychanalytique de la violence dans la vie de groupe apporterait un éclairage

313




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

fécond a leur résolution'®. Ce qui importe ce n'est pas de réécrire des théodicées morales et
métaphysiques. Il faut le dire, les approches théologiques et pastorales de la question sont
encore a penser parce qu'elles ne se sont pas toujours confrontées au déni de leur impensée
magique et métaphysique de la réalité de la sorcellerie. Ces difficultés nécessitent aujourd’hui
des enquétes ethnographiques plus précises qui pourront tenir ensemble une logique des
qualités sensibles, une grammaire des gestes et des énoncés de la possession dans les
théatralisions actuelles des cultes et des pricres de délivrance d'une part et, d'autre part, I'analyse
de la fagon dont la politique (raison d'état) et les Eglises se servent des croyances de la
sorcellerie.

La profusion des propositions religieuses chrétiennes de la guérison en Afrique répond
aun développement incessant de la demande de santé articulant le mental, le spirituel et le corps.
Cette demande croissante dans le christianisme correspond a une recherche de bien-étre devenu
une raison d’étre, un projet, une finalité de vie. La recomposition contemporaine du religieux
en Afrique, comme ailleurs, se déploie par de nouvelles aspirations et attentes spirituelles pour
lesquelles le corps est investi comme un médiateur d’émotions, un capteur de sens qui relierait
des réalités mystérieuses et, parfois, magiques. Ces demandes de rites de guérison et plus
largement d’une prise en compte par les Eglises des situations concrétes de souffrance ne
refléteraient-elles pas le désir d’un Dieu vécu comme proche, sensible et agissant dans
I’existence humaine exposée a la vulnérabilité.

Si ces demandes semblent 1égitimes, elles ne manquent pas de susciter des malaises et
des hésitations dans les Eglises qui y répondent soit sans discernement en développant des
attentes magiques du miracle par des rites d’exorcisme sauvages, par des phénomeénes
exceptionnels tels que les phénomenes de transe, de « parler en langue » (la glossolalie) dans le
Renouveau charismatique et le pentecotisme, soit par un scepticisme rationalisant qui réduit la
demande a sa seule expression strictement médico-pharmacologique. La hiérarchie du
catholicisme et le protestantisme luthéro-réformé ont souvent exprimé une réserve par rapport
a la pratique de délivrance. Il est devenu important d’explorer les possibilités d’un rite de
guérison ayant, malgré les dérives observées ici et 1a, une 1égitimité théologique qui participe a
mettre en ceuvre un christianisme de délivrance, celui d’un salut pensé de manicre
prioritairement empirique.

Le sujet possédé par qui ? par quoi ? L’Eglise n'a-t-elle pas une « position paradoxale »

vis-a-vis du Diable : On pourrait dire du point de vue psychiatrique qu'elle le fait « exister » en

10 Nous renvoyons aux développements post-freudiens da la psychanalyse des groupes et des institutions :
DRIEU e PINEL (2016) ; KAES (2012, 2012)

314




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

le nommant et en instaurant un outil pour le combattre, I'exorcisme ou le rite de délivrance. En
ce sens, le christianisme participerait indirectement a sa promotion la ou la psychanalyse y voit
l'identification au symptome de 1'autre et la disposition aux états hypnoides (VELASCO, 2017,
p. 24-6). La possession, interprétée différemment en théologie pratique et en psychiatrie,
souléve la question suivante : la peur du diable implique-t-elle le désir de Dieu ? Le sujet qui
se dit possédé n'est-il pas soumis a une position subjective servile vouée corps et ame a un
maitre qu'il cherche et trouve dans la figure du diable ? Le sujet n'est-il pas pris dans 1'énigme
de son désir du bonheur et de son inquiétude du malheur ? La pratique de I'exorcisme et de la
délivrance n'a-t-elle pas une efficacité symbolique qu'il convient de mettre en regard avec celle
du psychodrame thérapeutique ou I'on raconte son malheur dans une mise en scéne ? Le langage
désordonné du corps possédé n'exprime-t-il pas a la fois la jouissance d'une illumination divine
ou la souffrance d'une mainmise diabolique ? La demande de délivrance ne cache-t-elle pas
dans la vie du sujet quelque chose d'inconscient a laquelle il ne veut pas renoncer ?
L'inconscient reléve-t-il du psychique au sens psychanalytique et psychiatrique ou du
diabolique au sens religieux ?

La psychanalyse en interrogeant le signifiant « Diable » ouvre un nouveau débat sur la
théodicée pour la théologie en ces termes : le "Diable" ne serait-il pas un signifiant repris tout
au long de l'histoire cherchant des explications au malheur, a ses revers, a des énigmes, des
contrariétés ou au désir le plus profond et inavouable de I'hnomme ? C'est pourquoi ce signifiant
renvoie a une mosaique de sens dont les pieces ne s'articulent pas si harmonieusement les uns
aux autres. C’est en ce sens qu’il est aussi important d’interroger la fonction du diable dans
I’imaginaire chrétien : « Car, écrit R. Picon, c’est bien ce monde du diable que les Eglises et
leurs clercs devront traversées acceptant par-1a de se laisser déposséder de leur certitude et de
s’exposer au désordre d’un monde brisé » (PICON, 2013, p. 13).

Comment recueillir une parole possible de Dieu dans la traversée du désordre ? La priere
dans sa dynamique narrative et créatrice, 1’accompagnement repensé dans une démarche
herméneutique Bible en main conduit peut-€tre a découvrir dans les fracas de 1’existence, dans
ce que Heidegger appelle le « fardeau de 1’existence », une maladie physique et/ou mentale, un
trouble de comportement, une phobie, une obsession... un Dieu toujours et déja la impliqué
dans les afflictions de la vie, ce Dieu exorciste capable de « guérir les malades et chasser les
démons ». La séquence rituelle a finalité thérapeutique animée par le pasteur, le prétre ou un
chrétien thérapeute qualifié¢ invite le fidele a se laisser saisir par la puissance persuasive d’une

parole et d’un geste qui lui signifient qu’il est désormais autre, transformé aux yeux des

autres, de Dieu et de lui-méme, qu'il a changé de position subjective, celle d'un étre chosifié

315




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

par la maladie et la possession a celle d'un étre qui se reconnait digne aux yeux de Dieu.

C’est sur ce point qu’il convient de rappeler que cette visée thérapeutique de la parole
persuasive du rituel de délivrance, qui fait changer de position au sujet, rejoint analogiquement
le principe thérapeutique de la psychanalyse. N’est-il pas possible de trouver une homologie de
structure entre la guérison chrétienne et celle de la psychanalyse ? (DREWERMANN, 1991,
1993, 1995). Mais il est important de bien mettre en relief le propre de la thérapie chrétienne
dans ce champ pluriel du soin.

Que les textes bibliques soient lus a la lumiére du contexte dans lequel ils ont été écrits
ne choque plus personne. Mais chaque fois que Jésus guérit, chasse un démon, rameéne a la vie
une personne considérée comme morte, accomplit un miracle, la foi semble se heurter a la
raison — et bien souvent des explications paraissent soit simplistes, soit tirées par les cheveux.
Qu’en était-il de la médecine du temps de Jésus ? Quelles étaient ses connaissances médicales ?
Que rapporte la littérature de 1’époque de guérisons miraculeuses, voire de résurrections ?
L’évangile de Luc est porteur d’un grand nombre d’actes miraculeux attribués a Jésus. Chr.
Prieto s’arréte sur vingt récits de I’évangile selon Luc. Elle interroge parallelement les
documents connus d’alors sur la médecine traditionnelle, revenant aussi sur des lectures
intertextuelles du Premier Testament.

La maladie dans I’antiquité était attribuée au divin mais bien des médecins cherchaient
déja a dégager la part de la croyance de celle de la raison. Difficile frontiére entre la magie, la
superstition et la médecine ! Sur quoi asseoir sa foi ? L’auteure, étudiant le savoir-faire de Jésus
a la lumiére de ces documents extérieurs a la Bible, en déduit qu’il ceuvrait tel un médecin
hippocratique au code de déontologie fondé sur une formation solide, le respect du malade, la
douceur pour méthode, le rejet de toute imposture, la volonté de soigner tout homme pauvre ou
riche. Jésus s’inscrit également dans la lignée des prophétes guérisseurs du Premier Testament
(Elie, Elisée), tout en les dépassant. Par Jésus, Dieu intervient dans le monde, et en lui les
hommes reconnaissent qu’il est « celui qui vient » (PRIETO, 2015).

Ces autres perspectives de la thérapie chrétienne rejoignent autrement 1’esthétique
christique de la guérison dans Christianisme sans fétiche de F. Eboussi Boulaga. Méme la
théologie de la guérison aujourd’hui ne s’accommode pas avec une explication surnaturelle du
miracle qui demeure embrigadée dans une structure mentale imaginaire magique. Notre projet
a ce niveau porte sur les rituels de délivrance et les exorcismes : les problémes qu’ils posent
sont nombreux. Ils sont d’ordre théologique, ecclésiologique mais aussi anthropologique, et

restent a ce jour peu analysés. C’est pour cette raison que ces demandes de guérison et leur

prise en charge retiennent notre attention. Mais il faut aussi reconnaitre que nulle guérison

316




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

de maladie physique et/ou psychique n’est explicitement recherchée et attendue par les Eglises
(catholique et protestantes). La pratique rituelle participe d’une thérapie globale de la personne
en apportant un soutien moral, en permettant aux personnes souffrantes de se savoir portées par
Dieu et par la communauté humaine. L’interrogation des Eglises face aux démons, du
christianisme de la délivrance, les exorcismes, mais aussi du rite comme méditation symbolique,
de la priere comme une configuration narrative de 1’intime entendent aussi offrir un cadre de
réflexion pour les pratiques rituelles relatives a la maladie afin de spécifier les thérapies
chrétiennes par rapport aux autres institutions thérapeutiques.

Avec Ricceur et Green contre Lacan, d’une part, dans I’expérience analytique de
I’interprétation de I’inconscient, I’univers de la parole thérapeutique ne se réduit pas seulement
au discours, mais intégre aussi I’image comme expression du désir. Contre le risque d’une
réification de I’1dentification a I’idéal dans une image comme chez Lacan, le pouvoir iconique
et poétique de la parole thérapeutique s’est focalisé sur le dynamisme de 1’imagination dans sa
maniere d’investir le champ des représentations par le discours.

C’est dans la relation a 1’Autre par la médiation de la parole thérapeutique que la
question du sujet en quéte de guérison se pose. Si I’idée d’un inconscient proprement culturel
est récusée par principe, mais Freud fait alors I’hypothése d’une transmission héréditaire des
dispositions psychiques inscrites dans les corps qui survivent en nous sous forme de traces
mnésiques réactualisables (FREUD, 2011, p. 21, 1993, p. 314). Il n’est pas possible de reporter
I’inconscient a une communauté donnée. C’est le probléme de la coupure entre la psychanalyse
et I’anthropologie, la subjectivité individuelle et 1’objectivité symbolique du social. Cependant
I’une et ’autre se croisent lorsque les mythes et les rites des sociétés traditionnelles partagés
passivement en temps normal sont mobilisés efficacement par les fonctions subjectives en
temps de crise ou il y a fusion entre des individus dans une solidarité identitaire (JUILLERAT,
2001, p. 106). Comment I’inconscient et la vie sociale sont-ils mis en rapport ? Pradelles de
Latour suit la désarticulation lacanienne de 1’inconscient de son arrimage au pere et a la filiation
pour I’arrimer au langage qui est pour le sujet une altérité inscrite en lui que Lacan appelle
I’ Autre. C’est par la structure impersonnelle et universelle du langage que I’inconscient s’inscrit
dans le social qui commence, non pas avec la relation a autrui comme dans les philosophies
existentialistes, mais avec les valeurs normatives et les biens partagés par les membres d’un
groupe. La relation intersubjective se tient par des formes de discours (PRADELLES DE
LATOUR, 2014).

Mais, d’autre part, avec Lacan et contre Ricceur et Green, a la suite de C.-H.

Pradelles de Latour, dans des sociétés traditionnelles africaines, il y a une solidarité et une

317




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

rivalité entre quatre formes élémentaires de discours qui mettent en jeu la relation
psychanalytique a 1’ Autre structurant la demande de guérison a travers la magie, la sorcellerie,
la plaisanterie et la religion. C’est ainsi que la question du sujet reprend place dans la relation
a I’ Autre par la médiation de la parole thérapeutique.

L’anthropologie explicite des thérapies traditionnelles se distingue d’une philosophie
occidentale du sujet caractérisée par la représentation — le représentant et le représenté — ou la
relation a autrui se fait dans un jeu de miroir. Chaque personne est divisée entre le réel et
I’imaginaire, celle qu’elle est réellement dans la vie quotidienne et son autre elle-méme, sa
doublure, qui lui reste voilée dont elle n’est pas la maitrise de tous ses actes. Lorsqu’une
personne est accusée de sorcellerie, elle est identifiée avec sa doublure supposée toute-puissante.
Elle perd ainsi la distance vis-a-vis de soi-méme et des autres (PRADELLES DE LATOUR,
2014, p. 28).

La personne divisée dans 1’anthropologie des thérapies traditionnelles est distincte du
sujet divisé de la psychanalyse de Lacan : celui-ci se caractérise par I’extériorité de 1’altérité du
langage avec lequel il se construit et procéde de cet Autre en tant que signification produite. Il
est donc a la fois agent de 1’énonciation (le sujet qui parle) qui vise une jouissance et énoncé
rétroactif (le sujet parlé) venant de 1’Autre. Il est divisé parce qu’il n’est pas agent de
I’articulation de I’effet de sens qui glisse dans le langage de fagon inconsciente d’un signifiant
a autre en s’estompant. La structure du sujet et du discours est portée par la distinction du réel,
du symbolique et de I’'imaginaire. Le réel constitue le socle du discours. Il est non seulement le
non-symbolisable, I’impossible a penser, mais aussi la « barriere de jouissance ». Dans la
structure méme du discours, il tient de manicre latente a distance le sujet qui parle du grand
Autre ’agent de I’énonciation. Cette limite joue un rdle de garde-fou pour le sujet. Le
symbolique appartient au signifiant qui ne se définit qu’a partir de la différence avec un autre
signifiant, permettant ainsi le jeu de substitutions entre eux selon la dialectique de la coupure
et de I’innovation du sens. La séparation du latent et du manifeste appartient a 1’ordre de
I’énonciation ou I’agent du discours de la vérité qu’il ignore. Le réel comme socle du discours
tient en celui-ci la distance entre 1’autre et I’accomplissement de la jouissance. C’est ainsi qu’il
entretient I’exercice du désir. L’ imaginaire est ancré dans le moi idéal en miroir, dans I’image
spéculaire qui ne repose sur aucune signification. Il faconne le rapport de I’agent de
I’énonciation et de la jouissance : projection amoureuse, relation duelle, fantasme et idéalisation.

« On dépliera de cette maniére les positions subjectives de la cure psychanalytique —

transfert, frustration, castration, privation — par lesquelles un patient passe a plusieurs

reprises afin de se situer par rapport a I’ Autre d’une facon différente que celle dictée par son

318




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

symptome » (PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 9, souligné par nous) Tous ces états
subjectifs ont chacun une spécificité psychique qu’il convient de décrire. Le moyen terme de
la frustration, de la castration et de la privation n’est pas unificateur, mais séparateur. Le manque
détermine la position subjective occupée par un sujet par rapport a un objet désiré. Ces quatre
positions subjectives par rapport a I’ Autre sont structurées par 1’agent, 1’objet perdu producteur
de jouissance et le manque d’objet situé dans le lieu de 1’ Autre sur lesquels permutent les trois
registres du langage : le réel, le symbolique et I’imaginaire. La rotation entre ces positions
subjectives découle de I’état subjectif de I’amour (PRADELLES DE LATOUR, 2014, pp. 111-
129).

L’amour est centré sur le moi idéal dans la mesure ou on aime 1’autre pour satisfaire
primairement son narcissisme d’apres Freud (1982, p. 177). Chez Lacan, le narcissisme n’est
pas une donnée primaire du psychisme car il est I’image en miroir du corps propre par lequel le
moi se percoit comme une unité en dehors de lui. L’amour est d’abord une vive captation
imaginaire qui raméne ’autre a soi et celui-ci, du méme coup, s’idéalise dans I’image de 1’autre
aimé. L’amour est la fois distinct et proche du désir. L’amour s’oppose au désir car il est appel
réitéré de 1’ Autre supposé €tre en présence réelle et disponible en avoir appropriable 1a ou le
désir est ml sans le savoir par 1’avoir qui lui manque et le fait glisser symboliquement d’un
signifiant a I’autre. Dans la psychanalyse de Lacan, le désir n’est pas fondé comme chez Hegel
(2012) sur la reconnaissance de I’autre et de sa violence, mais sur I’ignorance de I’objet qui le
cause. Ce désir ne commande ni ne reconnait un autre désir. L’amour (1’ éros platonicien) est
proche du désir (la libido) lorsqu’il est une opération de substitution symbolique. Mais il est
surtout la métaphore de I’événement de rencontre.

La position subjective du transfert est du méme ordre que 1’état subjectif de I’amour.
Mais dans le développement de la cure psychanalytique elle oppose une résistance a la
dépossession de 1’objet imaginaire porteur de jouissance par un blocage sur le plan symbolique
pour deux raisons. Parce que d’une part dans le transfert d’amour le sujet s’ignore comme un
étre divisé, et, d’autre part, le patient en place d’agent dans une rencontre thérapeutique confere
a I’Autre, I’analyste, un savoir/pouvoir « infaillible » qui manque a son propre désir d’étre
réconcili¢ avec soi-méme. Ce désir sous-jacent au transfert est symbolisé par I’objet perdu. I1
est ambigu parce que cet objet, mobile de la pulsion et cause du désir, pourrait relever a la fois
du désir du patient et du désir de 1’analyste. Pour que le patient devienne désirant, il est
important pour 1’analyste de laisser vacante la place de cet objet. Il ne doit donc pour cette

raison ni faire preuve de savoir ni répondre a la demande d’amour du patient.

Parce qu’il est aussi un sujet désirant, par contre-transfert, 1’analyste s’expose a

319




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

choisir pour le patient et a sa place ce qu’il recherche dans le dédale de son désir et de sa quéte
de sens dans la souffrance. L’efficience du transfert ne fonctionne que si le désir de I’analyste
est mis en jeu dans cette position subjective et auquel est adressée par la médiation de I’ Autre
la demande du patient. Le transfert met ainsi en ceuvre la réalité de I’inconscient. Le rdle de
I’analyste par son propre désir est de rapprocher le patient du savoir de soi comme moyen de
jouissance de I’inconscient sans pour autant lui donner immédiatement acces afin de produire
une tension dialectique qui pourrait le déplacer d’un état subjectif a un autre, plus précisément
a la « frustration » qui rend dynamique le processus psychothérapeutique.

Dans la positive subjective de la frustration, les places du patient et du psychothérapeute
s’inversent, celui-ci devient agent, et celui-la I’autre visé dans le grand Autre. Agi a son insu
par le savoir inconscient du patient, le psychothérapeute est frustrateur parce que le sujet qu’il
incarne est a la fois paradoxal et instable d’une part et, d’autre part, il est coupé du désir d’€tre
unifié dont il jouissait dans la position subjective précédente du transfert. En revanche, le patient
est doublement éprouvé parce qu’il est a la fois réduit a un objet du désir et exclu de I’ordre
symbolique. Il perd la distance vis-a-vis de soi-méme et des autres, ne pouvant plus étre un
sujet représenté par un signifiant premier pour un autre signifiant, il est en proie a 1’angoisse et
a la régression.

La position subjective de la frustration est par excellence celle de la relation mere-enfant.
Ici la mére en tant qu’agent est symbolique par I’absence ou la présence de sa disponibilité a
donner ou pas le sein a son nourrisson. Cette mere absolue identifiée a 1’objet perdu détient aux
yeux de I’enfant un pouvoir réel. Cette relation est animée par un savoir ambivalent de 1’accueil
de la mere aimante ou de son rejet. L’enfant est ainsi réifié dans cette relation inconditionnelle
en tant qu’il est dépossédé de son désir sans étre assuré de I’amour de sa mere qui peut aimer
un autre que lui ; le manque est imaginaire. L’état subjectif de frustration, le sujet se sent
dessaisi de ce qu’il est en droit d’attendre, ainsi la haine et la jalousie incitent a des
revendications violentes et incessantes. Cet état subjectif sous-tend les conflits dans lesquels ni
tiers ni équivalent ne peuvent étre convoqués pour départager les protagonistes qui vice versa
sont a la fois persécuteur et persécuté. La Loi est ’alternative ignorée. La castration implique
pour les sujets d’accepter une coupure qui les sépare ponctuellement de 1’ Autre par la fonction
de la Loi.

Dans 1’¢état subjectif de castration, le pere réel (agent) déposséde le sujet d’un objet
imaginaire porteur de jouissance (objet perdu) et I’introduit ainsi dans une « dette symbolique »

(le manque) car ce qui manque est le support du désir intrinséque a la castration

(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 111, LACAN, 1994, p. 36). C’est ainsi que dans la

320




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

position subjective de castration, ’agent est réel, 1’objet perdu imaginaire et le manque
symbolique. Dans les deux positions subjectives précédentes, le psychothérapeute aimé dans le
transfert et supposé savoir dans la frustration est remis en question par le patient dans 1’aspect
imaginaire de ses propres suppositions. C’est autour du Nom-du-Pére que se structure le
symptome du patient.

Dans la position subjective de la privation, 1’agent est imaginaire, 1’objet perdu
symbolique et le manque réel. Elle est a la fois une identification primaire par incorporation et
une identification secondaire ou 1’idéal du moi joue autant sur le signifié que sur le signifiant.
Le sujet divisé est agent de I’énonciation coupé de 1’objet de son désir et par la-méme du
fantasme. L’idéal du moi est le support d’identification. Il implique dans I’Autre des
renoncements de jouissances contraire a la constitution de ’inconscient ou se susurrent les
tendances a la transgression et les sentiments de culpabilités engendrés par les idéaux.

Quatre formes de discours instaurent des types de relation a 1’ Autre avec ces postures
subjectives impliquées qui sont symboliquement efficaces dans 1’accompagnement
thérapeutique car le rapport a la maladie et a la guérison est trés chargé des représentations
culturelles et religieuses liées aux différents modes de subjectivation respectivement attachées
a ce que l'ethnopsychanalyste C.-H. Pradelles de Latour appelle selon les grilles
psychanalytiques de M. Klein et J. Lacan les positions psychiques subjectives induites par les
quatre formes de discours. Les états subjectifs décrits n’impliquent pas nécessairement ces
formes de discours, mais ceux-ci impliquent nécessairement ceux-la. Ainsi de la méme maniére
que I’inconscient croise le social, le sujet de I’énonciation et ses rapports singuliers au grand
Autre s’inscrivent dans certaines sociétés traditionnelles dans la vie commune par quatre formes
de discours — magie, sorcellerie, plaisanterie et religion — et se croisent dans ces postures
subjectives ainsi que dans le sujet de I’énonciation et 1’altérité.

Les structures de ces quatre formes de discours se calquent sur celles des états subjectifs.
Ces formes de discours assurent le lien entre I’inconscient, qu’impliquent les positions
subjectives, et le social : « En vertu de I’homologie de structure qui existe entre états subjectifs
et croyances, on conjecture que la magie, la sorcellerie et la religion s 'inscrivent respectivement
aux niveaux du transfert, de la frustration et de la privation ; et que les relations de plaisanterie,
qui relevent de l’incroyance, ont pour support subjectif la castration » (PRADELLES DE
LATOUR, 2014, p. 132, souligné par 1’auteur).

Le discours de la magie méme s’il implique un état subjectif du transfert il fonctionne

exactement comme un exemple contraire du transfert en psychanalyse. En position d’agent

du discours, le magicien profeére des injonctions conjuguées sous le mode impératif et avec

321




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

des gestes rituels dont 1’efficacité est garantie par un au-dela. Celui-ci est représenté par des
entités anthropomorphiques dans les religions tandis qu’il est impersonnel pour la magie. Ces
injonctions sont supposées commander dans I’ Autre une efficience performative.

C’est un discours construit sur la structure de la métaphore. Il s’appuie sur des rapports
de ressemblance (I’eau appelant la pluie dans un rituel de fécondité) et des rapports de
contiguité (la corne du buffle frottée sur la peau du chasseur lui confére la force du bovidé)
(FRAZER, 1903, o, 168-170). Se démarquant de 1’analyse superficielle de la magie en
psychanalyse chez Freud (1993, pp. 212-213), Pradelles de Latour (2015, pp. 93-107) en
propose une interprétation psychanalytique chez les Péré au Nord du Cameroun.

Dans la cure psychanalytique, le transfert du patient sur I’analyste est reporté sur I’ Autre
alors que dans la pratique de la magie I’officiant s’adresse a 1’ Autre pour satisfaire le désir du
client a travers multiples objets qui symbolisent les différentes fonctions orale, anale, phallique
de la jouissance sexuelle. L’objet magique est d’abord porteur de jouissance, ensuite voilé sous
des apparences trompeuses parce non symbolisable, enfin il n’a ni origine ni fin.

Comme dans le transfert d’amour, la magie ignore la division du sujet et nourrit
I’espérance car son énonciation comporte une jouissance non symbolisée inconnue dont
I’actualisation est différée dans 1’avenir. L’effet thérapeutique du rite magique est fonction du
savoir et du pouvoir que le patient préte au magicien. La fonction thérapeutique de la magie
repose sur la position subjective du transfert et I’attente de guérison, un puissant adjuvant
thérapeutique.

Une accusation de sorcellerie répond a un état subjectif de frustration source de conflit
vis-a-vis de ’autre. En principe, le discours de la sorcellerie est une conception du mal opposée
a celle de la religion et de la morale. Autrement dit, le mal considéré respectivement comme
péché dans la religion et comme faute dans la morale releve du mal agi source de culpabilité
tandis que pour les croyances en la sorcellerie, le mal venant toujours d’autrui est un mal subi,
un mal-étre, une souffrance. Le présumé sorcier est le persécuteur/bourreau tandis la victime
est persécutée/maltraitée. Mais le sorcier comme agent du mal demeure extérieur aux relations
de miroir usuelles dans la vie quotidienne car il est considéré comme radicalement Autre. Cette
radicalisation entraine trois conséquences.

D’abord, les accusations de sorcellerie prennent sens dans des situations de souffrances
graves et de conflits aigus entre deux partenaires liés par une proximité parentale ou une rivalité
de pouvoir. Ensuite, parce que le sorcier échappe a toute représentation, les accusations de

sorcellerie n’affectent pas le narcissisme, I’'image du corps, mais le rapport voilé du sujet a

la puissance de 1I’Autre. C’est pour cette raison qu’elles demeurent sur le terrain de la

322




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

violence psychologique et non physique comme le soulignent les travaux de E. Evans-Pritchard
et J. Favret-Saada (PRADELLES DE LATOUR, 1996, p. 82). Enfin, I’agent du mal, extrait des
jeux spéculaires des ressemblances et des reconnaissances impliqués dans les relations
quotidiennes, appartient au monde irrationnel.

Ainsi les récits de sorcellerie prennent la forme narrative des contes fantastiques ayant
la structure suivante : la relation duelle de la souffrance d’une victime et de I’accusation d’un
prochain ; la mise en scéne d’une série de tiers — I’annonciateur/trice, le devin-guérisseur... -
qui mettent en évidence le caractére paranormal de 1’affaire par rapport a celui de I’expérience
quotidienne ; la nomination de I’agent du mal ; la propagation du soupcon sous forme de
rumeur ; I’agent du mal est extralucide, omnipotent, omniscient, ubiquitaire et ultrarapide. Il
inspire crainte et tremblement.

L’accusé(e) éprouve une angoisse a la fois imaginaire et symbolique dans la relation a
soi-méme. Dans la dimension imaginaire, la relation du moi a son image, 1’alter ego spéculaire,
a la base de la réciprocité des échanges et de la communication, est anéantie. Cette angoisse
s’attaque au narcissisme et défait le rapport de 1’espace-temps qui conditionne la perception et
la connaissance de la réalité quotidienne. Sur le plan symbolique la frontiére entre le monde
réel du quotidien et le spectre des doublures est abolie. Le sorcier, pas son ubiquité, habite les
deux registres. L’agent du mal et ’accusé sont désormais une seule et méme personne. La
sorcellerie détruit la distance subjective par rapport a soi-méme et par rapport aux autres. Elle
est assimilable dans I’ordre parental a la géhenne de 1’inceste. Si des thérapies traditionnelles
visent a réinscrire les patients souffrant de divers maux, tant physiques que psychologiques,
dans I’interdit de I’inceste, autrement dit, dans la loi, elles re-établissent donc la distance
subjective.

Le discours de sorcellerie détruit le jeu de reconnaissances mutuelles. Ainsi le non-dit
interne a 1’énonciation est projeté sur I’autre, qui désigné comme sorcier, est mise en position
de grand Autre omnipotent. La sorcellerie exprime un terrain relationnel de conflits, non
structurée par le jeu des reconnaissances mutuelles, déterminé par un cycle de réversibilité —
persécuté/persécuteur - sans commencement ni fin. S’il est possible de sortir d’un combat en
proclament un vainqueur et un vaincu, on ne se libére pas de la sorcellerie par la sorcellerie,
mais en changeant de discours en passant par la plaisanterie qui sépare 1’énonciation de
I’énoncé ou en se réinscrivant a un idéal par le biais de I’identification a un signifiant de 1’ Autre.
Ainsi par exemple dans la société traditionnelle Bamiléké, « guérir consiste donc a changer de

discours et, par la méme, a changer concomitamment de position subjective »

(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 11).

323




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

Dans la religion chrétienne, le croyant-agent est un sujet divisé car découvrant sa
faillibilité, sa finitude, son manque, il en appelle a une instance supérieure représentée par un
signifiant majeur extérieur a 1’Autre. Autrement dit, cette instance est Autre de I’Autre : un
ancétre, un esprit, un génie ou une divinité. La croyance religieuse implique ainsi un état
subjectif de privation. Elle représente des idéaux auxquels le croyant obéit comme normes
sociales du lignage, de la confrérie ou de la communauté avec ses rites. Le sujet de I’énonciation
ici est séparé¢ de la cause de son désir. Ici la divinité régissant 1’idéal social implique des
renoncements aux idéologies hérétiques comme la sorcellerie.

La religion est par essence anti-sorcellerie parce qu’elle est structurée par une
dissymétrie radicale entre le sujet et I’ Autre de I’ Autre, ce qui n’est pas le cas dans la sorcellerie :
« Si Dieu qui représente 1’ Autre, est radicalement différent du langage, en quoi I’ Autre est-il
différent de lui ? Et si Dieu est dans le langage, en quoi 1I’Autre est-il différent de lui ? »
(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 142). Pour résoudre ce paradoxe du lointain et du proche,
le christianisme en vient a penser la double nature du Christ en un Dieu divisé qui exige des
renoncements aux tentations démoniaques. L’ impossible rédemption n’est possible que par acte
de foi ou le sacrifice effectué du coté du sujet n’a aucun rapport avec les renoncements aux
tentations démoniaques. Si, dans la magie, la valeur de jouissance et 1’idéal sont liés uniquement
par une attente, ils demeurent disjoints par une tension entre une promesse et une attente dans

la religion chrétienne.

324




ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

REFERENCES

AMERICAIN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. « Mesures et modeles émergents.
Formulation culturelle » In : DSM-V. Manuel diagnostique et statistique des troubles mentaux.
Paris : Elsevier Masson, 2015, pp. 971-984.
BACHELARD, G. La poétique de I'espace (1957). Paris : PUF, 20009.
BARTHES, R. « Introduction a I'analyse structurale des récits », Communications, 8, 1966, pp.
1-27.
BERGSON, H. Evolution créatrice. 80 ed. Paris: PUF, 1957.
CERTEAU, M. de. La possession de Loudun. Paris : Gallimard, 2005.
DEVEREUX, G. (org.) Psychoanalysis and the Occult. New York: International University
Press, 1953.
DEVEREUX, G. Essais d’ethnopsychiatrie générale. Paris : Gallimard, 1970.
DEVEREUX, G. Ethnopsychanalyse complémentariste. Paris : Flammarion, 1972.
DREWERMANN, E. Dieu guérisseur. La légende de Tobit ou le périlleux chemin de la
rédemption. Interprétation psychanalytique d’un livre de la Bible. Paris : Le Cerf, 1993.
DREWERMANN, E. La parole et I’angoisse. Commentaire de I’Evangile de Marc. Paris :
Desclée de Brouwer, 1995.
DREWERMANN, E. La Parole qui guerit. Paris : Le Cerf, 1991.
DRIEU, D. PINEL, J.-P. et al., Violence et Institutions. Paris : Dunod, 2016.
EBOUSSI BOULAGA, F La crise du Muntu. Authenticité africaine et philosophie. Paris :
Présence Africaine, 1977.
EBOUSSI BOULAGA, F. Christianisme sans fetiche. Révélation et domination. Paris:
Présence africaine, 1981.
EDELSON, M. Language and Interpretation in Psychoanalysis. Chicago: Chicago University
Press, 1984.
EVRARD, R. Folie et paranormal. Vers une clinique des expériences exceptionnelles. Rennes :
PUR, 2014.
FASSIN, D. Pouvoir et médecine en Afrique. Paris : PUF, 1992.
FRAZER, J. G. Le Rameau d’or. Etudes sur la magie et la religion, tome I, Magie et religion :
les tabous. Paris : Gallimard, 1903.
FREUD, S. « Moise et le monothéisme ». In : (Euvres complétes. Psychanalyse, vol. XX. Paris :
PUF, 2011.
FREUD, S. « Psychologie des foules et analyse du moi », In : Essais de psychanalyse [1921].
Paris : Payot, 1982.
FREUD, S. BREUER, J. Etudes sur I'hystérie (1895). Paris : PUF, 1956.
FREUD, S. L'Interprétation du réve (1899-1900). In : (Euvres complétes. Psychanalyse, Vol.
IV. Paris : PUF, 2004.
FREUD, S. Totem et tabou, Quelgues concordances entre la vie psychique des sauvages et celle
des névroses. Paris : Gallimard, 1993.
GADAMER, H-G. Philosophie de la santé (1993), trad. Fr. Marianne Dautrey. Paris : Editions
Grasset-Mollat, 1998.
GREEN, A. Du signe au discours. Psychanalyse et théories du langage. Paris : Ithaque, 2011.
HEBGA, M.P. Sorcellerie. Chimére dangereuse ?. Abidjan : éd. INADES, 1979.
HEBGA, P. M. La rationalité d 'un discours africain sur les phénoménes paranormaux. Paris :
L’Harmattan, 1998.
HEGEL, G.W. La Phénoménologie de /’Esprit [1807], trad. Jean-Pierre Lefebvre. Paris :
Garnier-Flammarion, 2012.

325



ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

HENLE, P. « Metaphor ». In: P. Henle, A. Arbor (org.) Language, Thought and Culture.
University of Michigan Press, 1958, pp. 173-195.
HENRY, M. De la subjectivité, t. 2 : Phénoménologie de la vie. Paris : PUF, 2003.
HENRY, M. Incarnation. Une philosophie de la chair. Paris : Seuil, 2000.
HENRY, M. Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur I’ontologie de Maine de Biran.
Paris : PUF, 1965.
HESTER, M.B. The Meaning of Poetic Metaphor. The Hague: Mouton, 1967.
JACOB, F. La logique du vivant. Une histoire de 1’hérédité. Paris : Gallimard, 1970.
JUILLERAT, B. Penser [’imaginaire. Essais d’anthropologie psychanalytique. Lausanne :
Payot, 2001.
KAES, R. et al. L institution et les institutions. Etudes psychanalytiques. Paris : Dunod, 2012.
KAES, R. et al. Souffrance et psychopathologie des liens institutionnels. Paris : Dunod, 2012.
KANT, E. Critique de la raison pure, trad. A. J.-L. Delamarre et Frangois Marty. In : Euvres
philosophiques I. Paris : Gallimard, 1980.
KENMOGNE, E « Qu’est-ce qui guérit?», In: L. Lado (org.). Le pluralisme médical en
Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala, 2011, p. 379-394.
KENMOGNE, E. Maladies paranormales et rationalités. Contribution a 1’épistémologie de la
santé. Paris : L’Harmattan, 2016.
LACAN, J. « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse. Rapport du congrés
de Rome », La psychanalyse, 1, 1953, p. 81-166.
LACAN, J. « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse » In : Ecrits. Paris :
Seuil, 1999, p. 235-321.
LACAN, J. « Les complexes familiaux dans la formation de I'individu » (1938), In : Autres
écrits. Paris : Seuil, 2001, pp. 23-83.
LACAN, J. « stade du miroir comme formateur de la fonction du Je » (1949), In : Ecrits. Paris :
Seuil, 1966, pp. 93-100.
LACAN, J. La Relation d’objet. Paris : Le Seuil, 1994.
LACAN, J. Séminaire I. Les écrits techniques de Freud (1953-1954). Paris : Seuil, 1975.
LACAN, J. Séminaire 1. Le moi dans la théorie de Freud et dans la technique psychanalytique
(1954-1955). Paris : Seuil, 1978.
LACAN, J. Séminaire I11. Les psychoses (1955-1956). Paris : Seuil, 1981.
LADO, L. FOSSO, A. « Récits de maladie et typologie du pluralisme » In : L. Lado (org.). Le
pluralisme médical en Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala, 2011, p. 335-358.
LEBOVICI, S. Le Bébé, le Psychanalyste et la Métaphore. Paris : Odile Jacob, 2002.
LEVI-STRAUSS, ClI. « L'analyse morphologique des contes russes », International Journal of
Slavic Linguitic and Poetics, 3, 1960, pp. 122-149.
LEVI-STRAUSS, CI. « The Structural Study of Myth », In: Structural Anthropology. New
York: Doubleday, 1967, pp. 202-228.
MARIN, C. Violences de la maladie, violence de la vie. Paris : Armand Colins, 2015.
MERLEAU-PONTY, M. L institution, la passivité. Notes de cours au Collége de France (1954-
1955). Paris : Belin, 2015.
MORO, M.R. (org.) Manuel de psychiatrie transculturelle. Travail clinique, travail social.
Grenoble : Pensée sauvage, 2006.
NATHAN, T. STENGERS, I. Médecins et sorciers. Paris : Le Seuil/Les empécheurs de tourner
en rond, 2004.
NKULU KABAMBA, O. Les médecins en Afrique et la sorcellerie. Une herméneutique de leur
rencontre. Paris : L’Harmattan, 2014.
NUG, T.Th. « Désirs d’altérité et thérapie de 1’angoisse chez Eric de Rosny au Cameroun »
In: L. Lado (org.). Le pluralisme médical en Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala,
2011, pp. 153-173.

326



ELEUTHERIA — Revista do Curso de Filosofia
2000000000000 00090000000000900900090009
Volume 06, Numero 10, Ano 2021

PICON, R. Délivre-nous du mal. Exorcismes et guérisons. Une approche protestante. Genéve :
Labor et Fides, 2013.

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. La dette symbolique. Thérapies traditionnelles et
psychanalyse. Paris : EPEL, 2014.

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. Le crane qui parle. Ethnopsychanalyse en pays Bamiléké.
2.ed. Paris : EPEL, 1996.

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. Rites thérapeutiques dans une société matrilinéaire. Le
gerem des Peré (Cameroun). Paris : Karthala, 2015.

PRIETO, C. Jésus thérapeute. Genéve : Labor et Fides, 2015.

RICEUR, P. « Image and language ». In: J. H. Smith (org.) Psychoanalysis and Language.
New Haven-Londres: Yale University Press, 1978, pp. 293-324

RICEUR, P. « Image et langage ». In : Ecrits et conférences 1. Autour de la psychanalyse.
Paris : Seuil, 2008.

RICEUR, P. « Imagination et métaphore », Psychologie Médicale, 14, 1982, pp. 1883-1897.
RICEUR, P. « L’idéologie et I’'utopie : deux expressions de I’imaginaire social », In : Du texte
a l’action. Essais d’herméneutique I1. Paris : Seuil, 1986, pp. 417-432.

RICGEUR, P. « Psychanalyse et art », In : Ecrits et conférences 1. Autour de la psychanalyse.
Paris : Seuil, 2008, pp. 221-256.

RICEUR, P. « Psychoanalysis and the Work of Art ». In: J. H. Smith (org.). Psychiatry and
the Humanities, I. New Haven-Londres: Yale University Press, 1976, p. 3-33.

RICEUR, P. De I'interprétation. Essai sur Freud. Paris : Seuil, 1965.

RICEUR, P. La Métaphore vive. Paris : Seuil, 1975.

RICEUR, P. Temps et Récit I11. Le temps raconté. Paris : Seuil, 1983.

ROSNY, E de (org.). Justice et Sorcellerie. Paris-Yaoundé : Karthala-Presses de ’'UCAC, 2005
ROSNY, E de L Afrique des guérisons. Paris : Karthala, 1991.

TIAHA, D. «La vie de la subjectivit¢ corporelle. L’entre-jeu de I’intériorité¢ et de la
subjectivation. Henry et Ricceur », Revue internationale Michel Henry, 9, PUL, 2018, pp. 61-
70.

TONDA, J. La guérison divine en Afrique centrale. Paris : Karthala, 2002.

VELASCO, A. Le diable, I'exorciste et le psychanalyste. Conversation sur le mal et la
possession. Paris : Favre, 2017.

WIEZSAKER, V. von. Pathosophie, trad. de 1’allemand par J. de Bisshop et ali. Paris : Jérome
Million, 2011.

WIMSATT, W.K. BEARDSLEY, M.C. The Verbal Icon. University of Kentucky Press, 1954.

327




