
 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

286 

Recebido em:12/05/2021 

Aprovado em: 19/06/2021 

Publicado em: 15/07/2021 

 

LES SIGNES DU PÂRTIR 

une anthropologie clinique négro-africaine des marges entre croyances et psychanalyse 

 

OS SIGNOS DO SOFRIMENTO 

uma antropologia clínica negro-africana das margens entre crenças e psicanálise 

 

THE SIGNES OF THE SUFFERING 

a negro-african clinical anthropology of the sidelines between beliefs and psychoanalysis 

 

David-Le-Duc Tiaha1 

(davidleduc.tiaha.dom@gmail.com) 

 

Résumé : Les ramifications souterraines d’une culture se manifestent lorsque ses sujets en crise, en 

souffrance, laissent surgir d’eux l’étrange, ce que M. de Certeau appelle les figures de l’Autre, que cette 

culture veut exorciser au milieu d’elle. Dans leur parcours thérapeutique, où la souffrance a pris pour 

eux la forme de l'inquiétude, de l'angoisse et de l'indétermination aiguës, les malades en Afrique tiennent 

à la fonction symbolique du soin caractérisée par la transversalité dialectique de la maladie et de la 

guérison durant leur itinéraire thérapeutique entre médecine occidentale-scientifique et technicienne, 

thérapies traditionnelles africaines et rites religieux. La crise du Muntu est une critique philosophique 

du sujet africain ou afro-descendant confronté aux errances dans sa quête authentique du sens et de l’être 

soi-même face à la violence symbolique de l’intrusion coloniale de l’Occident en Afrique. Comment 

guérir de l’Autre pour être soi-même ? La crise de possession est ce type d’expérience pathologique du 

conflit des interprétations révélateur des métamorphoses de l’univers mental et culturel en cours dans 

les sociétés africaines. La démarche philosophique de l’interprétation des signes du pâtir dans le contexte 

d’une anthropologie clinique des marges ouvre la voie pour une poétique dans l’institution de la 

psychothérapie comme déplacement de la position du Muntu en tant que sujet dans sa relation à l’Autre 

à travers un questionnement réciproque entre thérapies traditionnelles, exorcisme et psychanalyse autour 

du maillage de l’imaginaire, du symbolique et du réel où la religion, la magie, la sorcellerie et la science 

médicale sont en rivalité dans le parcours thérapeutique du malade qui, doublement souffrant de maladie 

et de domination symbolique, est en quête de guérison et d’émancipation. 

 

Mots-clés : Récit. Position subjective. Herméneutique. Psychanalyse. Subjectivité corporelle. 

 

Resumo: As ramificações subterrâneas de uma cultura se manifestam quando seus sujeitos em crise, em 

sofrimento, deixam transparecer neles o estranho, algo que M. de Certeau chama de as figuras do Outro, 

que esta cultura busca exorcizar no interior dela mesma. Em seu percurso terapêutico, onde o sofrimento 

assume para eles a forma da preocupação, da angústia e da indeterminação aguda, as doenças na África 

carregam junto à função simbólica caracterizada pela transversalidade dialética da doença e da cura ao 

 
1 Chercheur et Membre du conseil scientifique du Centre de recherche de philosophie Fonds Ricoeur rattaché 

au CRAL-EHESS de Paris, professeur certifié de sciences physiques à l'Académie de Créteil dans la région 

parisienne. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7561-4459. 

mailto:davidleduc.tiaha.dom@gmail.com
https://orcid.org/0000-0002-7561-4459


 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

287 

longo do seu itinerário terapêutico entre medicina ocidental-científica e técnica, terapias tradicionais 

africanas e ritos religiosos. A crise do Muntu é uma crítica filosófica do sujeito africano ou 

afrodescendente confrontado às errâncias em sua busca autêntica do sentido e do ser si-mesmo face à 

violência simbólica da intrusão colonial do ocidente na África. Como se curar do Outro para ser si-

mesmo? A crise de possessão é esse tipo de experiência patológica do conflito das interpretações que 

revela as metamorfoses do universo mental e cultural em curso atualmente nas sociedades africanas. A 

démarche filosófica da interpretação dos signos do padecimento no contexto de uma antropologia clínica 

das margens abre a via para uma poética nas instituições de psicoterapia como deslocamento da posição 

do Muntu enquanto sujeito em sua relação com o Outro através de um questi0namento recíproco entre 

terapias tradicionais, exorcismo e psicanálise a da malha que entrelaça imaginário, simbólico e real, 

onde a religião, a magia, a bruxaria e a ciência médica então em rivalidade na trajetória terapêutica do 

doente que, duplamente sofredor, de doença e de dominação simbólica, está na busca pela cura e pela 

emancipação. 

 

Palavras-chave: Narrativa. Posição subjetiva. Hermenêutica. Psicanálise. Subjetividade corporal. 
 

Abstract: The subterranean ramifications of a culture are manifested when its subjects in crisis, in 

suffering, let out of them the strange, what M. de Certeau calls the figures of the Other, that this culture 

wants to exorcise in the midst of it. In their therapeutic journey, where suffering has taken the form of 

acute anxiety, anguish and indeterminacy for them, patients in Africa hold to the symbolic function of 

care characterized by the dialectical transversality of the disease and healing during their therapeutic 

route between Western medicine-scientific and technical, traditional African therapies and religious rites. 

The Muntu Crisis is a philosophical critique of the African or Afro-descendant subject confronted with 

wonderings in its authentic quest for meaning and being oneself in the face of the symbolic violence of 

the West's colonial intrusion into Africa. How do you heal others in order to be yourself? The possession 

crisis is that type of pathological experience of conflicting interpretations revealing the metamorphoses 

of the mental and cultural universe underway in African societies. The philosophical approach to the 

interpretation of the signs of the undergo in the context of a clinical anthropology of the margins opens 

the way for a poetics in the institution of psychotherapy as a displacement of the position of the Muntu 

as a subject in his relation to the Other through a reciprocal questioning between traditional therapies, 

exorcism and psychoanalysis around the mesh of the imaginary, the symbolic and the real where religion, 

magic, witchcraft and medical science are in competition in the therapeutic course of the patient who, 

doubly suffering from disease and symbolic domination, is in search of healing and emancipation. 
 

Keywords: Story. Subjetive position. Hermeneutics. Psychoanalysis. Body subjectivity. 

 

****** 

 

L'interprétation de l'expérience de la maladie exige des lectures croisées à travers des 

approches fragmentaires. Elle est envisagée par le médecin comme une pathologie qu'il 

déchiffre à travers des manifestations symptomatiques liées aux propriétés physiques, 

chimiques et biologiques du corps vivant. Il porte son attention sur ses anomalies et les 

dysfonctionnements de ses organes. À ce corps souffrant sont appliqués mesures des paramètres 

physico-chimiques de son fonctionnement systémique normal, mécanisation et prédictibilité : 

« la médecine occidentale se construit autour des représentations erronées qui découlent d'un 

idéal de rationalité inadéquat à l'essence de la maladie » (MARIN, 2015, p. 120). Cette 

médecine défait l'homme de son corps et de ses liens symboliques. Ainsi ne désorganise-t-



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

288 

elle pas son rapport existentiel à la vie soutenue par la confiance ? Le malade dans la totalité 

existentielle de sa vie subjective est oublié. On oublie ainsi que la maladie déstabilise non 

seulement l'intégrité corporelle physique du malade, mais aussi son équilibre psychique. 

Le sociologue l'inscrit dans un réseau social qui ne tient pas compte du sentiment de 

dépossession de soi éprouvé dans l'intime. L'anthropologue interprète la maladie avec des 

grilles herméneutiques puisées dans des schémas collectifs de la représentation de la maladie 

sans rendre compte de l'effort de signification que le sujet malade essaie de dégager du non-

sens de la maladie. Quand la maladie est pensée en philosophie, le philosophe focalise son 

attention sur l'objectivité de la science du vivant. Le conflit de la raison et de la foi a conduit le 

théologien, tout comme l'anthropologue, à ne plus interroger les sciences du vivant en laissant 

la dialectique de la maladie et de la guérison au soin de la médecine, là où elle pouvait apporter 

un éclairage sur la fonction symbolique et l'éthique du soin qui témoignent des rapports 

existentiels du patient – angoisse et confiance – à la vie au moment où il est violemment 

confronté à sa propre désubjectivation (dépersonnalisation) opérée par la maladie. La maladie 

est étroitement liée à la question du sujet au sens anthropologique dans la mesure où elle exerce 

sur lui un impact violent désubjectivant sur le plan physique et psychique. L’impact 

désubjectivant de l'événement de la maladie ne met-elle pas en ce sens en échec le processus 

de symbolisation avec lequel tout sujet parvient à sa propre subjectivité comme habitant d'une 

culture donnée ? 

Dans leur parcours thérapeutique, où la souffrance a pris pour eux la forme de 

l'inquiétude, de l'angoisse et de l'indétermination aiguës, les malades en Afrique tiennent à la 

fonction symbolique du soin caractérisée par la transversalité de la dialectique de la maladie et 

de la guérison entre médecine rationaliste occidentale, thérapies traditionnelles africaines et 

rites religieux. La crise du Muntu est une critique philosophique du sujet confronté aux 

errements dans sa quête authentique du sens et de l’être soi-même face à la violence symbolique 

de l’intrusion de l’Occident en Afrique (EBOUSSI BOULAGA, 1977). Elle a trouvé de manière 

insidieuse, silencieuse et invisible son expression la plus manifeste et puissante dans les 

itinéraires thérapeutiques entre rationalité médicale de l’Occident, thérapies traditionnelles de 

l’Afrique et exorcisme chrétien au cours desquels le Muntu est confronté à des pâtir 

d’annihilation autour des réalités de croyance comme la sorcellerie, la magie et la religion qui 

mettent en jeu l’articulation de l’imaginaire, du réel et du symbolique2 dans l’interprétation 

philosophique et clinique de la possession, la transe, la divination, ou du rêve.  

 
2 « L’insignifiant, c’est aussi la confusion de l’imaginaire avec le réel : il condamne aux illusions inefficaces 

de l’idéologie » du paranormal (EBOUSSI BOULAGA, 1977, p. 22). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

289 

C'est pourquoi la représentation du mal, de la maladie et de la souffrance comme 

problème de la théodicée biblique n'est pas dissociée de la problématique de la sorcellerie en 

contexte colonial et post-colonial. Celle-ci a été rapidement assimilée à la démonologie et à la 

possession par les Églises – catholique, protestante, évangélique et indépendantes - et prise en 

charge par l'exorcisme et les prières de délivrance. C’est ainsi que la question de la sorcellerie 

liée à la question de la représentation du mal, de la maladie et de la souffrance dans les cités 

africaines s’est retrouvée à la croisée des institutions thérapeutiques : les thérapies 

traditionnelles chez les nganga, la psychiatrie à l’Hôpital et l’exorcisme chrétien dans les 

Églises. Cette confrontation autour de la question de la possession diabolique, ayant prise quant 

à elle des expressions eschatologiques (CERTEAU, 2005), est un lieu spécifique pour 

comprendre les métamorphoses de l’univers mental en cours dans les sociétés africaines. 

La démarche de l’interprétation des signes du pâtir dans le contexte d’une anthropologie 

clinique des marges s’organise en quatre étapes. D’abord, la recherche d’une complémentarité 

des arts de soigner, promue autour des travaux d’E. de Rosny (1991, 2005) et de M. P. Hebga 

(1998), est porteuse d’une théodicée implicite plus soucieuse de justifier la réalité de croyance 

et sa vérité métaphysique que d’expliciter son intelligence thérapeutique au service de la 

relation psychothérapeutique (KENMOGNE, 2016). Ensuite, une critique sociale des 

ambiguïtés de la coalition des rationalités et des croyances contre le Mal de J. Tonda (2002) 

dénonce l’idéologie de la domination à l’œuvre dans la rivalité des diverses pratiques 

thérapeutiques entre agents de soin et patients. Ceux-ci négociant leur guérison moyennant une 

reconfiguration de leurs identités personnelles par conversion et obéissance aux autorités des 

institutions de soin dont leur efficacité viendrait justifier la vérité de leur système de 

représentation du monde. Aussi, les critiques herméneutique et psychanalytique de 

l’épistémologie des maladies paranormales décrivent les modalités de confusion ou de 

coïncidence entre l’imaginaire, le réel et le symbolique qu’elle véhicule dans son interprétation 

des récits de maladies paranormales dissociée de la psychopathologie du marginal (EVRARD, 

2014; DEVEREUX, 1953) pour ensuite en proposer des critères épistémologique et 

psychanalytique de leur distinction grâce à la théorie des genres littéraires à l’œuvre dans les 

autobiographies d’affliction : le récit et la métaphore. Enfin, cette clarification herméneutique 

et psychanalytique ouvre la voie pour une poétique dans l’institution de la psychothérapie 

comme déplacement de la position du Muntu comme sujet dans un questionnement réciproque 

entre thérapies traditionnelles, exorcisme et psychanalyse. 

 

 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

290 

1 LA COMPLEMENTARITE DES ARTS DE SOIGNER ET LA THEODICEE 

IMPLICITE DE L’EPISTEMOLOGIE DES MALADIES DITES PARANORMALES 

 

Le premier point de vue est à la fois anthropologique, religieux et métaphysique. Il est 

développé chez E. de Rosny (1991), M. P. Hebga (1998) et, leur disciple, E. Kenmogne (2016). 

Il correspond à la période où la culture africaine est revalorisée par la mission évangélisatrice 

autour du thème théologique de l’inculturation. Il s’agit pour la théologie africaine de penser 

de manière à réconcilier les grandes questions de la théologie occidentale et la pensée religieuse 

africaine. C’est ce qui explique chez cet anthropologue l’absence de conflit entre ces trois 

institutions de soin. L’anthropologie de la guérison selon cette perspective analyse le dispositif 

de soin et les recours thérapeutiques de chaque institution de soin sans les mettre en rivalité, en 

soulignant leur complémentarisme non simultanée (NUG, 2011). Elle développe une théorie 

interculturelle de la guérison proche de l’orientation de G. Devereux (1970, 1972). La 

complémentarité non simultanée entre les différentes institutions de soin explique aussi les 

itinéraires thérapeutiques. La théorie de la guérison promue par Eric de Rosny n’est pas 

psychanalytique, mais elle semble ouverte à l’interculturalité même si elle n’est pas exempte 

du conflit des interprétations qui trouve sa source dans l’histoire catholique de sa 

compréhension de la possession, de la transe et de l’extase. 

L’état des lieux de cette problématique dans les cités africaines peut être éclairé par 

analogie avec la méthodologie généalogique et analytique des espaces de sens de Michel 

Foucault implicite à la démarche de M. de Certeau dans La possession de Loudun. Le 

phénomène de possession devient un objet social et historique où sont distinguées trois 

approches différentes en confrontation : la pratique de l’exorcisme par le discernement des 

prêtres/pasteurs avec sa théodicée (le pastoral), le diagnostic du regard médical des médecins 

sur la possession diabolique avec ses diagnostics tâtonnants sur le possible et la maladie d’esprit 

(le médical), et le travail des juges devant appliquer un jugement au prétendu sorcier avec la 

difficulté d’établir des preuves de faits (le judiciaire). Cette confrontation entre le pastoral, le 

médical et le judiciaire autour de la question de la possession diabolique, ayant prise quant à 

elle des expressions eschatologiques, est un lieu spécifique pour comprendre les 

métamorphoses de l’univers mental d’une société (CERTEAU, 2005). Une investigation sur 

l'art pluriel de soigner en Afrique permet d'explorer ces métamorphoses mentales en cours dans 

les cités africaines. 

Une telle méthodologie pluridisciplinaire d’exploration de la question – le pastoral, 

le médical et le judiciaire sous-tend de nouvelle initiative de recherche actuelle en Afrique 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

291 

(ROSNY, 2005). Le thème Punir le sorcier et guérir ses victimes ne serait-il pas l’intention 

silencieuse du travail du Groupe de recherche sur la sorcellerie de Douala constitué de médecins, 

d’anthropologues, d’économistes, de juristes, de tradipraticiens ? Ce non-dit est renforcé par un 

fort préjugé de la croyance en la sorcellerie pour laquelle la foi chrétienne et la raison sont 

mobilisées ici pour contrecarrer les effets dévastateurs de sa réalité dans toutes les sphères de 

la vie humaine correspondant à toutes les disciplines des sciences humaines et sociales mises 

au service de son élucidation scientifique et même métaphysique. Puisqu'elle est un « système » 

ayant une fonction sociale. 

La croyance en la sorcellerie serait le corollaire irréfutable de sa réalité ontologique 

(ROSNY, 2005, pp. 25-32 ; 359-360). Ce préjugé tient la sorcellerie pour un fait total : comment 

reconnaître le sorcier ? Mais il bute sur la difficulté à fournir des critères traditionnels et 

« scientifiques » (à partir des sciences humaines et sociales) pour attester un fait de sorcellerie 

et identifier le sorcier. La croyance en question est déplacée par les christianismes africains et 

les protagonistes de cette épistémologie du paranormal sur le terrain de la science et de la 

métaphysique. La justification métaphysique et apologétique de la foi chrétienne ne serait-elle 

pas la préoccupation centrale de la pratique de l’exorcisme et de la délivrance ? Ne fonctionne-

t-elle pas avec une stratégie de désubjectivation des corps possédés contre l’esprit de l’évangile 

qui a toujours mis la personne humaine avec son histoire individuelle au cœur du ministère 

thérapeutique de Jésus ? Le corps subjectif du possédé ne cesse-t-il pas d’être le centre 

d’orientation libre de soi pour n’être qu’un objet vidé de sa présence à soi et soumis à 

l’aliénation des puissances de l’imagination ? Ce choix philosophique est d’ailleurs assumé par 

l’apologie du paranormal (KENMOGNE, 2016)3. 

Cette épistémologie du paranormale désarticule le mal subjectif, la dimension culturelle 

et sociale de la maladie ainsi que le mal objectif livré pour l’essentiel au protocole du diagnostic 

médical au profit d’une explication a priori métaphysique des maladies dites paranormales. 

Celles-ci seraient caractérisées par des troubles fonctionnels dont les symptômes ne rentrent 

dans aucune étiologie déjà connue, mais elles se manifestent avec des facteurs d’ordre 

psychique, culturel et biographique. Ces maladies sont dites paranormales parce qu’elles ne 

peuvent pas être interprétées par les canons rationnels de l’art médical du diagnostic. 

A la suite de M. P. Hebga, pour E. Kenmogne, l’idée de maladies paranormales a trait à 

 
3  « Mais ces réflexions sont épistémologiques, elles ne préoccupent guère immédiatement les personnes 

souffrantes ; elles ne résolvent pas le problème du sujet qui se présentent au médecin, au prêtre, au psychiatre 

ou au psychothérapeute dans le but de recouvrer une santé qu’il estime altérée ou perdue depuis un tel vécu » 

(p. 29). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

292 

tout ce qui touche à la sorcellerie et à la magie. Celles-ci constituent ensemble tout le domaine 

de l’occultisme où la relation de cause à effet des maladies paranormales reste rationnellement 

inexplicable. L’épistémologie de la santé promue par les représentants de cette École africaine 

de philosophie veut élargir le champ de l’expérimentable à ce pâtir du « paranormal » au-delà 

du vérifiable médical. L’expérience de ce « pâtir quelconque » (WIEZSÄKER, 2011), selon 

l’expression de V. von Weizsäker, est portée au langage par la plainte du souffrant où sont 

conjointes autobiographie et traduction verbale des symptômes qui traduisent l’imaginaire 

culturel de la maladie. 

Ces récits des péripéties du pâtir sont non seulement des récits dans le récit, mais 

essentiellement des récits de rêve. Ils sont considérés comme des « faits vécus » en première 

personne ouvrant l’esprit à une autre réalité ayant sa propre rationalité. La crédibilité du rapport 

au réel de ces récits vient de ce que ceux-ci raconteraient des histoires qui renvoient à des 

événements moins imaginaires que réels : « Le récit en soi, s’il n’était qu’hallucinatoire, serait 

pathologique. Si l’on suppose qu’il est de contenu réel, la chose devient préoccupante » 

(KENMOGNE, 2016, p. 29). Partant de l’affirmation d’une « autre réalité » à travers ces récits 

de rêve, Kenmogne plaide pour que l’idée de santé, de maladie et de guérison articule la 

rationalité biomédicale avec leurs représentations mentales, sociales et culturelles car la réalité 

dont il est question dans les récits de rêve s’inscrit dans l’univers culturel de la vision religieuse 

et cosmogonique du monde. 

La relativité de la distinction du normal et du pathologique, de la santé et de la maladie 

chez G. Canguilhem, puisqu’être en santé ne veut pas dire absence de maladie, permet à 

Kenmogne de justifier sa théorie relativiste de la santé qui serait alors exclusivement, 

culturellement et subjectivement déterminée par le pâtir du patient. En raison de cette relativité, 

l’auteur en vient donc à justifier l’impertinence de l’opposition du normal et du pathologique 

selon la rationalité médicale occidentale d’une part et, d’autre part, celle de l’opposition du réel 

et de l’imaginaire selon les maladies paranormales qui ne rentrent pas dans cette rationalité du 

vérifiable. Le diagnostic des maladies paranormales (KENMOGNE, 2016)4, dont la sorcellerie 

serait la cause efficiente, appartiendrait à une certaine « herméneutique du dévoilement » en 

vue d’une esquisse d’action thérapeutique propre à une science de l’esprit (NKULU 

KABAMBA, 2014). Cette Contribution à l’épistémologie de la santé s’articule dans une 

 
4 « La ‘‘maladie paranormale’’ peut se définir comme une pathologie subjectivement perçue et clairement 

déclarée par le patient, aux effets plus ou moins objectivement observables par un tiers, notamment le médecin 

des hôpitaux, justement parce que l’étiologie de cette pathologie réelle ne tombe pas docilement sous la science 

médicale conventionnelle » (KENMOGNE, 2016, p. 39). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

293 

pratique thérapeutique qui est foncièrement une théodicée au sens d’une explication 

métaphysique et religieuse de l’origine du mal, de la maladie et de la souffrance (ROSNY, 2005 ; 

HEBGA, 1979) 5 . Cette théodicée 6  explicite sa réalité ontologique en traitant les effets 

psychosomatiques des maladies paranormales comme des « faits objectivables » selon la 

méthode sociologique d’E. Durkheim, dans Les règles de la méthode sociologique, dans la 

mesure où quels qu’ils soient renvoient nécessairement à l’esprit humain. 

Le recours aux thérapies nocturnes ou à la « prière à Dieu qui soigne par l’esprit en 

dehors de tout recours aux médicaments » participe à cette théodicée (KENMOGNE, 2011, 

souligné par l’auteur). Celle-ci se prolonge dans une anthropologie africaine en rupture avec le 

dualisme métaphysique occidentale de la matière et de l’esprit pour faire place à un triadisme 

de l’homme constitué du corps, du souffle et de l’ombre. Le recours à un pluralisme 

thérapeutique n’est pas le fait de l’incrédulité, de l’incertitude et de la peur, mais il relève du 

goût de la vie dans les limites de la raison technicienne et de la ruse de l’intelligence calculatrice 

de la vie déterminée par l’instinct au sens de H. Bergson dans L’Évolution créatrice 

(KENMOGNE, 2011, pp. 389-390 ; BERGSON, 1957). 

Kenmogne fait le pari d’une connaissance effective de la sorcellerie comme objet de la 

philosophie puisqu’elle est un « phénomène réel » naturel et non surnaturel suivant l’idée 

hégélienne selon laquelle « tout ce qui est réel est rationnel ». Le questionnement philosophique 

sur la sorcellerie ne saurait faire l’économie de la question suivante de l’auteur : « est-ce un fait, 

un phénomène ou un simple discours fondé sur des représentations plus ou moins déterminées 

par notre imagination » (KENMOGNE, 2016, p. 79). Cependant l’opposition de l’imaginaire 

et du réel est aussitôt rompue par l’identification des effets psychosomatiques des maladies 

paranormales et les faits au sens sociologique dans la mesure où les croyances sont prises pour 

des faits réels parce qu’elles organisent et gouvernent l’univers mental et la vie culturelle, 

religieuse et sociale des personnes qui y sont impliquées par leur appartenance à une 

communauté. A la suite de M. P. Hebga, Kenmogne précise que dans cette démarche 

épistémologique, il n’y a pas de confusion entre réflexion philosophique ou théologique, 

révélation religieuse, initiation ésotérique, observation participante ; les genres littéraires sont 

parfaitement distingués dans leurs rapports avec le réel (KENMOGNE, 2016, p. 85). 

 
5 « Dire qu’elle [la sorcellerie] n’existe, écrit E. de Rosny, c’est nier tout simplement et avec une certaine 

naïveté l’existence de la perversité dans ce monde » (p. 28) ; « La sorcellerie est l’ensemble des activités 

mauvaises du sorcier. Elle s’inscrit dans la sphère du mal » (HEBGA, 1979, p. 16) ; « Par-delà les discours 

sur la sorcellerie, il y a une réalité ontologique dont la découverte incombe à l’invention épistémologique » 

(KENMOGNE, 2005, p. 46). 
6 Cette théodicée est une caractéristique spécifique de l’ethnophilosophie décrite avec rigueur par Eboussi 

Boulaga (1977, p. 29). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

294 

L’épistémologie du paranormal de Kenmogne suit ici un pragmatisme de méthode 

pluridisciplinaire qui conjoint de manière programmatique tant bien que mal anthropologie 

structurale, science du vivant et métaphysique. A un premier niveau, elle prend à son compte 

l’efficacité des pratiques magiques et sorcellaires impliquées dans la croyance en la magie et 

en la sorcellerie où le sujet est entièrement déterminé de manière structurale par l’efficience du 

système de croyances et de représentations du monde. Elle intègre à un deuxième niveau la 

critique des interprétations scientifiques des phénomènes paranormaux qui tend à leur 

démystification pour en tester la validité. A un troisième niveau, la science s’intègre après sa 

critique dans une démarche métaphysique positive comme chez H. Bergson (KENMOGNE, 

2016, p. 93). Elle est d’abord phénoménologie du rapport au réel où l’expérience est la seule 

source de connaissance. Ensuite, elle se confronte au niveau épistémologique à d’autres savoirs 

pour élucider l’intuition où science et métaphysique se croisent sans qu’elle ne soit limitée par 

le réel comme articulation de l’espace et du temps comme chez Kant. La frontière entre intuition 

sensible et intuition intellectuelle est rompue. En ce sens, l’hallucination peut être aussi 

considérée comme une intuition pour laquelle l’imagination et la perception du réel perdent leur 

distinction comme dans « Fantômes de vivants » de Bergson (KENMOGNE, 2016, pp. 139-

142). 

Punir ou guérir ? Il arrive aussi parfois que les débats s'épuisent sur la sémantique même 

de la sorcellerie et de sa traduction dans les langues locales. Les travaux s'appuient sur les 

discours actuels et sur l'imaginaire de la sorcellerie pour développer leur prise de position. 

L'analyse n'est-elle pas biaisée par ce choix méthodologique porté par des fantasmagories ? Une 

herméneutique des contes traditionnels sur la sorcellerie (puisque c'est aussi un savoir) et une 

enquête ethnographique sur la pratique de la sorcellerie ne permettrait-elle pas de dégager les 

problématiques anthropologiques et thérapeutiques au cœur de cette question de la sorcellerie 

qui a été d'entrée de jeu piégée par un préjugé moderne et post-colonial sus évoqué sur les 

croyances africaines et sa culture en général. 

Les approches théologique et pastorale de la sorcellerie ne prennent pas en compte les 

dispositifs traditionnels judiciaire et thérapeutique pour faire face à la question. La loi traite des 

affaires de sorcellerie dans le Code pénal camerounais. Dans le cas du Cameroun par exemple, 

elle est prise dans une aporie : d'une part, le délit de sorcellerie est reconnu par le législateur, le 

juge doit recevoir l'accusation des plaignants ; d'autre part, elle ne parvient pas à définir les 

actes répréhensibles. C'est ainsi que le Groupe de recherche sur la sorcellerie (GRS) propose 

une réforme pour pallier cette déficience du Code pénal en donnant aux juges des critères 

plus précis et en faisant intervenir des tradipraticiens pouvant interpréter les signes du 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

295 

monde invisible ainsi que des anthropologues possédant un savoir traditionnel. C'est une 

préoccupation post-coloniale dépourvue d'une connaissance réelle des traditions africaines sur 

la question. Car le mode de juger des affaires de sorcellerie dans le contexte traditionnel, chez 

les Bamilékés par exemple, ne repose sur aucune procédure d'instruction portant sur des délits 

et ne renvoie pas à un code pénal classant les fautes, parce que punir n'est pas sa visée, mais 

réinsérer et réconcilier les individus – accusé et plaignant - dans l'ordre social. Juger c'est guérir 

et non punir. Autrement dit, le judiciaire a une vocation thérapeutique. 

Le préjugé de la domination du pouvoir religieux travaille implicitement la comparaison 

hiérarchisant des itinéraires thérapeutiques. La comparaison des itinéraires thérapeutiques à 

travers des récits de maladie semble justifier une hiérarchisation des recours qui privilégierait 

la thérapie religieuse (LADO e FOSSO, 2011). Est-il vraiment pertinent de les hiérarchiser ? Il 

semble impertinent dans la mesure où la quête de guérison des patients ne s’élabore pas par un 

choix rationnel et conscient des thérapies qui seraient appropriées les unes par rapport aux 

autres par anticipation. Car ils ne savent pas par avance quelle thérapie serait la plus efficace. 

Les récits thérapeutiques ne se racontent qu’après coup sans tenir compte des facteurs 

irrationnels du choix du cheminement thérapeutique lié à la souffrance elle-même – qui est sans 

raison - et du lien de causalité inexplicable entre type de thérapie et guérison effective. Car dans 

leurs itinéraires thérapeutiques, ces sujets continuent à fréquenter le prêtre, le pasteur, le 

médecin et le nganga. A quoi obéissent ces récits des itinéraires thérapeutiques ? N’obéissent-

ils pas à l’échange du miracle ou du don de guérison et de la conversion, de la soumission et de 

l’obéissance des corps souffrants à des autorités religieuses ? 

 

 

2 UNE CRITIQUE SOCIALE DES AMBIGUÏTES DE LA COALITION DES 

RATIONALITES ET DES CROYANCES AUTOUR DE L'ART DE SOIGNER 

 

Le second point de vue est sociologique. L'idéologie de suprématie du pouvoir chrétien 

dans le champ thérapeutique ne serait-elle pas commandée par ce que Joseph Tonda appelle la 

« théodicée du souverain moderne » qui est une description des structures mentales qui 

gouvernent les significations imaginaires des puissances (médicale, religieuse et politique). 

Cette théodicée est « une rationalisation destinée à expliquer l’inflation du Mal, du malheur et 

des souffrances en Afrique en exemptant le Dieu de la mission civilisatrice (TONDA, 2002, p. 

227). Tonda part de la thèse, inspirée de C. Castoriadis dans L’Institution imaginaire de la 

société, selon laquelle toute société possède une capacité de s’instituer en créant des 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

296 

significations imaginaires à partir desquelles se conçoit la possibilité de distinguer le rationnel 

et l’irrationnel, le naturel et le surnaturel, le réel et l’irréel, le corps et l’esprit, l’intérieur et 

l’extérieur d’une société. 

La formation sociale impliquée par cette capacité auto-instituante est confrontée à des 

déficits historiquement produits, s’invente et s’institue à partir des « magmas » composés par 

des combinaisons, des associations, des fusions des significations imaginaires hybrides 

instituées. Elles reposent sur l’opposition radicale instituée entre le Dieu de la religion du Christ 

et le sorcier comme représentant ultime du mal dont il faut se guérir. Cet auteur parle de 

théodicée parce que précisément la nature de la puissance à laquelle les sujets s’abandonnent et 

obéissent pour guérir et les discours de la maladie et de la souffrance reposent sur cette 

opposition radicale où viennent se jouer les questions de rivalité, de légitimité et d’identité des 

thérapies traditionnelles, médicales et religieuses. 

L’interrogation de la puissance à l’œuvre dans ce procès de la guérison divine est l’objet 

de la sociologie de la guérison envisagée sous l’angle des pouvoirs et de la domination, c’est-

à-dire de la rivalité. Cet échange entre obéir et guérir passe par des ruptures dans les pratiques 

médicales et traditionnelles, des ruptures dans les relations familiales et l’éloignement du 

monde, des ruptures dans les conceptions du monde en s’affiliant au groupe organisateur de la 

thérapie : « Les définitions du divin sont donc nécessairement celles du sain, du pur, du propre, 

du civilisé, du légal, du normal en opposition proclamée à celles du sauvage, de l’impur, du 

pathologique, du malpropre, de l’illégal, de l’anormal. Elles sont de ce fait enjeux du pouvoir 

et de domination à l’intérieur du champ des spécialistes de la guérison » (TONDA, 2002, p. 21). 

C’est la pratique du discernement exercée par le prêtre, le pasteur ou toute personne ayant le 

charisme de guérison divine qui disqualifie la guérison non divine des féticheurs et des nganga 

diabolisés avec les sorciers. 

A cette disqualification chrétienne des thérapies traditionnelles s’ajoute le problème de 

l’identité même des thérapies traditionnelles, médicales et chrétiennes. Cette identité est 

soutenue et produite par l’opposition radicale structurant les discours normatifs et ethno-

centristes de la théodicée du souverain moderne. Selon la sociologie de la guérison divine de J. 

Tonda, cette rivalité entre thérapies transformée en problème d’identité participe à la 

disqualification des pouvoirs autochtones inscrits dans la même matrice culturelle que la 

sorcellerie ainsi que les cultes de possession qui sert à justifier la croyance au Dieu civilisateur 

des missions d’évangélisation. En deçà de cette opposition radicale de façade entre les thérapies 

traditionnelles et les thérapies chrétiennes dite divines, il y a une profonde ambiguïté des 

secondes par rapport aux premières. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

297 

Car l’hétérogénéité des dispositifs, des pratiques et les résultats des actions de la 

guérison divine comme les identités chrétiennes qu’elle produit ne semble guère différente de 

celle des dispositifs, des pratiques et des identités des thérapies traditionnelles qui sont exclues 

par celle-là. Elles partagent des similitudes que J. Tonda situent autour deux éléments. Le 

christianisme et le système des nganga se rapprochent sur le fait de l’exclusion de la sorcellerie. 

La démarche missionnaire d’E. de Rosny conforte cette similitude entre thérapies 

traditionnelles et les thérapies divines. Le deuxième élément, qui prête à confusion et conforte 

l’hypothèse de J. Tonda, vient du sens magique du charisme qu’il reprend chez Max Weber. 

Celui-ci est commun aux thérapies traditionnelles et aux thérapies divines. C’est pourquoi cet 

auteur estime que leur opposition radicale n’est qu’un jeu « des rapports de force et de sens qui 

président, d’une part, aux définitions, inventions, constructions sociales, politiques et 

culturelles du mal, de la maladie, du sauvage, du traditionnel, du « païen » ou sorcier, et, d’autre 

part, à celles du bien, du sain, du civilisé, du converti, de l’« évolué », du moderne et du divin » 

(TONDA, 2002, pp. 24-5). 

Ces rapports participent à ce que J. Tonda appelle la « modernité pathologique » 

(TONDA, 2002, p. 28) de l’Afrique où la figure du Christ thérapeute et la figure du nganga 

affrontent cette modernité nocturne de la sorcellerie et ses articulations avec l’imaginaire, le 

symbolique, le biologique et le politique. Avec l’habile distinction de witchcraft et sorcery en 

anglais empruntée à Evans-Pritchard, et en français sorcellerie et fétichisme, dans les 

significations imaginaires sociales les aptitudes, les facultés et les capacités des hommes à 

réaliser l’inhabituel, l’écart différentiel qui définit l’extraordinaire, l’exceptionnel, le hors-

norme, l’anormal, le pathologique, le fait rare, ou tout simplement ce fait extraordinaire qui 

constitue la vie, dépendent du principe de la sorcellerie qui n’est ni bon ni mauvais (TONDA, 

2002, p. 43). 

Cette rivalité des pouvoirs et du sens entre christianisme et thérapies traditionnelles 

constitue le ressort des discours idéologiques de part et d’autre qui expliquent les « structures 

de causalité » de la maladie, du mal, de la souffrance et de l’infortune. On peut dès lors saisir 

la thèse de J. Tonda formulée en ces propres termes : « Dans la mesure où tous ces discours ont 

en commun de sortir le Dieu chrétien ou le Souverain moderne des structures de causalité du 

malheur en Afrique, nous suggérons de les considérer comme participant d’une théodicée. Aussi, 

à l’opposé de cette théodicée, défendons-nous la thèse selon laquelle le Dieu civilisateur et le 

Génie sorcier, en tant que significations imaginaires sociales, et donc marquées par 

l’ambivalence, ne se définissent pas dans un rapport d’extériorité irréductible en Afrique. 

Selon nous, c’est une seule et même puissance que symbolisent Dieu, le Génie sorcier et la 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

298 

coalition des forces qui le soutiennent dans la « modernité africaine », c’est-à-dire le système 

capitaliste et chrétien » (TONDA, 2002, p. 39). 

Les itinéraires thérapeutiques de la guérison divine, les thérapies traditionnelles et la 

biomédecine remettent en question les rivalités corporatistes instituées depuis la colonisation, 

même si les institutions traditionnelles de soin connaissent une marginalisation idéologique et 

institutionnelle de la part des deux autres. Mais aujourd’hui la question de la légitimité de ces 

différents champs thérapeutiques est croisée par les itinéraires thérapeutiques des patients, 

même si la biomédecine au cours de son histoire demeure un processus monopolisation parfois 

idéologique de la construction du sens de la maladie au détriment de celle des guérisseurs et de 

la religion (FASSIN, 1992, p. 210). Mais en réalité, le pluralisme éclaté des champs 

thérapeutiques est marqué par des frontières très poreuses où chaque champ, chaque théorie, 

chaque pratique s’ouvre à d’autres à la fois de manière positive et négative dans un processus 

ininterrompu de négociation des identités lié à la précarité de chaque champ thérapeutique 

(TONDA, 2002, p. 103). Il est possible de travailler sur les homologies entre les institutions de 

soin et mettre en exergue une homologie possible de structures entre elles afin de lever 

l’équivoque de la rivalité, de la légitimité et de l’identité des thérapies que révèle la revue de 

littérature sur la question. Peut-on encore aujourd’hui en Afrique laisser ces jeux du normal, du 

paranormale et du pathologique se faire dans cette rivalité de pouvoir et de sens entre le 

christianisme et système traditionnel des nganga ? 

 

 

3 CRITIQUES HERMENEUTIQUE ET PSYCHANALYTIQUE DE 

L’EPISTEMOLOGIE DES MALADIES PARANORMALES. ARTICULATION DE 

L’IMAGINATION, DU REEL ET DU SYMBOLIQUE 

 

Il convient de préciser que les récits des maladies paranormales sont des récits d’une 

expérience d’un pâtir quelconque portée au langage par la plainte du souffrant où sont 

conjointes autobiographie et traduction verbale des symptômes traduisant l’imaginaire culturel 

africain de la maladie. En général, ces récits de souffrance sont des récits de rêve et des récits 

dans le récit du pâtir. La théodicée implicite de la philosophie des maladies paranormales ne 

distingue pas l’imaginaire et l’histoire qui s’entremêlent dans l’autobiographie de la souffrance 

puisque les effets psychosomatiques de la souffrance des patients sont pris pour des faits 

sociologiques fortement impliqués dans les réalités sociales gouvernant l’univers mental, 

culturel et religieux des souffrants. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

299 

Dans son pragmatisme de méthode, l’épistémologie des maladies paranormales 

revendique un certain structuralisme pour lequel le contenu du récit n’est pas différencié du 

réel. Ce structuralisme que partagent l’épistémologie du paranormal et l’ethnophilosophie est 

caractérisé par F. Eboussi Boulaga autour de deux points suivants : 1/« La culture est la 

transmission d’une structure mentale qui explique, c’est-à-dire déploie des formes concrètes 

qu’elle contient déjà : c’est elle-même qui se répète sous les figures variées des mœurs, des 

institutions, des arts. La langue illustre bien ce fait, elle qui est comme le fondement de la 

culture : elle est l’expression par excellence de l’ethnie » (EBOUSSI BOULAGA, 1977). Par 

conséquent, le sujet n’existe pas, il n’a pas d’histoire subjective, il est impensable hors de 

l’ethnie. Le sujet comme catégorie philosophique et l’individu comme catégorie ethnologique 

ne sont pas à confondre. 

2/ L’insignifiant est la confusion de l’imaginaire avec le réel, il livre aux illusions de 

l’idéologie du paranormal. Une herméneutique des images et des figures explique cette 

confusion de l’imaginaire, du réel et du symbolique dans l’ethnophilosophie. Elle est aussi 

valable pour l’épistémologie du paranormal. Dans ces philosophies, est réel ce qui préserve en 

soi l’origine selon trois modalités : d’abord, sous forme d’ordre identifiant, ensuite, sous forme 

de hiérarchie ou de généalogie et, enfin, sous forme de destination. La différence est accessoire 

dans tout ce qui s’enchaîne dans l’harmonie de la tradition par la force vitale.  

Le symbole est image, indice et loi. Il est d’abord image de ce qu’il désigne ou 

représente. Il est ensuite l’indice dans la mesure où ce qu’il désigne ou représente l’habite ou 

l’affecte de quelque manière. Il est enfin loi qui n’est jamais arbitraire en ce sens que ce qu’il 

désigne ou représente se fait selon un ordre de règles de substitution et de représentation dans 

la connexion ou la coïncidence des opposés dans une symphonie de l’imaginaire, du réel et du 

symbolique dans le monde de la vie. C’est pour cette raison que la métaphore et la métonymie 

ne sont plus des figures de styles dans le discours, mais l’expression des procédés et des 

procédures du savoir-être. Ainsi la métonymie exprime l’effet par la cause, une chose dans son 

ordre peut en représenter une autre. Les rituels des sacrifices et des cadeaux s’entendent dans 

le procès métonymique de la magie. Les choses se substituent mutuellement dans la métaphore 

où les procès et les structures sont identiques. Dans un tel système dans sa tentative de coïncider 

avec le réel, il ne cesse de se dédoubler et à se substituer en le réduisant au symbolique. C’est 

ainsi que fonctionne le système divinatoire. La consultation du devin est suscitée par 

l’incertitude provoquée par un événement qui transforme l’ensemble des configurations dans 

lesquelles émergent les possibilités de l’individu par lesquels le monde entre dans le rapport 

de soi à soi de l’homme, c’est-à-dire son ipséité. L’échec de l’identification de l’imaginaire 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

300 

à l’origine, celle qui précède la parole, le désir et le travail, dans l’art divinatoire indique ce que 

Eboussi appelle le « sort symbolique » de l’individu représenté dans l’appareil divinatoire par 

la mort. 

Ce totalitarisme engendre son antithèse : l’extérieur démoniaque : « La divination n’est 

pas seulement une fausse médiation qui se contente d’un va-et-vient imaginaire, d’un terme à 

l’autre de l’opposition apparence/être […] Mais l’individualité comme telle se met en rupture 

de participation. Dans le langage de la pensée mythico-symbolique, on dira que l’individu qui 

tranche est sujet à la ‘‘possession’’. Il peut être l’habitacle de puissances bonnes ou mauvaises, 

et c’est en quoi que réside l’anomalie » (EBOUSSI BOULAGA, 1977, pp. 64-5). Ce qui est 

redouté dans cette réalité de croyance, c’est l’individualité du sujet et celle des autres, 

puisqu’elles sont niées en raison de la culture comme structure mentale, surtout lorsqu’il 

n’existe pas avec eux des liens de nature, mais seulement par des liens de culture sous forme de 

parole donnée ou d’alliance : par exemple on attribuera des faits de sorcellerie principalement 

à ses parents par alliance. 

On peut y reconnaître ce qu’on pourrait appeler ici une idéologie structuraliste que 

quatre remarques sur l’analyse structurales des récits de rêve permettent de mettre en évidence 

dans la mesure où elle met en réduction l’intentionnalité du pâtir et de l’agir avec sa visée 

ontologique. Cette visée n’a rien à voir avec la justification de l’existence ou de la non-existence 

d’une réalité de croyance avec l’effectivité de son monde, mais elle est l’expression d’une quête 

existentielle de sens et de guérison face à la violence symbolique de la maladie, du mal et de 

leur pâtir. 

1/ L'autonomie du récit implique à la fois la clôture du récit sur lui-même et l'abolition 

complète de la dimension référentielle du langage. Cette immanence du sens abolit par 

conséquent la fonction mémétique du récit et la visée référentielle du langage. Le code prime 

sur le message (BARTHES, 1966). 2/ Les récits de rêve et de souffrance sont traités comme un 

système de signes structuré par une logique de relations contradictoires au service d’une 

explication métaphysique du monde invisible et du divin et non de leur interprétation au service 

de la thérapie du patient comme en psychanalyse et dans les thérapies traditionnelles africaines 

(LÉVI-STRAUSS, 1960, 1967). 3/ Lorsque l'analyse structurale est appliquée aux récits, on 

constate que l'exégèse porte davantage sur le jeu de correspondances de la logique des relations 

contradictoires que sur l'intrigue du récit. 4/ L'analyse structurale ne laisse place à aucune 

transposition métaphorique pour l'interprétation du récit de rêve et de souffrance avec son 

imaginaire. L'analyse structuraliste du récit suit uniquement la signification dans un « jeu 

de miroirs », un « jeu du sens », un « miroitement du sens », mettant entre parenthèses les 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

301 

potentialités dramatiques et existentielles de l'intrigue. C'est ainsi qu'il y a une dissolution des 

valeurs référentielles – telles que le désir, le corps - dans le jeu des correspondances au profit 

d'une parole et des représentations ayant le statut de réalité. 

Le récit de rêve ou le récit dans le récit de la souffrance raconte une histoire close sur 

elle-même et dans laquelle la différenciation de la représentation, de l’imaginaire et du réel 

devient impertinente, puisque rêver, vivre et fantasmer sont les différentes expressions de la 

même réalité humaine et sociale, celle-ci étant commandée par l’efficacité magique des 

systèmes de croyance. Il n’y a pas plus de différence entre l’imaginaire et le réel. N'y aurait-il 

pas dans ce type de récit, des « marqueurs » de sa référence extérieure à la vie quotidienne - qui 

ouvrent le récit à autre chose que ce qu'il veut dire qui serait une tentative manquée d’une 

réappropriation du sens par rapport au non-sens du mal, de la maladie et de la souffrance ? Ne 

faut-il pas précisément faire un travail d’épistémologie des genres littéraires des expressions de 

la souffrance qui manifestent leurs différents rapports avec le réel ? 

Il s’agit de montrer comment fonctionnent la métaphore dans le récit. Le procès 

métaphorique dans un récit est une étape intermédiaire entre l'analyse structurale et 

l'herméneutique existentielle. Les mots ont leur sens propre commun fixé dans une communauté 

parlante par les normes d'usage de la langue d'une part et, d'autre part, inscrit dans un code 

lexical. La rhétorique a affaire aux sens figurés d'un mot qui dévient de l'usage ordinaire. Le 

fait qu'il y a plus d'idées que de mots suscite le besoin d'une extension du sens ordinaires des 

mots disponibles dans une langue au-delà de leur usage habituel. En revanche, la métaphore n'a 

pas pour fonction comme celle de la rhétorique de combler le déficit sémantique des mots par 

rapport à la réalité ou d'orner le discours. Elle ne saurait être réduite à sa fonction émotionnelle. 

La critique herméneutique de l’épistémologie des maladies paranormales est guidée par la 

théorie du récit et la théorie de la métaphore de Ricœur. 

La métaphore ne consiste pas en une simple illustration des idées par des images selon 

le jeu de ressemblance. Il s'agit d'une véritable création instantanée de signification, une 

innovation sémantique qui met en tension deux interprétations d'un énoncé métaphorique, l'une 

littérale et l'autre allégorique. Cette création de sens est produite par la découverte simultanée 

d'une ressemblance et d'une discordance inédites entre ces deux interprétations. Plus qu'une 

simple valeur affective, la métaphore fait voir le nouveau sens de la réalité : « Le sens est ce 

qu'un énoncé dit, la référence est ce sur quoi il le dit ». Si la fonction du langage est d'articuler 

notre expérience du monde, de donner forme à cette expérience, cela veut dire qu'il est ouvert 

sur le monde qu'il exprime et transmet sans être clos sur lui-même comme la langue. Le 

procès métaphorique s'inscrivant dans cette vocation du langage à dire exprime notre 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

302 

expérience du monde rompt avec l'analyse structurale du récit qui occulte la dialectique du sens 

et de la référence. La métaphore en mettant en tension deux interprétations – l'une littérale et 

l'autre figurative – d'un énoncé, elle opère un premier mouvement qui suspend la visée 

référentielle du sens ordinaire afin de faire apparaître dans un second mouvement une nouvelle 

référence attachée à la nouvelle signification de la réalité (RICŒUR, 1975). 

La fonction narrative dans le récit de rêve ou le récit dans le récit du pâtir est articulée 

au procès métaphorique (RICŒUR, 1983). L’autobiographie des patients se construit avec la 

fonction narrative tout en faisant recours la fonction du procès métaphorique de symbolisation 

dans leur quête existentielle de sens et de guérison face à la violence symbolique du mal, de la 

maladie et de la souffrance. Elle va de l'une à l'autre et réciproquement : dans les discours de 

sorcellerie, le récit n'invite-t-il pas à se faire interpréter métaphoriquement que littéralement ? 

Quels indices induisent-ils à interpréter un récit comme une parabole de la souffrance, c'est-à-

dire comme une histoire inventée – sans doute en lien avec le quotidien - pour transmettre un 

message. Le récit de rêve ou le récit dans le récit de la souffrance tiennent ensemble les figures 

métaphoriques et les intrigues narratives de la vie quotidienne de la souffrance. Il devient en ce 

sens une fiction capable de re-décrire la vie. Cette considération se joue à deux niveaux de 

l'interprétation du récit de rêve ou du récit dans le récit de la souffrance. Elle se joue d'abord au 

premier niveau « de la théorie des ''genres'' qui règle la forme narrative » et, ensuite au second 

niveau, « de la théorie des ''tropes'' qui règle le transfert de la signification de l'histoire prise 

comme un tout à la sphère existentielle à laquelle elle est ''appliquée'' ». 

L’économie de l’expérience du langage permet de mettre à l’épreuve les discours sur la 

sorcellerie où les effets psychosomatiques ne visent pas à justifier une réalité de croyance 

convoquée dans la quête existentielle de sens et de guérison. Il est important de souligner ici 

que c'est avec la psychanalyse qu'il est possible de mettre en exergue les pièges du rapport entre 

le langage et l'image dans le vécu de la réalité de la maladie. L'imaginaire avec le symbolique 

et le réel constituent les trois topiques du maillage de la subjectivité chez Lacan. L'imaginaire 

chez Lacan désigne un effet d'aliénation dans l'image qui, précisément, fait obstacle à la 

créativité de la subjectivité. Cet effet d'aliénation dans l'image est une sclérose de la 

représentation coupée de la créativité langagière de l'imagination poétique. 

Sans retracer ici la genèse de l'aliénation dans l'image à partir de la problématique du 

stade du miroir de la formation de la réalité psychique par le biais de l'image du corps chez 

l'enfant (LACAN, 1966, 1978, 2001), il convient de dire que ce processus d'identification par 

l'image est non seulement nécessaire pour la formation de la réalité psychique, mais aussi 

source de fantasmes de toute-puissance de type narcissique (LACAN, 1975, p. 152). Le 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

303 

discours sur la sorcellerie comme expression d'un imaginaire de toute-puissance, d'un désir de 

totalité sans faille peut être interprété comme un symptôme, tant que le sujet ne se rend pas 

compte qu'il a vocation de ne jamais coïncider avec l'idéal de totalité trompeur renvoyé par le 

miroir du monde des images. 

Selon cette perspective où l'imagination est réduite à une fonction de reproduction de 

l'image, on peut dire que le fantasme joue pour l'accomplissement du désir un rôle de 

substitution par rapport à son objet perdu dont l'image n'est pas toujours rattachée au langage. 

On se retrouve là devant une contradiction non résolue de la psychanalyse post-freudienne de 

Lacan où les déterminants cruciaux de l'inconscient – tels que les « représentants » de pulsions, 

c'est-à-dire les représentations inconscientes et les affects – relèvent de la linguistique et 

demeurent coupés de l'énergétique (LACAN, 1953, 1966). La situation analytique comme 

situation de parole autorise une reformulation linguistique de la psychanalyse. L'analysant n'est 

capable de parler d soi qu'en adressant la parole à une autre. Dans le contexte de la talking cure, 

il s'agit ainsi de passer, selon la remarque de Ricœur renchérissant la thèse de Lacan d'un « récit 

inintelligible à un récit intelligible ». Le symptôme n'est plus de l'ordre d'un fantasme, mais de 

l'ordre langagier, car il s'intègre dans la structure narrative d'une expérience personnelle 

impliquant les rapports du langage et de l'expérience analytique (RICŒUR, 1978, 2008, p. 

109)7 , à l'aide de « l'historicisation primaire de l'expérience infantile » selon Lacan et des 

« symbolisations construites dans l'enfance » selon Edelson (1984). 

C'est en ce sens que dans les Études sur l'hystérie de Freud et Breuer (1956) une 

sémiotique des symptômes est proposée. Les symboles, en tant que substituts mnésiques, sont 

le moyen par lequel le traumatisme, dont le souvenir de la scène a été refoulé, continue d'exister 

sous la forme déformée de symptômes. La valeur métaphorique des mots assure souvent le 

passage du symptôme à son expression linguistique, où parfois un état psychique peut être 

symbolisé par une expression corporelle. Ainsi ce qui a été enfoui dans le corps par la 

conversion hystérique est porté au langage grâce à la traduction d'un symptôme hystérique par 

une métaphore : « Ne dit-on pas […] quand on se sent désespéré, qu'on a les jambes brisées ?» 

(RICŒUR, 1978, p. 112). Jusqu'où peut-on considérer la situation analytique comme un univers 

de langage ? 

Dans L'Interprétation du rêve (FREUD, 2004), le travail du rêve est une investigation 

pour rendre intelligible la « pensée du rêve » par des procédés langagiers, c'est-à-dire de 

traduire les pensées latentes du rêve en contenu manifeste. La condensation est une péripétie 

 
7 L'hypothèse d'une reformulation linguistique de la psychanalyse a conduit Ricœur à dialoguer avec Lacan 

(France) d'un côté et, de l'autre, avec M. Edelson (USA). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

304 

de la représentation qui veut dire métaphoriquement « compression » de pensées de rêve, 

« abréviation » et « laconisme » résultant de la disjonction de la figure de rêve en ses éléments 

initiaux, porteurs de noms distincts et capables de descriptions distinctes, durant le cours des 

chaînes associatives des pensées oniriques. Tandis que le déplacement est un transfert 

d'intensité psychique visant à déjouer la censure imposée par la résistance, un élément éloigné 

du foyer d'intérêt et, par conséquent, de la représentation interdite ayant reçu la valeur originelle 

placée sur elle. Il s'agit d'exprimer l'énergétique du rêve avec un langage figuré, car « le travail 

de rêve met en jeu des processus sémiotiques qui ont été désymbolisés par la situation de 

refoulement » (RICŒUR, 1978, p. 116).  

Le discours de l'état de veille se déploie ainsi dans un espace logique opposé à 

l'expression des affects ayant animés le processus du rêve lui-même. Ce qui intéresse Ricœur 

c'est l'homologie possible entre les ressources de la rhétorique de la parole et avec la découverte 

de la psychanalyse. Roman Jakobson considère que l'opposition entre la métaphore - le trope 

par ressemblance, et la métonymie - le trope par contiguïté, traverse toutes les opérations de 

signification. Cette polarité de la signification est effective dans les processus symboliques 

inconscients décrits par Freud dans le rêve. Du côté de la contiguïté, le déplacement serait 

métonymique et la condensation serait synecdochique, et, du côté de la similarité, 

l'identification et le symbolisme. Lacan va identifier déplacement et métonymie, condensation 

et métaphore (LACAN, 1966, p. 266). 

Peu importe cette divergence entre R. Jakobson et J. Lacan sur les rapports de la 

rhétorique et de la psychanalyse, le travail de rêve selon Ricœur s'inscrit dans une organisation 

symbolique au service de l'interprétation de l'existence du sujet au fil de son histoire. Or la 

situation analytique est une expérience analytique de la talking cure dont l'univers le plus 

approprié n'est pas seulement le discours, mais aussi l'image comme expression du désir. Que 

l'inconscient soit structuré comme un langage d'après Lacan puisse justifier la reformulation 

linguistique de la psychanalyse est nécessaire, mais cela n'induit pas à conclure que tous les 

facteurs signifiants de l'inconscient appartiennent à l'ordre linguistique. 

Dès 1965, c'est le reproche commun de Ricœur (1965, p. 386 ; 420) et de Green (2011, 

pp. 37-8 ; 116) adressé sans concession à Lacan. Il est important de savoir comment le processus 

primaire extralinguistique se fait langage, comment l'archéologie du désir s'inscrit dans le 

registre de la parole. La capture de l'archè de la pulsion se fait lorsque le processus primaire 

entre les faits de langage, c'est-à-dire lorsque les « mots » sont pris comme des « choses ». Le 

symbolisme de l'inconscient n'est pas un phénomène linguistique stricto sensu. Car dans 

L'Interprétation du rêve la condensation et le déplacement opèrent au niveau de l'image 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

305 

onirique distinct du niveau de l'élaboration du sens. Le rêve est fait de « matériel psychique ». 

Dans le travail du rêve, la mise en image consiste dans une « présentation visuelle » des pensées 

de rêve qui fonctionne comme le langage : « le langage fonctionne à un niveau pictorial qui le 

met dans le voisinage de l'image visuelle et vice versa » (RICŒUR, 1978, p. 129). L'image 

comme un travail de rêve est un processus de transformation des pensées latentes du rêve en 

contenu manifeste. Ce processus du rêve est, selon Ricœur, similaire au schématisme kantien 

de l'imagination qui consiste à procurer une image au concept. 

Les mécanismes de rêve jouent dialectiquement entre le niveau infra-linguistique 

rattaché au fantasme ou à l'image en deçà du niveau où l'éducation installe le régime distinctif 

de la langue et le niveau supra-linguistique où les récits sont structurés par les grandes unités 

discours que sont les proverbes, les dictons, le folklore et les mythes. Ainsi la subjectivité de 

chaque individu dans une culture est prise entre inconscient et conscient subit d'une part l'archè 

des pulsions dans une symbolisation d'ordre fantasmatique et, d'autre part, manifeste ses 

procédés dans la rhétorique avec ses métaphores, les métonymies, ses synecdoques, ses 

euphémismes, ses allusions, ses anti-phrases, ses litotes. Ceux-ci sont considérés par Ricœur 

comme des manifestations de la vie imaginaire que le rêve côtoie. En quel sens peut-on dire 

que ces manifestations de la vie imaginaire appartiennent au même niveau d'opération 

psychique que le rêve ? Ricœur reconnaît que ce qu'il appelle « espace de fantaisie » (RICŒUR, 

1976, 2008) est davantage caractérisé par sa diversité que par son unité : la diversité de 

situations – de la veille au sommeil, la diversité des niveaux d'efficience – de l'hallucination à 

l'œuvre d'art, la diversité des medias – du langage aux œuvres publiques en passant par les 

images sensorielles. 

L'unité de cet espace de fantaisie est tenue par l'accomplissement de souhait 

(Wunscherfüllung) comme unité de motivation. Celle-ci est établie par la commune médiation 

imaginaire analogue aux traits du travail de rêve. Le premier trait est le caractère de figurabilité, 

une mise en image que le rêve partage avec le langage. Le langage travaille aussi à ce niveau 

figuratif. Le deuxième trait est le caractère de substituabilité. L'image possède en ce sens un 

caractère sémiotique. Elle a l'aptitude du signe à faire fonction de lieutenance, à remplacer autre 

chose. C'est ainsi que l'interprétation du rêve peut passer de l'image du rêve à un mythe, à un 

proverbe, à un poème. L'image a la fonction dynamique du procédé du schématisme kantien 

qui consiste à fournir aux images des concepts. Le troisième trait, où Ricœur rejoint Lacan, est 

la polarité de l'imagination en tension entre l'hallucination (le pur fantasme) et la construction 

symbolique (le travail créateur de sens) (RICŒUR, 1978, pp. 134-7). 

Mais Ricœur ouvre une nouvelle perspective, absente chez Lacan, sur les rapports 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

306 

de l'image et du langage qui rapproche la psychanalyse de la littérature poétique et de la 

littérature de fiction et prolonge l'interprétation des dires eschatologiques dans la littérature 

biblique. Ce n'est pas anodin que ce fut au cours d'une communication à la Journée de la Société 

Française de Psychopathologie de l'Expression à Lille, les 23 et 24 mai 1981, adressée aux 

psychologues et aux chercheurs en sciences sociales qui s'intéressent aux aspects 

« psychiques » ou « mentaux » de la réalité individuelle ou sociale, que Ricœur fait une mise 

au point sur les impasses épistémologiques d'une certaine articulation du langage, de la réalité 

et de l'imagination (RICŒUR, 1982). 

Lacan n'est pas nommé par Ricœur dans cette critique, mais lorsqu'on sait leur différend, 

on peut vite imaginer la direction de sa mise en garde. Chez Lacan l'imaginaire est ancré dans 

l'image spéculaire. Il recèle en lui-même sa propre unité. Le moi idéal en miroir, l'image 

narcissique n'est pas une représentation symbolique. Elle ne doit rien à une signification. 

L'imaginaire est séparé du symbolique et, donc, de toute opération de signification. L'image en 

tant que trace dans ce cas est un résidu de la perception ramené à l'effet que les choses 

produisent sur nous. 

C'est contre cette conception de l'image séparée du langage dans la psychanalyse de 

Lacan que Ricœur propose une nouvelle phénoménologie herméneutique des rapports de 

l'image et du langage. Il convient de distinguer l'image au sens psychologique et 

psychanalytique chez Lacan et l'image qui relève de la créativité langagière. Si l'image mentale 

est l'évocation libre d'une chose absente qui présuppose un support physique ou psychique, elle 

se joue alors dans le registre de la croyance et de l'absence pour lesquelles il y a souvent le 

risque de confusion entre l'imaginaire et le réel. C'est plus précisément la situation dans les cas 

où l'image est autant la reproduction d'une chose absente, mais réelle à l'instar d'un portrait et 

d'une image-copie mentale ou physique, que la production d'un irréel, comme dans les modèles 

scientifiques, les fictions littéraires, les représentations religieuses. La confusion possible entre 

l'imaginaire et le réel est rattachée à deux ensembles de conceptions de l'imagination ayant 

chacun sa forme extrême. D'un côté, la tradition de Montaigne, Pascal et Spinoza selon laquelle 

l'image fait de l'imagination une fonction de capture dans l'illusion pouvant aller jusqu'à 

l'hallucination. De l'autre, la tradition de Husserl et Sartre en fait le modèle de toute epochè, de 

toute suspension ou distanciation par rapport au réel pouvant aller jusqu'au libre jeu de la 

distance critique. 

Si la fonction du symbole chez Ricœur est de configurer l’espace de la signification, le 

symbole chez Lacan est détaché de tout enjeu de signification. Sa fonction est même, dit-il, 

« de ne rien signifier » (LACAN, 1981, p. 214). Une confrontation serrée entre Lacan et 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

307 

Ricœur autour de ces trois topiques – le symbolique, le réel et l'imaginaire – est utile à la 

description des obstacles possibles de la représentation par rapport à l'interprétation des récits 

de la sorcellerie qui porte sur une réalité de croyance. Car l’imagination chez Ricœur a 

fondamentalement à voir avec le pouvoir créateur (poético-métaphorique) du langage, tandis 

que l’imaginaire chez Lacan désigne un effet d’aliénation dans l’image qui, précisément, fait 

obstacle à la créativité de la vie subjective. 

Il y a une souplesse, un dynamisme de l’imagination dans sa manière d’investir le champ 

des représentations par le langage, là où l’imaginaire de Lacan est du côté d’une fixité, d’une 

sclérose des images. Si l’imagination peut être assimilée, du moins en partie, à un processus de 

révélation et de production du sens, l’imaginaire rétrécit l’espace du sens en poussant le sujet à 

s’enfermer dans le miroir de ses identifications. La théorie des trois topiques de Lacan révèle 

les pièges de la représentation dans la mesure où elle enferme doublement le sujet dans 

l'insignifiance du symbole et dans l'illusion de ses identifications. Chez Lacan l’imaginaire n'est 

pas vraiment articulé au langage, mais au champ de l’image qui est en soi distinct de celui du 

langage. Chez Ricœur, la perspective est autre : la question de l’image elle-même se pose par 

rapport à la question du langage et de l'interprétation.  L’imagination, de ce point de vue, 

s’articule au symbole, elle est une manière de faire jouer le symbole ou de jouer avec lui, sachant 

que la notion de symbole n’a pas le même sens selon qu’on la trouve sous la plume de Ricœur 

ou sous celle de Lacan. 

Le fonctionnement langagier de la métaphore vient changer cette ancienne conception 

psychologique de la fiction considérée comme une image complexe produite par l'association 

d'images relevant elles-mêmes de traces d'impressions. Avec la métaphore et la fiction, 

l'imagination n'est plus réduite à être une faculté de reproduction d'image de chose absente, une 

activité productrice de sens. L'imagination est ainsi déplacée de la sphère perceptive de la 

représentation à la sphère du langage. Sans exclusivité d'une sphère par rapport à l'autre, on 

peut dire que la structure implicite de l'imagination est portée par l'image et le langage. 

 

 

4 POUR UNE POETIQUE DANS L’INSTITUTION DE LA PSYCHOTHERAPIE 

COMME DEPLACEMENT DE LA POSITION DU MUNTU COMME SUJET. 

THERAPIES TRADITIONNELLES, EXORCISME ET PSYCHANALYSE 

 

La sociologie critique de la guérison est focalisée sur la manière dont les itinéraires 

thérapeutiques des agents sociaux aux prises avec les logiques de la théodicée religieuse 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

308 

populaire négocient leurs identités, à travers les contraintes de la foi, de la conversion et de la 

guérison. Mais le fait de rabattre l’instituant sur l’institué dans une sociologie de la guérison 

divine réduit les significations imaginaires sociales aux discours idéologiques de la théodicée 

populaire. En revanche, en ouvrant les structures mentales des significations imaginaires 

sociales à l’utopie, celle-ci permet réinterroger l’institué à partir de l’instituant dans une 

perspective critique des possibles qui empêche de l’enfermer dans les revers des discours 

idéologiques de la théodicée populaire et de la violence symbolique, que F. Eboussi Boulaga 

appelle le fétichisme du christianisme colonial, impliquées dans les thérapies religieuses. 

En tirant les conséquences d’une herméneutique de la démythologisation de la foi en 

Europe où le savoir scientifique est intégré à la culture à la suite de l’exégète réformé R. 

Bultmann, F. Eboussi Boulaga propose pour le christianisme africain une esthétique christique 

de la guérison encore actuelle qui joue ce rôle efficace de l’instituant qui se conserve dans 

l’institué (EBOUSSI BOULAGA, 1981). C’est en ce sens que notre projet prend en compte 

l’écart entre l’instituant et l’institué dans l’imaginaire social, ouvre des possibilités de 

renouvellement et de créativité. C’est ce qui permet de ne pas embrigader le miracle dans une 

structure mentale magique et de pouvoir envisager existentielle-ment et psychanalytique-ment 

les principes thérapeutiques dans un lien intersubjectif et communautaire. Cet écart est absent 

de la sociologie de la guérison divine de J. Tonda très marquée par une perspective marxienne 

et weberienne. 

Par institution, nous entendons à la suite de Merleau-Ponty, « ces événements d’une 

expérience qui la dotent de dimensions durables par rapport auxquelles toute une série d’autres 

expériences auront sens, formeront une suite pensable ou une histoire – ou encore ces 

événements qui déposent en moi un sens, non pas à titre de survivance et de résidu, mais comme 

appel à une suite, exigence d’un avenir » (MERLEAU-PONTY, 2015). Dans sa préface à cet 

ouvrage, pour Cl. Lefort ce terme prend un double sens : en premier, il est « action qui donne 

un commencement et état de chose établi, social, politique, juridique » et en second, 

« l’institution comme fondation, n’est pas considérée comme le produit d’un acte et que 

l’institution comme établissement contient en même temps que la possibilité de sa perpétuation, 

sous la forme de la répétition, voire de la pétrification, la possibilité de la réactivation de la 

force instituante » (MERLEAU-PONTY, 2015, p. 7), voire de la créativité. 

C’est grâce à cette tension à l’intérieur de l’institution que l’imaginaire social, comme 

structure mentale, tient en rapport critique la figure de l’idéologie par la figure de l’utopie. Car 

l’utopie est nécessaire dans sa fonction fondamentale de contestation et de projection dans 

l’ailleurs radical afin de mener à bien une critique radicale de l’idéologie. De même aussi, 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

309 

pour guérir l’utopie des illusions du rêve où elle risque de sombrer, la fonction saine de 

l’idéologie consiste à donner à une communauté et à des sujets une identité narrative (RICŒUR, 

1986). Cette double fonction de l’imaginaire social est utile pour les différentes institutions de 

soin. 

Or, en Afrique, la connaissance scientifique dans le domaine biomédical ne participe pas 

à la démythologisation/« démagification » de la guérison divine à l’œuvre dans la foi, elle 

s’intègre plutôt dans l’imaginaire des puissances propres aux différents itinéraires de recherche 

de guérison entre thérapies traditionnelles, l’exorcisme et les rituels de délivrance pratiqués par 

les formes pentecôtistes, charismatiques, évangéliques et afro-indépendantistes du 

christianisme et la médecine biochimique occidentale forgée par la méthode expérimentale. 

L’interprétation scientifique du monde dans la culture européenne a conduit à la fois à 

démythifier la croyance au miracle par psychanalyse avec Freud et à démythologiser la foi par 

une interprétation existentiale des Écritures dans la tradition réformée avec R. Bultmann. Le 

fonctionnement langagier de la métaphore renouvelle l'usage de la faculté d'imagination. Ce 

travail de l'imagination dans la métaphore poétique dans la cure (LEBOVICI, 2002) opère à 

trois niveaux différents. 

Au premier niveau dans la production de sens, l'imagination est liée au travail de 

ressemblance (RICŒUR, 1975). Le travail de l'imagination dans la métaphore est à l'œuvre 

lorsque la production de sens met en tension l'incongruité de la prédication nouvelle avec l'écart 

de sens au niveau des mots (lexique) comme de la phrase (syntaxe) et la volonté de réduire cette 

incongruité par l'orientation de l'attention sur l'émergence de la nouvelle congruence après la 

destruction de l'incongruité de l'usage commun devenu sémantiquement impertinente. En quoi 

consiste le travail la ressemblance ? L'innovation sémantique est une erreur calculée, une 

déviation de l'usage sémantique par rapport à une règle pour faire sens à partir d'une attribution 

incongrue d'image à une réalité qui lui est contradictoire. Il y a d'une part une transgression 

d'usage sémantique qui crée une incongruité du sens littéral et, d'autre part rapprochement 

contradictoire entre une image et la réalité qui est dite et dont la congruence du sens 

métaphorique est la visée de l'énoncé. La ressemblance est bien ici ce rapprochement qui 

manifeste une familiarité générique entre des idées précédemment hétérogènes. L'imagination, 

un « voir-comme », une saisie intuitive – l'insigth – assure un rapprochement sémantique dans 

l'espace logique, une production de ressemblance qui n'est pas autre chose qu'une assimilation. 

Aristote désigne cette assimilation en ces termes : « bien métaphoriser, c'est voir – contempler, 

avoir le coup d'œil pour – le semblable » (Poétique, 1459 a 3-8) (RICŒUR, 1975, p. 248). 

Cette assimilation est régie par la schématisation qui, selon Kant, est un « procédé général 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

310 

de l'imagination pour procurer à un concept son image » (KANT, 1980, p. 886). 

Au deuxième niveau de la production de sens, on ne saurait comprendre comment la 

production des concepts est accompagnée d'images dans la tension métaphorique si l'image est 

envisagée comme une image mentale isolée, c'est-à-dire comme la reproduction d'une chose 

absente. L'image serait ainsi extérieure au processus du rapprochement prédicatif de l'énoncé 

métaphorique8. La tâche de l'imagination dans la métaphore poétique de faire la transition de la 

schématisation à la présentation iconique. C'est la frontière d'une sémantique de l'imagination 

productrice et d'une psychologie de l'imagination reproductrice. 

L'énigme est résolue si l'image poétique9 se tient sur cette frontière psycho-linguistique. 

Les images poétiques sont immanentes au procès métaphorique. Ce sont des images liées parce 

qu'elles sont à la fois suscitées et contrôlées par le langage poétique ; elles coïncident avec le 

son et les sens métaphoriques engendrés par la scène imaginaire déployée par l'icône verbale 

(RICŒUR, 1975, pp. 265-266 ; WIMSATT e BEARDSLEY, 1954). Celle-ci est la fusion du 

sens et du sensible. Ce n'est pas la réalité dont parle la métaphore poétique qui oriente l'attention, 

mais le matériau (stuff) pour exprimer l'immanence de l'expérience affective relayée par la 

figuration du sens ou l'« iconicité » du sens. Elle est encore mieux la fusion du sens avec le flot 

d'images évoquées (HESTER, 1967). C'est en ce sens que l'image poétique demeure un « être 

du langage », selon l'expression de G. Bachelard reprise par Ricœur. 

Le poétique et l'esthétique se croisent ici sans se confondre. Le voir-comme n'est plus 

une expérience intuitive, mais un acte de compréhension. La fonction poétique de la métaphore 

n'ajoute rien à la description de la réalité, mais le fonctionnement iconique de l'imagination 

accroît nos manières de sentir et le pouvoir cognitif, affectifs et pratique de la compréhension 

du langage poétique. C'est que Bachelard appelle une « ontologie directe », une « ontologie 

poétique », une phénoménologie de l'imagination poétique (BACHELARD, 2009, p. 2 ; 8). 

L'image poétique est une image nouvelle issue d'un processus de création de sens ayant une 

visée ontologique : « la communicabilité d'une image singulière est un fait de grande 

signification ontologique » que l'on peut décrire en deux traits. D'un côté, elle opère 

l'articulation « d'une subjectivité pure mais éphémère et d'une réalité qui ne va pas 

nécessairement jusqu'à sa complète constitution ». De l'autre, la nouveauté de l'image poétique 

dans son émergence est à l'origine l'être parlant : « Elle devient un être nouveau de notre langage, 

 
8 Cette énigme est signalée par Paul Henle reprenant à Charles Sanders Peirce la distinction entre signe et 

icône. Voir Henle (1958). 
9 C'est chez G. Bachelard que Ricœur emprunte l'expression « image poétique » issue de la phénoménologie 

psychiatrique d'E. Minkowski. Elle est un « soudain relief du psychisme », elle « met en branle toute activité 

linguistique ». L'image poétique est un « événement du logos » (BACHELARD, 2009, p. 1, 7). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

311 

elle nous exprime en nous faisant ce qu'elle exprime, autrement dit elle est à la fois un devenir 

d'expression et un devenir de notre être. Ici, l'expression crée l'être » (BACHELARD, 2009, p. 

7). La métaphore poétique tient ensemble la visée sémantique et la visée ontologique en suivant 

« le fil du ''retentissement'' de l'image poétique dans la profondeur de l'existence. L'image 

poétique devient une ''origine psychique''. Ce qui était un nouvel être du langage'' devient un 

''accroissement de conscience'', mieux une ''croissance d'être'' » (RICŒUR, 1975, p. 272). La 

tâche de l'imagination poétique à ce deuxième niveau retient en suspens la réalité dont parle de 

l'énoncé métaphorique pour dépeindre les idées dans le champ imaginaire et sensoriel avec son 

efficience de transformation sensible pour le sujet. 

Au troisième niveau, l'imagination poétique met en suspens l'image métaphorique afin 

de mettre en exergue son rapport au réel, puisque le langage poétique a aussi une portée 

référentielle (RICŒUR, 1975). Le langage poétique porte à la fois sur l'image poétique et la 

réalité à quoi renvoie l'énoncé métaphorique. Le fonctionnement de la référence dans un énoncé 

métaphorique est aussi « bizarre » que ce dernier. Le sens littéral de l'énoncé métaphorique 

renvoie à une référence descriptive de premier ordre dans le langage ordinaire tandis que le sens 

figuré renvoie quant à lui à une référence de second ordre. Puisque le sens d'une métaphore vive 

repose sur l'émergence d'une nouvelle congruence sémantique sur les cendres du sens littéral 

ruiné par son incongruité. L'auto-suppression de la référence littérale est la condition de la 

projection de nouvelles manières de re-décrire le monde sur les ruines de la référence ordinaire. 

Comme la fiction, la métaphore poétique avec l'insight perce jusqu'au cœur des potentialités de 

notre être au monde profondément enfouies dans la réalité masquée par nos échanges dans 

l'actualité de la vie quotidienne. 

L’expérience de la maladie et l’énigme de santé, à même la corporéité vécue, constituent 

ce que Gadamer appelle le « primat méthodologique » pour penser non seulement les 

perturbations et les tâches d’adaptation auxquelles l’existence est confrontée, mais aussi notre 

existence charnelle (GADAMER, 1998, p. 84 ; 89). Le rôle de l’herméneutique au sein de la 

psychiatrie à cheval entre médecine biochimique comme science de la nature et du vivant et la 

psychothérapie comme science de l’esprit permet de dépasser les clivages entre thérapies 

traditionnelles, médecine biochimique et l’exorcisme. Puisque toutes ces institutions de soin 

sont confrontées fondamentalement à un problème herméneutique, celui de l’interprétation du 

symptôme et du signe. Car le problème de la santé se situe à l’entrecroisement des sphères de 

la nature et de l’esprit que l’on pense aujourd'hui comme étrangères l’une à l’autre.  

La maladie est le phénomène le plus à même de mettre en évidence l’impertinence 

du dualisme de l’esprit et du corps ou même du triadisme du corps, du souffle et de l’ombre. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

312 

Elle est l’expression radicale du caractère incarné de l’esprit, et, inversement, du fait que le 

corps humain est un corps subjectif. Ces philosophies de l’homme divisé ne rendent pas compte 

de l’unité ontologique du corps propre. Elles reposent sur l’ambiguïté ontologique de la division 

de l’homme reposant sur la césure entre l’expérience langagière et l’expérience interne de la 

subjectivité. La constitution du corps propre est aussi marquée par ce que M. Henry appelle 

« l’équivoque ontologique des signes » qui consiste à prendre le signifiant pour la signifié sans 

prendre la mesure de leur différence dans une description phénoménologique où sont mises en 

exergue trois manières d’être du corps subjectif, organique et objectif (HENRY, 1965, p. 186, 

2003, 2000).  

La première modalité, c’est le corps subjectif. C’est dans la résistance du corps 

organique (la deuxième modalité) que la vie subjective intime éprouve l’épaisseur du réel selon 

la problématique de l’ambivalence du signe avec le risque de confusion entre l’expérience 

immédiate de soi et l’expression langagière. Cette double donation à soi n’instaure en aucune 

manière une scission à l’intérieur de la vie propre de la subjectivité ni ne se manifeste 

directement par aucun signe. C’est ensuite le mouvement immanent de l’expérience subjective 

qui rend possible la représentation que la conscience se fait d’elle-même sous le double emploi 

du signe selon une dualité de l’expérience immédiate et de l’expression langagière. Le système 

formé par le mouvement de la vie originaire du corps subjectif et du corps organique serait un 

système clos et fermé sur soi s’il n’était pas ouvert à la connaissance représentative du corps 

objectif (la troisième modalité) dans une unité transcendante de la représentation entendue 

comme acte de se rendre présent d’une part et, d’autre part, la réalité (le représenté) qui advient 

à la présence à soi, à l’intérieur d’un tel acte qui est à la fois agir et pâtir (TIAHA, 2018). 

L’apport de la philosophie de la science du vivant dans une herméneutique médicale 

serait utile pour une délimitation préalable saine des champs thérapeutiques du nganga et du 

religieux qui présupposent la souffrance comme une donnée existentielle qu’implique toute 

théodicée. Une herméneutique médicale permet de trouver un espace neutre intermédiaire où la 

question de la santé et de la maladie est abordée sous un angle épistémologique du normal et 

du pathologique où se tiennent la science du vivant et les sciences de l’esprit libres de toute 

rivalité. Elle se veut neutre dans la mesure où elle serait indépendante de la culture et de la 

religion qui, quant à elles, interprètent la santé et la maladie sous l’angle existentiel de la 

souffrance et de la théodicée. 

Mais cette neutralité s’estompe lorsque la question du normal et du pathologique passe 

de la science du vivant (JACOB, 1970) à la psychopathologie où les représentations 

culturelles et religieuses de la santé, de la maladie, du mal et de la souffrance entrent en jeu. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

313 

C’est bien ce que l’ethnopsychiatrie de Tobie Nathan met en évidence en montrant l’opposition 

systémique entre psychopharmacologie d’une part et, d’autre part, la représentation de la 

maladie dans les thérapies traditionnelles et la psychanalyse (NATHAN e STENGERS, 2004). 

La psychanalyse permet non seulement de trouver une homologie de structure, mais de rendre 

compte de ce qui fait guérir. Qu’est-ce qui fait guérir ? Ce n’est pas la question qui guérit avec 

quel pouvoir (ancestral, spirituel et médico-psychologique) ? Mais il s’agit de mettre en relief 

le principe de thérapie propre à chaque institution de soin : thérapies traditionnelles, soins 

spirituels, soins médico-psychologiques. Le développement contemporain de l’inter/trans-

culturel dans le soin médico-psychologique (psychiatrie, psychanalyse) intègre dans sa 

démarche clinique et thérapeutique la sensibilité culturelle et la spiritualité (MORO, 2006 ; 

AMERICAN PSYCHIATRIC ASSOCIATION, 2015). 

L’épistémologie des maladies paranormales chez les théoriciens et praticiens de cette 

Ecole de philosophie africaine est cloisonnée dans un structuralisme méthodologique pour 

lequel la pathologie n’est qu’un épiphénomène de la sorcellerie comme système de croyance 

dont le sujet malade n’en est qu’un lieu d’efficience. Cette problématique n’est pas une 

spécificité africaine comme en témoigne une abondante littérature ethnologique et clinique en 

Europe (EVRARD, 2014) et en Amérique (DEVEREUX, 1953). L’anthropologie clinique des 

marges se démarque d’abord de l’exotisme des autres représentations culturelles du soin et de 

la maladie comme chez Tobie Nathan, ensuite de la psychologie ethnique comme chez les 

héritiers de G. Devreux et, enfin, d’une description des techniques de soin comme dans une 

anthropologie médicale. Elle essaie de rendre compte des incidences des fractures sociales, 

politiques et culturelles, bref, de l’Histoire, sur les subjectivités. A la différence d’une 

épistémologie des maladies paranormales portée par une théodicée et coupée de la clinique, 

l’anthropologie clinique des marges promeut une rencontre féconde entre la psychopathologie 

psychanalytique et le point de vue d’un sujet croyant faisant une expérience subjective 

exceptionnelle sortant du cadre habituel des perceptions, parfois interprétée comme illusion 

voire hallucination : « Les expériences exceptionnelles sont des expériences vécues avec une 

qualité subjective si particulière et qui s’écartent si distinctement des modèles explicatifs de 

ceux qui les vivent qu’elles ne sont pas intégrées dans les schémas cognitifs et émotionnels 

disponibles » (EVRARD, 2014, p. 30). 

Un prolongement psychanalytique en dialogue avec les thérapies pourrait davantage 

éclairer la prise en charge des crises et des souffrances humaines liées à ces affaires de 

sorcellerie circonscrites à la vie de groupe – famille, entreprise, association, quartier, église. 

Une approche psychanalytique de la violence dans la vie de groupe apporterait un éclairage 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

314 

fécond à leur résolution10. Ce qui importe ce n'est pas de réécrire des théodicées morales et 

métaphysiques. Il faut le dire, les approches théologiques et pastorales de la question sont 

encore à penser parce qu'elles ne se sont pas toujours confrontées au déni de leur impensée 

magique et métaphysique de la réalité de la sorcellerie. Ces difficultés nécessitent aujourd’hui 

des enquêtes ethnographiques plus précises qui pourront tenir ensemble une logique des 

qualités sensibles, une grammaire des gestes et des énoncés de la possession dans les 

théâtralisions actuelles des cultes et des prières de délivrance d'une part et, d'autre part, l'analyse 

de la façon dont la politique (raison d'état) et les Églises se servent des croyances de la 

sorcellerie. 

La profusion des propositions religieuses chrétiennes de la guérison en Afrique répond 

à un développement incessant de la demande de santé articulant le mental, le spirituel et le corps. 

Cette demande croissante dans le christianisme correspond à une recherche de bien-être devenu 

une raison d’être, un projet, une finalité de vie. La recomposition contemporaine du religieux 

en Afrique, comme ailleurs, se déploie par de nouvelles aspirations et attentes spirituelles pour 

lesquelles le corps est investi comme un médiateur d’émotions, un capteur de sens qui relierait 

des réalités mystérieuses et, parfois, magiques. Ces demandes de rites de guérison et plus 

largement d’une prise en compte par les Églises des situations concrètes de souffrance ne 

refléteraient-elles pas le désir d’un Dieu vécu comme proche, sensible et agissant dans 

l’existence humaine exposée à la vulnérabilité. 

Si ces demandes semblent légitimes, elles ne manquent pas de susciter des malaises et 

des hésitations dans les Églises qui y répondent soit sans discernement en développant des 

attentes magiques du miracle par des rites d’exorcisme sauvages, par des phénomènes 

exceptionnels tels que les phénomènes de transe, de « parler en langue » (la glossolalie) dans le 

Renouveau charismatique et le pentecôtisme, soit par un scepticisme rationalisant qui réduit la 

demande à sa seule expression strictement médico-pharmacologique. La hiérarchie du 

catholicisme et le protestantisme luthéro-réformé ont souvent exprimé une réserve par rapport 

à la pratique de délivrance. Il est devenu important d’explorer les possibilités d’un rite de 

guérison ayant, malgré les dérives observées ici et là, une légitimité théologique qui participe à 

mettre en œuvre un christianisme de délivrance, celui d’un salut pensé de manière 

prioritairement empirique. 

Le sujet possédé par qui ? par quoi ? L’Église n'a-t-elle pas une « position paradoxale » 

vis-à-vis du Diable : On pourrait dire du point de vue psychiatrique qu'elle le fait « exister » en 

 
10 Nous renvoyons aux développements post-freudiens da la psychanalyse des groupes et des institutions : 

DRIEU e PINEL (2016) ; KAËS (2012, 2012) 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

315 

le nommant et en instaurant un outil pour le combattre, l'exorcisme ou le rite de délivrance. En 

ce sens, le christianisme participerait indirectement à sa promotion là où la psychanalyse y voit 

l'identification au symptôme de l'autre et la disposition aux états hypnoïdes (VELASCO, 2017, 

p. 24-6). La possession, interprétée différemment en théologie pratique et en psychiatrie, 

soulève la question suivante : la peur du diable implique-t-elle le désir de Dieu ? Le sujet qui 

se dit possédé n'est-il pas soumis à une position subjective servile vouée corps et âme à un 

maître qu'il cherche et trouve dans la figure du diable ? Le sujet n'est-il pas pris dans l'énigme 

de son désir du bonheur et de son inquiétude du malheur ? La pratique de l'exorcisme et de la 

délivrance n'a-t-elle pas une efficacité symbolique qu'il convient de mettre en regard avec celle 

du psychodrame thérapeutique où l'on raconte son malheur dans une mise en scène ? Le langage 

désordonné du corps possédé n'exprime-t-il pas à la fois la jouissance d'une illumination divine 

ou la souffrance d'une mainmise diabolique ? La demande de délivrance ne cache-t-elle pas 

dans la vie du sujet quelque chose d'inconscient à laquelle il ne veut pas renoncer ? 

L'inconscient relève-t-il du psychique au sens psychanalytique et psychiatrique ou du 

diabolique au sens religieux ? 

La psychanalyse en interrogeant le signifiant « Diable » ouvre un nouveau débat sur la 

théodicée pour la théologie en ces termes : le ''Diable'' ne serait-il pas un signifiant repris tout 

au long de l'histoire cherchant des explications au malheur, à ses revers, à des énigmes, des 

contrariétés ou au désir le plus profond et inavouable de l'homme ? C'est pourquoi ce signifiant 

renvoie à une mosaïque de sens dont les pièces ne s'articulent pas si harmonieusement les uns 

aux autres. C’est en ce sens qu’il est aussi important d’interroger la fonction du diable dans 

l’imaginaire chrétien : « Car, écrit R. Picon, c’est bien ce monde du diable que les Églises et 

leurs clercs devront traversées acceptant par-là de se laisser déposséder de leur certitude et de 

s’exposer au désordre d’un monde brisé » (PICON, 2013, p. 13).  

Comment recueillir une parole possible de Dieu dans la traversée du désordre ? La prière 

dans sa dynamique narrative et créatrice, l’accompagnement repensé dans une démarche 

herméneutique Bible en main conduit peut-être à découvrir dans les fracas de l’existence, dans 

ce que Heidegger appelle le « fardeau de l’existence », une maladie physique et/ou mentale, un 

trouble de comportement, une phobie, une obsession… un Dieu toujours et déjà là impliqué 

dans les afflictions de la vie, ce Dieu exorciste capable de « guérir les malades et chasser les 

démons ». La séquence rituelle a finalité thérapeutique animée par le pasteur, le prêtre ou un 

chrétien thérapeute qualifié invite le fidèle à se laisser saisir par la puissance persuasive d’une 

parole et d’un geste qui lui signifient qu’il est désormais autre, transformé aux yeux des 

autres, de Dieu et de lui-même, qu'il a changé de position subjective, celle d'un être chosifié 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

316 

par la maladie et la possession à celle d'un être qui se reconnaît digne aux yeux de Dieu. 

C’est sur ce point qu’il convient de rappeler que cette visée thérapeutique de la parole 

persuasive du rituel de délivrance, qui fait changer de position au sujet, rejoint analogiquement 

le principe thérapeutique de la psychanalyse. N’est-il pas possible de trouver une homologie de 

structure entre la guérison chrétienne et celle de la psychanalyse ? (DREWERMANN, 1991, 

1993, 1995). Mais il est important de bien mettre en relief le propre de la thérapie chrétienne 

dans ce champ pluriel du soin. 

Que les textes bibliques soient lus à la lumière du contexte dans lequel ils ont été écrits 

ne choque plus personne. Mais chaque fois que Jésus guérit, chasse un démon, ramène à la vie 

une personne considérée comme morte, accomplit un miracle, la foi semble se heurter à la 

raison – et bien souvent des explications paraissent soit simplistes, soit tirées par les cheveux. 

Qu’en était-il de la médecine du temps de Jésus ? Quelles étaient ses connaissances médicales ? 

Que rapporte la littérature de l’époque de guérisons miraculeuses, voire de résurrections ? 

L’évangile de Luc est porteur d’un grand nombre d’actes miraculeux attribués à Jésus. Chr. 

Prieto s’arrête sur vingt récits de l’évangile selon Luc. Elle interroge parallèlement les 

documents connus d’alors sur la médecine traditionnelle, revenant aussi sur des lectures 

intertextuelles du Premier Testament. 

La maladie dans l’antiquité était attribuée au divin mais bien des médecins cherchaient 

déjà à dégager la part de la croyance de celle de la raison. Difficile frontière entre la magie, la 

superstition et la médecine ! Sur quoi asseoir sa foi ? L’auteure, étudiant le savoir-faire de Jésus 

à la lumière de ces documents extérieurs à la Bible, en déduit qu’il œuvrait tel un médecin 

hippocratique au code de déontologie fondé sur une formation solide, le respect du malade, la 

douceur pour méthode, le rejet de toute imposture, la volonté de soigner tout homme pauvre ou 

riche. Jésus s’inscrit également dans la lignée des prophètes guérisseurs du Premier Testament 

(Élie, Élisée), tout en les dépassant. Par Jésus, Dieu intervient dans le monde, et en lui les 

hommes reconnaissent qu’il est « celui qui vient » (PRIETO, 2015). 

Ces autres perspectives de la thérapie chrétienne rejoignent autrement l’esthétique 

christique de la guérison dans Christianisme sans fétiche de F. Eboussi Boulaga. Même la 

théologie de la guérison aujourd’hui ne s’accommode pas avec une explication surnaturelle du 

miracle qui demeure embrigadée dans une structure mentale imaginaire magique. Notre projet 

à ce niveau porte sur les rituels de délivrance et les exorcismes : les problèmes qu’ils posent 

sont nombreux. Ils sont d’ordre théologique, ecclésiologique mais aussi anthropologique, et 

restent à ce jour peu analysés. C’est pour cette raison que ces demandes de guérison et leur 

prise en charge retiennent notre attention. Mais il faut aussi reconnaître que nulle guérison 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

317 

de maladie physique et/ou psychique n’est explicitement recherchée et attendue par les Églises 

(catholique et protestantes). La pratique rituelle participe d’une thérapie globale de la personne 

en apportant un soutien moral, en permettant aux personnes souffrantes de se savoir portées par 

Dieu et par la communauté humaine. L’interrogation des Églises face aux démons, du 

christianisme de la délivrance, les exorcismes, mais aussi du rite comme méditation symbolique, 

de la prière comme une configuration narrative de l’intime entendent aussi offrir un cadre de 

réflexion pour les pratiques rituelles relatives à la maladie afin de spécifier les thérapies 

chrétiennes par rapport aux autres institutions thérapeutiques. 

Avec Ricœur et Green contre Lacan, d’une part, dans l’expérience analytique de 

l’interprétation de l’inconscient, l’univers de la parole thérapeutique ne se réduit pas seulement 

au discours, mais intègre aussi l’image comme expression du désir. Contre le risque d’une 

réification de l’identification à l’idéal dans une image comme chez Lacan, le pouvoir iconique 

et poétique de la parole thérapeutique s’est focalisé sur le dynamisme de l’imagination dans sa 

manière d’investir le champ des représentations par le discours. 

C’est dans la relation à l’Autre par la médiation de la parole thérapeutique que la 

question du sujet en quête de guérison se pose. Si l’idée d’un inconscient proprement culturel 

est récusée par principe, mais Freud fait alors l’hypothèse d’une transmission héréditaire des 

dispositions psychiques inscrites dans les corps qui survivent en nous sous forme de traces 

mnésiques réactualisables (FREUD, 2011, p. 21, 1993, p. 314). Il n’est pas possible de reporter 

l’inconscient à une communauté donnée. C’est le problème de la coupure entre la psychanalyse 

et l’anthropologie, la subjectivité individuelle et l’objectivité symbolique du social. Cependant 

l’une et l’autre se croisent lorsque les mythes et les rites des sociétés traditionnelles partagés 

passivement en temps normal sont mobilisés efficacement par les fonctions subjectives en 

temps de crise où il y a fusion entre des individus dans une solidarité identitaire (JUILLERAT, 

2001, p. 106). Comment l’inconscient et la vie sociale sont-ils mis en rapport ? Pradelles de 

Latour suit la désarticulation lacanienne de l’inconscient de son arrimage au père et à la filiation 

pour l’arrimer au langage qui est pour le sujet une altérité inscrite en lui que Lacan appelle 

l’Autre. C’est par la structure impersonnelle et universelle du langage que l’inconscient s’inscrit 

dans le social qui commence, non pas avec la relation à autrui comme dans les philosophies 

existentialistes, mais avec les valeurs normatives et les biens partagés par les membres d’un 

groupe. La relation intersubjective se tient par des formes de discours (PRADELLES DE 

LATOUR, 2014). 

Mais, d’autre part, avec Lacan et contre Ricœur et Green, à la suite de C.-H. 

Pradelles de Latour, dans des sociétés traditionnelles africaines, il y a une solidarité et une 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

318 

rivalité entre quatre formes élémentaires de discours qui mettent en jeu la relation 

psychanalytique à l’Autre structurant la demande de guérison à travers la magie, la sorcellerie, 

la plaisanterie et la religion. C’est ainsi que la question du sujet reprend place dans la relation 

à l’Autre par la médiation de la parole thérapeutique. 

L’anthropologie explicite des thérapies traditionnelles se distingue d’une philosophie 

occidentale du sujet caractérisée par la représentation – le représentant et le représenté – où la 

relation à autrui se fait dans un jeu de miroir. Chaque personne est divisée entre le réel et 

l’imaginaire, celle qu’elle est réellement dans la vie quotidienne et son autre elle-même, sa 

doublure, qui lui reste voilée dont elle n’est pas la maîtrise de tous ses actes. Lorsqu’une 

personne est accusée de sorcellerie, elle est identifiée avec sa doublure supposée toute-puissante. 

Elle perd ainsi la distance vis-à-vis de soi-même et des autres (PRADELLES DE LATOUR, 

2014, p. 28). 

La personne divisée dans l’anthropologie des thérapies traditionnelles est distincte du 

sujet divisé de la psychanalyse de Lacan : celui-ci se caractérise par l’extériorité de l’altérité du 

langage avec lequel il se construit et procède de cet Autre en tant que signification produite. Il 

est donc à la fois agent de l’énonciation (le sujet qui parle) qui vise une jouissance et énoncé 

rétroactif (le sujet parlé) venant de l’Autre. Il est divisé parce qu’il n’est pas agent de 

l’articulation de l’effet de sens qui glisse dans le langage de façon inconsciente d’un signifiant 

à l’autre en s’estompant. La structure du sujet et du discours est portée par la distinction du réel, 

du symbolique et de l’imaginaire. Le réel constitue le socle du discours. Il est non seulement le 

non-symbolisable, l’impossible à penser, mais aussi la « barrière de jouissance ». Dans la 

structure même du discours, il tient de manière latente à distance le sujet qui parle du grand 

Autre l’agent de l’énonciation. Cette limite joue un rôle de garde-fou pour le sujet. Le 

symbolique appartient au signifiant qui ne se définit qu’à partir de la différence avec un autre 

signifiant, permettant ainsi le jeu de substitutions entre eux selon la dialectique de la coupure 

et de l’innovation du sens. La séparation du latent et du manifeste appartient à l’ordre de 

l’énonciation où l’agent du discours de la vérité qu’il ignore. Le réel comme socle du discours 

tient en celui-ci la distance entre l’autre et l’accomplissement de la jouissance. C’est ainsi qu’il 

entretient l’exercice du désir. L’imaginaire est ancré dans le moi idéal en miroir, dans l’image 

spéculaire qui ne repose sur aucune signification. Il façonne le rapport de l’agent de 

l’énonciation et de la jouissance : projection amoureuse, relation duelle, fantasme et idéalisation. 

« On dépliera de cette manière les positions subjectives de la cure psychanalytique – 

transfert, frustration, castration, privation – par lesquelles un patient passe à plusieurs 

reprises afin de se situer par rapport à l’Autre d’une façon différente que celle dictée par son 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

319 

symptôme » (PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 9, souligné par nous) Tous ces états 

subjectifs ont chacun une spécificité psychique qu’il convient de décrire.  Le moyen terme de 

la frustration, de la castration et de la privation n’est pas unificateur, mais séparateur. Le manque 

détermine la position subjective occupée par un sujet par rapport à un objet désiré. Ces quatre 

positions subjectives par rapport à l’Autre sont structurées par l’agent, l’objet perdu producteur 

de jouissance et le manque d’objet situé dans le lieu de l’Autre sur lesquels permutent les trois 

registres du langage : le réel, le symbolique et l’imaginaire. La rotation entre ces positions 

subjectives découle de l’état subjectif de l’amour (PRADELLES DE LATOUR, 2014, pp. 111-

129). 

L’amour est centré sur le moi idéal dans la mesure où on aime l’autre pour satisfaire 

primairement son narcissisme d’après Freud (1982, p. 177). Chez Lacan, le narcissisme n’est 

pas une donnée primaire du psychisme car il est l’image en miroir du corps propre par lequel le 

moi se perçoit comme une unité en dehors de lui. L’amour est d’abord une vive captation 

imaginaire qui ramène l’autre à soi et celui-ci, du même coup, s’idéalise dans l’image de l’autre 

aimé. L’amour est la fois distinct et proche du désir. L’amour s’oppose au désir car il est appel 

réitéré de l’Autre supposé être en présence réelle et disponible en avoir appropriable là où le 

désir est mû sans le savoir par l’avoir qui lui manque et le fait glisser symboliquement d’un 

signifiant à l’autre. Dans la psychanalyse de Lacan, le désir n’est pas fondé comme chez Hegel 

(2012) sur la reconnaissance de l’autre et de sa violence, mais sur l’ignorance de l’objet qui le 

cause. Ce désir ne commande ni ne reconnaît un autre désir. L’amour (l’éros platonicien) est 

proche du désir (la libido) lorsqu’il est une opération de substitution symbolique. Mais il est 

surtout la métaphore de l’événement de rencontre. 

La position subjective du transfert est du même ordre que l’état subjectif de l’amour. 

Mais dans le développement de la cure psychanalytique elle oppose une résistance à la 

dépossession de l’objet imaginaire porteur de jouissance par un blocage sur le plan symbolique 

pour deux raisons. Parce que d’une part dans le transfert d’amour le sujet s’ignore comme un 

être divisé, et, d’autre part, le patient en place d’agent dans une rencontre thérapeutique confère 

à l’Autre, l’analyste, un savoir/pouvoir « infaillible » qui manque à son propre désir d’être 

réconcilié avec soi-même. Ce désir sous-jacent au transfert est symbolisé par l’objet perdu. Il 

est ambigu parce que cet objet, mobile de la pulsion et cause du désir, pourrait relever à la fois 

du désir du patient et du désir de l’analyste. Pour que le patient devienne désirant, il est 

important pour l’analyste de laisser vacante la place de cet objet. Il ne doit donc pour cette 

raison ni faire preuve de savoir ni répondre à la demande d’amour du patient.  

Parce qu’il est aussi un sujet désirant, par contre-transfert, l’analyste s’expose à 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

320 

choisir pour le patient et à sa place ce qu’il recherche dans le dédale de son désir et de sa quête 

de sens dans la souffrance. L’efficience du transfert ne fonctionne que si le désir de l’analyste 

est mis en jeu dans cette position subjective et auquel est adressée par la médiation de l’Autre 

la demande du patient. Le transfert met ainsi en œuvre la réalité de l’inconscient. Le rôle de 

l’analyste par son propre désir est de rapprocher le patient du savoir de soi comme moyen de 

jouissance de l’inconscient sans pour autant lui donner immédiatement accès afin de produire 

une tension dialectique qui pourrait le déplacer d’un état subjectif à un autre, plus précisément 

à la « frustration » qui rend dynamique le processus psychothérapeutique.  

Dans la positive subjective de la frustration, les places du patient et du psychothérapeute 

s’inversent, celui-ci devient agent, et celui-là l’autre visé dans le grand Autre. Agi à son insu 

par le savoir inconscient du patient, le psychothérapeute est frustrateur parce que le sujet qu’il 

incarne est à la fois paradoxal et instable d’une part et, d’autre part, il est coupé du désir d’être 

unifié dont il jouissait dans la position subjective précédente du transfert. En revanche, le patient 

est doublement éprouvé parce qu’il est à la fois réduit à un objet du désir et exclu de l’ordre 

symbolique. Il perd la distance vis-à-vis de soi-même et des autres, ne pouvant plus être un 

sujet représenté par un signifiant premier pour un autre signifiant, il est en proie à l’angoisse et 

à la régression. 

La position subjective de la frustration est par excellence celle de la relation mère-enfant. 

Ici la mère en tant qu’agent est symbolique par l’absence ou la présence de sa disponibilité à 

donner ou pas le sein à son nourrisson. Cette mère absolue identifiée à l’objet perdu détient aux 

yeux de l’enfant un pouvoir réel. Cette relation est animée par un savoir ambivalent de l’accueil 

de la mère aimante ou de son rejet. L’enfant est ainsi réifié dans cette relation inconditionnelle 

en tant qu’il est dépossédé de son désir sans être assuré de l’amour de sa mère qui peut aimer 

un autre que lui ; le manque est imaginaire. L’état subjectif de frustration, le sujet se sent 

dessaisi de ce qu’il est en droit d’attendre, ainsi la haine et la jalousie incitent à des 

revendications violentes et incessantes. Cet état subjectif sous-tend les conflits dans lesquels ni 

tiers ni équivalent ne peuvent être convoqués pour départager les protagonistes qui vice versa 

sont à la fois persécuteur et persécuté. La Loi est l’alternative ignorée. La castration implique 

pour les sujets d’accepter une coupure qui les sépare ponctuellement de l’Autre par la fonction 

de la Loi. 

Dans l’état subjectif de castration, le père réel (agent) dépossède le sujet d’un objet 

imaginaire porteur de jouissance (objet perdu) et l’introduit ainsi dans une « dette symbolique » 

(le manque) car ce qui manque est le support du désir intrinsèque à la castration 

(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 111, LACAN, 1994, p. 36). C’est ainsi que dans la 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

321 

position subjective de castration, l’agent est réel, l’objet perdu imaginaire et le manque 

symbolique. Dans les deux positions subjectives précédentes, le psychothérapeute aimé dans le 

transfert et supposé savoir dans la frustration est remis en question par le patient dans l’aspect 

imaginaire de ses propres suppositions. C’est autour du Nom-du-Père que se structure le 

symptôme du patient.  

Dans la position subjective de la privation, l’agent est imaginaire, l’objet perdu 

symbolique et le manque réel. Elle est à la fois une identification primaire par incorporation et 

une identification secondaire où l’idéal du moi joue autant sur le signifié que sur le signifiant. 

Le sujet divisé est agent de l’énonciation coupé de l’objet de son désir et par là-même du 

fantasme. L’idéal du moi est le support d’identification. Il implique dans l’Autre des 

renoncements de jouissances contraire à la constitution de l’inconscient où se susurrent les 

tendances à la transgression et les sentiments de culpabilités engendrés par les idéaux. 

Quatre formes de discours instaurent des types de relation à l’Autre avec ces postures 

subjectives impliquées qui sont symboliquement efficaces dans l’accompagnement 

thérapeutique car le rapport à la maladie et à la guérison est très chargé des représentations 

culturelles et religieuses liées aux différents modes de subjectivation respectivement attachées 

à ce que l'ethnopsychanalyste C.-H. Pradelles de Latour appelle selon les grilles 

psychanalytiques de M. Klein et J. Lacan les positions psychiques subjectives induites par les 

quatre formes de discours. Les états subjectifs décrits n’impliquent pas nécessairement ces 

formes de discours, mais ceux-ci impliquent nécessairement ceux-là. Ainsi de la même manière 

que l’inconscient croise le social, le sujet de l’énonciation et ses rapports singuliers au grand 

Autre s’inscrivent dans certaines sociétés traditionnelles dans la vie commune par quatre formes 

de discours – magie, sorcellerie, plaisanterie et religion – et se croisent dans ces postures 

subjectives ainsi que dans le sujet de l’énonciation et l’altérité. 

Les structures de ces quatre formes de discours se calquent sur celles des états subjectifs. 

Ces formes de discours assurent le lien entre l’inconscient, qu’impliquent les positions 

subjectives, et le social : « En vertu de l’homologie de structure qui existe entre états subjectifs 

et croyances, on conjecture que la magie, la sorcellerie et la religion s’inscrivent respectivement 

aux niveaux du transfert, de la frustration et de la privation ; et que les relations de plaisanterie, 

qui relèvent de l’incroyance, ont pour support subjectif la castration » (PRADELLES DE 

LATOUR, 2014, p. 132, souligné par l’auteur). 

Le discours de la magie même s’il implique un état subjectif du transfert il fonctionne 

exactement comme un exemple contraire du transfert en psychanalyse. En position d’agent 

du discours, le magicien profère des injonctions conjuguées sous le mode impératif et avec 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

322 

des gestes rituels dont l’efficacité est garantie par un au-delà. Celui-ci est représenté par des 

entités anthropomorphiques dans les religions tandis qu’il est impersonnel pour la magie. Ces 

injonctions sont supposées commander dans l’Autre une efficience performative.  

C’est un discours construit sur la structure de la métaphore. Il s’appuie sur des rapports 

de ressemblance (l’eau appelant la pluie dans un rituel de fécondité) et des rapports de 

contiguïté (la corne du buffle frottée sur la peau du chasseur lui confère la force du bovidé) 

(FRAZER, 1903, o, 168-170). Se démarquant de l’analyse superficielle de la magie en 

psychanalyse chez Freud (1993, pp. 212-213), Pradelles de Latour (2015, pp. 93-107) en 

propose une interprétation psychanalytique chez les Pèrè au Nord du Cameroun.  

Dans la cure psychanalytique, le transfert du patient sur l’analyste est reporté sur l’Autre 

alors que dans la pratique de la magie l’officiant s’adresse à l’Autre pour satisfaire le désir du 

client à travers multiples objets qui symbolisent les différentes fonctions orale, anale, phallique 

de la jouissance sexuelle. L’objet magique est d’abord porteur de jouissance, ensuite voilé sous 

des apparences trompeuses parce non symbolisable, enfin il n’a ni origine ni fin.  

Comme dans le transfert d’amour, la magie ignore la division du sujet et nourrit 

l’espérance car son énonciation comporte une jouissance non symbolisée inconnue dont 

l’actualisation est différée dans l’avenir. L’effet thérapeutique du rite magique est fonction du 

savoir et du pouvoir que le patient prête au magicien. La fonction thérapeutique de la magie 

repose sur la position subjective du transfert et l’attente de guérison, un puissant adjuvant 

thérapeutique. 

Une accusation de sorcellerie répond à un état subjectif de frustration source de conflit 

vis-à-vis de l’autre. En principe, le discours de la sorcellerie est une conception du mal opposée 

à celle de la religion et de la morale. Autrement dit, le mal considéré respectivement comme 

péché dans la religion et comme faute dans la morale relève du mal agi source de culpabilité 

tandis que pour les croyances en la sorcellerie, le mal venant toujours d’autrui est un mal subi, 

un mal-être, une souffrance. Le présumé sorcier est le persécuteur/bourreau tandis la victime 

est persécutée/maltraitée. Mais le sorcier comme agent du mal demeure extérieur aux relations 

de miroir usuelles dans la vie quotidienne car il est considéré comme radicalement Autre. Cette 

radicalisation entraîne trois conséquences. 

D’abord, les accusations de sorcellerie prennent sens dans des situations de souffrances 

graves et de conflits aigus entre deux partenaires liés par une proximité parentale ou une rivalité 

de pouvoir. Ensuite, parce que le sorcier échappe à toute représentation, les accusations de 

sorcellerie n’affectent pas le narcissisme, l’image du corps, mais le rapport voilé du sujet à 

la puissance de l’Autre. C’est pour cette raison qu’elles demeurent sur le terrain de la 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

323 

violence psychologique et non physique comme le soulignent les travaux de E. Evans-Pritchard 

et J. Favret-Saada (PRADELLES DE LATOUR, 1996, p. 82). Enfin, l’agent du mal, extrait des 

jeux spéculaires des ressemblances et des reconnaissances impliqués dans les relations 

quotidiennes, appartient au monde irrationnel.  

Ainsi les récits de sorcellerie prennent la forme narrative des contes fantastiques ayant 

la structure suivante : la relation duelle de la souffrance d’une victime et de l’accusation d’un 

prochain ; la mise en scène d’une série de tiers – l’annonciateur/trice, le devin-guérisseur… - 

qui mettent en évidence le caractère paranormal de l’affaire par rapport à celui de l’expérience 

quotidienne ; la nomination de l’agent du mal ; la propagation du soupçon sous forme de 

rumeur ; l’agent du mal est extralucide, omnipotent, omniscient, ubiquitaire et ultrarapide. Il 

inspire crainte et tremblement. 

L’accusé(e) éprouve une angoisse à la fois imaginaire et symbolique dans la relation à 

soi-même. Dans la dimension imaginaire, la relation du moi à son image, l’alter ego spéculaire, 

à la base de la réciprocité des échanges et de la communication, est anéantie. Cette angoisse 

s’attaque au narcissisme et défait le rapport de l’espace-temps qui conditionne la perception et 

la connaissance de la réalité quotidienne. Sur le plan symbolique la frontière entre le monde 

réel du quotidien et le spectre des doublures est abolie. Le sorcier, pas son ubiquité, habite les 

deux registres. L’agent du mal et l’accusé sont désormais une seule et même personne. La 

sorcellerie détruit la distance subjective par rapport à soi-même et par rapport aux autres. Elle 

est assimilable dans l’ordre parental à la géhenne de l’inceste. Si des thérapies traditionnelles 

visent à réinscrire les patients souffrant de divers maux, tant physiques que psychologiques, 

dans l’interdit de l’inceste, autrement dit, dans la loi, elles re-établissent donc la distance 

subjective. 

Le discours de sorcellerie détruit le jeu de reconnaissances mutuelles. Ainsi le non-dit 

interne à l’énonciation est projeté sur l’autre, qui désigné comme sorcier, est mise en position 

de grand Autre omnipotent. La sorcellerie exprime un terrain relationnel de conflits, non 

structurée par le jeu des reconnaissances mutuelles, déterminé par un cycle de réversibilité – 

persécuté/persécuteur - sans commencement ni fin. S’il est possible de sortir d’un combat en 

proclament un vainqueur et un vaincu, on ne se libère pas de la sorcellerie par la sorcellerie, 

mais en changeant de discours en passant par la plaisanterie qui sépare l’énonciation de 

l’énoncé ou en se réinscrivant à un idéal par le biais de l’identification à un signifiant de l’Autre. 

Ainsi par exemple dans la société traditionnelle Bamiléké, « guérir consiste donc à changer de 

discours et, par là même, à changer concomitamment de position subjective » 

(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 11). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

324 

Dans la religion chrétienne, le croyant-agent est un sujet divisé car découvrant sa 

faillibilité, sa finitude, son manque, il en appelle à une instance supérieure représentée par un 

signifiant majeur extérieur à l’Autre. Autrement dit, cette instance est Autre de l’Autre : un 

ancêtre, un esprit, un génie ou une divinité. La croyance religieuse implique ainsi un état 

subjectif de privation. Elle représente des idéaux auxquels le croyant obéit comme normes 

sociales du lignage, de la confrérie ou de la communauté avec ses rites. Le sujet de l’énonciation 

ici est séparé de la cause de son désir. Ici la divinité régissant l’idéal social implique des 

renoncements aux idéologies hérétiques comme la sorcellerie.  

La religion est par essence anti-sorcellerie parce qu’elle est structurée par une 

dissymétrie radicale entre le sujet et l’Autre de l’Autre, ce qui n’est pas le cas dans la sorcellerie : 

« Si Dieu qui représente l’Autre, est radicalement différent du langage, en quoi l’Autre est-il 

différent de lui ? Et si Dieu est dans le langage, en quoi l’Autre est-il différent de lui ? » 

(PRADELLES DE LATOUR, 2014, p. 142). Pour résoudre ce paradoxe du lointain et du proche, 

le christianisme en vient à penser la double nature du Christ en un Dieu divisé qui exige des 

renoncements aux tentations démoniaques. L’impossible rédemption n’est possible que par acte 

de foi où le sacrifice effectué du côté du sujet n’a aucun rapport avec les renoncements aux 

tentations démoniaques. Si, dans la magie, la valeur de jouissance et l’idéal sont liés uniquement 

par une attente, ils demeurent disjoints par une tension entre une promesse et une attente dans 

la religion chrétienne. 

  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

325 

REFERENCES 

 

 

AMERICAIN PSYCHIATRIC ASSOCIATION. « Mesures et modèles émergents. 

Formulation culturelle » In : DSM-V. Manuel diagnostique et statistique des troubles mentaux. 

Paris : Elsevier Masson, 2015, pp. 971-984. 

BACHELARD, G. La poétique de l'espace (1957). Paris : PUF, 2009. 

BARTHES, R. « Introduction à l'analyse structurale des récits », Communications, 8, 1966, pp. 

1-27. 

BERGSON, H. Évolution créatrice. 80 ed. Paris: PUF, 1957. 

CERTEAU, M. de. La possession de Loudun. Paris : Gallimard, 2005. 

DEVEREUX, G. (org.) Psychoanalysis and the Occult. New York: International University 

Press, 1953. 

DEVEREUX, G. Essais d’ethnopsychiatrie générale. Paris : Gallimard, 1970. 

DEVEREUX, G. Ethnopsychanalyse complémentariste. Paris : Flammarion, 1972. 

DREWERMANN, E. Dieu guérisseur. La légende de Tobit ou le périlleux chemin de la 

rédemption. Interprétation psychanalytique d’un livre de la Bible. Paris : Le Cerf, 1993.  

DREWERMANN, E. La parole et l’angoisse. Commentaire de l’Evangile de Marc. Paris : 

Desclée de Brouwer, 1995. 

DREWERMANN, E. La Parole qui guérit. Paris : Le Cerf, 1991. 

DRIEU, D. PINEL, J.-P. et al., Violence et Institutions. Paris : Dunod, 2016.  

EBOUSSI BOULAGA, F La crise du Muntu. Authenticité africaine et philosophie. Paris : 

Présence Africaine, 1977. 

EBOUSSI BOULAGA, F. Christianisme sans fétiche. Révélation et domination. Paris : 

Présence africaine, 1981. 

EDELSON, M. Language and Interpretation in Psychoanalysis. Chicago: Chicago University 

Press, 1984. 

EVRARD, R. Folie et paranormal. Vers une clinique des expériences exceptionnelles. Rennes : 

PUR, 2014. 

FASSIN, D. Pouvoir et médecine en Afrique. Paris : PUF, 1992. 

FRAZER, J. G. Le Rameau d’or. Études sur la magie et la religion, tome I, Magie et religion : 

les tabous. Paris : Gallimard, 1903. 

FREUD, S. « Moïse et le monothéisme ». In : Œuvres complètes. Psychanalyse, vol. XX. Paris : 

PUF, 2011. 

FREUD, S. « Psychologie des foules et analyse du moi », In : Essais de psychanalyse [1921]. 

Paris : Payot, 1982. 

FREUD, S. BREUER, J. Études sur l'hystérie (1895). Paris : PUF, 1956. 

FREUD, S. L'Interprétation du rêve (1899-1900). In : Œuvres complètes. Psychanalyse, Vol. 

IV. Paris : PUF, 2004. 

FREUD, S. Totem et tabou, Quelques concordances entre la vie psychique des sauvages et celle 

des névrosés. Paris : Gallimard, 1993. 
GADAMER, H-G. Philosophie de la santé (1993), trad. Fr. Marianne Dautrey. Paris : Editions 

Grasset-Mollat, 1998. 

GREEN, A. Du signe au discours. Psychanalyse et théories du langage. Paris : Ithaque, 2011. 

HEBGA, M.P. Sorcellerie. Chimère dangereuse ?. Abidjan : éd. INADES, 1979. 

HEBGA, P. M. La rationalité d’un discours africain sur les phénomènes paranormaux. Paris : 

L’Harmattan, 1998. 

HEGEL, G.W. La Phénoménologie de l’Esprit [1807], trad. Jean-Pierre Lefebvre. Paris : 

Garnier-Flammarion, 2012. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

326 

HENLE, P. « Metaphor ». In: P. Henle, A. Arbor (org.) Language, Thought and Culture. 

University of Michigan Press, 1958, pp. 173-195. 

HENRY, M. De la subjectivité, t. 2 : Phénoménologie de la vie. Paris : PUF, 2003. 

HENRY, M. Incarnation. Une philosophie de la chair. Paris : Seuil, 2000. 

HENRY, M. Philosophie et phénoménologie du corps. Essai sur l’ontologie de Maine de Biran. 

Paris : PUF, 1965. 

HESTER, M.B. The Meaning of Poetic Metaphor. The Hague: Mouton, 1967. 

JACOB, F. La logique du vivant. Une histoire de l’hérédité. Paris : Gallimard, 1970. 

JUILLERAT, B. Penser l’imaginaire. Essais d’anthropologie psychanalytique. Lausanne : 

Payot, 2001. 

KAËS, R. et al. L’institution et les institutions. Etudes psychanalytiques. Paris : Dunod, 2012. 

KAËS, R. et al. Souffrance et psychopathologie des liens institutionnels. Paris : Dunod, 2012. 

KANT, E. Critique de la raison pure, trad. A. J.-L. Delamarre et François Marty. In : Œuvres 

philosophiques I. Paris : Gallimard, 1980. 

KENMOGNE, E « Qu’est-ce qui guérit ? », In : L. Lado (org.). Le pluralisme médical en 

Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala, 2011, p. 379-394. 

KENMOGNE, E. Maladies paranormales et rationalités. Contribution à l’épistémologie de la 

santé. Paris : L’Harmattan, 2016. 

LACAN, J. « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse. Rapport du congrès 

de Rome », La psychanalyse, 1, 1953, p. 81-166.  

LACAN, J. « Fonction et champ de la parole et du langage en psychanalyse » In : Écrits. Paris : 

Seuil, 1999, p. 235-321. 

LACAN, J. « Les complexes familiaux dans la formation de l'individu » (1938), In : Autres 

écrits. Paris : Seuil, 2001, pp. 23-83.  

LACAN, J. « stade du miroir comme formateur de la fonction du Je » (1949), In : Écrits. Paris : 

Seuil, 1966, pp. 93-100. 

LACAN, J. La Relation d’objet. Paris : Le Seuil, 1994. 

LACAN, J. Séminaire I. Les écrits techniques de Freud (1953-1954). Paris : Seuil, 1975. 

LACAN, J. Séminaire II. Le moi dans la théorie de Freud et dans la technique psychanalytique 

(1954-1955). Paris : Seuil, 1978. 

LACAN, J. Séminaire III. Les psychoses (1955-1956). Paris : Seuil, 1981. 

LADO, L. FOSSO, A. « Récits de maladie et typologie du pluralisme » In : L. Lado (org.). Le 

pluralisme médical en Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala, 2011, p. 335-358. 

LEBOVICI, S. Le Bébé, le Psychanalyste et la Métaphore. Paris : Odile Jacob, 2002. 

LÉVI-STRAUSS, Cl. « L'analyse morphologique des contes russes », International Journal of 

Slavic Linguitic and Poetics, 3, 1960, pp. 122-149. 

LÉVI-STRAUSS, Cl. « The Structural Study of Myth », In: Structural Anthropology. New 

York: Doubleday, 1967, pp. 202-228. 

MARIN, C. Violences de la maladie, violence de la vie. Paris : Armand Colins, 2015. 

MERLEAU-PONTY, M. L’institution, la passivité. Notes de cours au Collège de France (1954-

1955). Paris : Belin, 2015. 

MORO, M.R. (org.) Manuel de psychiatrie transculturelle. Travail clinique, travail social. 

Grenoble : Pensée sauvage, 2006. 

NATHAN, T. STENGERS, I. Médecins et sorciers. Paris : Le Seuil/Les empêcheurs de tourner 

en rond, 2004. 

NKULU KABAMBA, O. Les médecins en Afrique et la sorcellerie. Une herméneutique de leur 

rencontre. Paris : L’Harmattan, 2014. 

NUG, T.Th. « Désirs d’altérité et thérapie de l’angoisse chez Eric de Rosny au Cameroun » 

In : L. Lado (org.). Le pluralisme médical en Afrique. Yaoundé-Paris : PUCAC-Karthala, 

2011, pp. 153-173. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

327 

PICON, R. Délivre-nous du mal. Exorcismes et guérisons. Une approche protestante. Genève : 

Labor et Fides, 2013. 

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. La dette symbolique. Thérapies traditionnelles et 

psychanalyse. Paris : EPEL, 2014. 

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. Le crâne qui parle. Ethnopsychanalyse en pays Bamiléké. 

2.ed. Paris : EPEL, 1996. 

PRADELLES DE LATOUR, C.-H. Rites thérapeutiques dans une société matrilinéaire. Le 

gèrem des Pèrè (Cameroun). Paris : Karthala, 2015. 

PRIETO, C. Jésus thérapeute. Genève : Labor et Fides, 2015. 

RICŒUR, P. « Image and language ». In: J. H. Smith (org.) Psychoanalysis and Language. 

New Haven-Londres: Yale University Press, 1978, pp. 293-324  

RICŒUR, P. « Image et langage ». In : Écrits et conférences 1. Autour de la psychanalyse. 

Paris : Seuil, 2008. 

RICŒUR, P. « Imagination et métaphore », Psychologie Médicale, 14, 1982, pp. 1883-1897. 

RICŒUR, P. « L’idéologie et l’utopie : deux expressions de l’imaginaire social », In : Du texte 

à l’action. Essais d’herméneutique II. Paris : Seuil, 1986, pp. 417-432. 

RICŒUR, P. « Psychanalyse et art », In : Écrits et conférences 1. Autour de la psychanalyse. 

Paris : Seuil, 2008, pp. 221-256. 

RICŒUR, P. « Psychoanalysis and the Work of Art ». In: J. H. Smith (org.). Psychiatry and 

the Humanities, I. New Haven-Londres: Yale University Press, 1976, p. 3-33. 

RICŒUR, P. De l'interprétation. Essai sur Freud. Paris : Seuil, 1965. 

RICŒUR, P. La Métaphore vive. Paris : Seuil, 1975. 

RICŒUR, P. Temps et Récit III. Le temps raconté. Paris : Seuil, 1983. 

ROSNY, E de (org.). Justice et Sorcellerie. Paris-Yaoundé : Karthala-Presses de l’UCAC, 2005 

ROSNY, E de L’Afrique des guérisons. Paris : Karthala, 1991. 

TIAHA, D. « La vie de la subjectivité corporelle. L’entre-jeu de l’intériorité et de la 

subjectivation. Henry et Ricœur », Revue internationale Michel Henry, 9, PUL, 2018, pp. 61-

70. 

TONDA, J. La guérison divine en Afrique centrale. Paris : Karthala, 2002. 

VELASCO, A. Le diable, l'exorciste et le psychanalyste. Conversation sur le mal et la 

possession. Paris : Favre, 2017. 

WIEZSÄKER, V. von. Pathosophie, trad. de l’allemand par J. de Bisshop et ali. Paris : Jérôme 

Million, 2011. 

WIMSATT, W.K. BEARDSLEY, M.C. The Verbal Icon. University of Kentucky Press, 1954. 


