
 

 171 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

Recebido em:13/05/2021 

Aprovado em: 11/06/2021 

Publicado em: 15/07/2021 
 

POLITZER, LAPLANCHE E FREUD 

o problema do conflito psíquico1 

 

POLITZER, LAPLANCHE AND FREUD 

the problem of the psychic conflict 

 

Munique Gaio Filla2 

(muniquegf@gmail.com) 
 

Resumo: Neste artigo, proponho a retomada da leitura de Politzer sobre a psicanálise freudiana, à luz 

de certas objeções de Laplanche expostas no estudo desenvolvido com Leclaire, apresentado pela 

primeira vez no Colóquio de Bonneval em 1960, tomando como fio condutor o problema do conflito 

psíquico. Como preparação para o percurso a ser traçado, retomarei a concepção de conflito psíquico 

em textos fundacionais da teoria freudiana. Na sequência, apresentarei as diretrizes gerais da psicologia 

concreta e sua hipótese para explicação do sonho, considerando a diferença em relação à hipótese 

freudiana da distorção do conteúdo manifesto a partir do conteúdo latente. Por fim, destacarei da réplica 

de Laplanche o argumento de que a posição de Politzer quanto ao problema do sonho tem como 

consequência o enfraquecimento do conflito, o que coloca em risco a própria singularidade da 

psicanálise, se consideramos o caráter indispensável dessa noção para a sustentação de seu edifício. 

 

Palavras-chave: Politzer. Freud. Laplanche. Conflito psíquico. Sonho. 

 

Abstract: In this article, I propose resuming Politzer's reading of Freudian psychoanalysis, in light of 

certain objections by Laplanche exposed in the study developed with Leclaire, first presented at the 

Bonneval Colloquium in 1960, taking the problem of psychic conflict as the common thread. In 

preparation for the path to be traced, I will return to the concept of psychic conflict in foundational texts 

of Freudian theory. Next, I will present the general guidelines of concrete psychology and its hypothesis 

for explaining the dream, considering the differences in relation to the Freudian hypothesis of the 

distortion of manifest content from latent content. Finally, I will detach from Laplanche's reply the 

argument that Politzer's position on the dream problem results in the fading of the conflict, which puts 

at risk the uniqueness itself of psychoanalysis, if we consider the indispensable character of this notion 

for support its building. 

 

Keywords: Politzer. Freud. Laplanche Psychic conflict. Dream. 

 

 

INTRODUÇÃO AO PROBLEMA 

 

 
1 Este artigo só se tornou possível pelo apoio da Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de São Paulo 

(Processo nº 2018/09039-0).  
2 Doutoranda em Filosofia pela Universidade Federal de São Carlos (UFSCAR).  

CV Lattes: http://lattes.cnpq.br/1337863356487950.  

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-7767-4968. 

mailto:muniquegf@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/1337863356487950
https://orcid.org/0000-0001-7767-4968


 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

172 

O nome de Georges Politzer, se não é familiar àqueles que se interessam pela filosofia 

da psicanálise, ao menos já ecoou aos ouvidos de qualquer um que tenha enveredado por este 

território. Prado Jr. (2005) forneceu um excelente panorama da influência que a leitura 

politzeriana de Freud, ou melhor, que a proposta da psicologia concreta, exposta na Crítica dos 

fundamentos da psicologia: a psicologia e a psicanálise3, exerceu sobre sucessivas gerações de 

pensadores na França e fora dela. O ensaio de Prado Jr. foi publicado originalmente em 1990, 

em alusão aos sessenta anos da publicação da obra do fundador da filosofia francesa da 

psicanálise, datada de 1928. Passam-se os anos desde o lançamento da Crítica…, com a 

aproximação de seu centenário, e permanecem vivos os problemas levantados por ela, tanto 

pelas marcas deixadas na história da psicanálise, como por sua capacidade de iluminar pontos 

do pensamento freudiano. 

Como se sabe, Politzer pretendia realizar um projeto mais extenso – este seria o primeiro 

volume de um total de três escritos, dedicados a cada uma das tendências que prenunciavam a 

orientação concreta, a serem seguidos por uma obra mais robusta de crítica aos fundamentos da 

psicologia. Apesar de ainda cometerem erros que as alinhavam à psicologia tradicional, tais 

tendências seriam a psicanálise, considerada “a mais importante”, a Gestalttheorie e o 

behaviorismo, respectivamente (POLITZER, 2004, p. 46). No final das contas, foi escrito 

apenas o volume dedicado à psicanálise de Freud, já que o filósofo marxista rompeu com o 

projeto inicial e com a psicanálise de uma vez por todas nos anos seguintes4. 

O programa geral anunciado na Crítica… consiste, primeiramente, na realização de uma 

denúncia implacável dos impasses ligados aos pressupostos da psicologia clássica e na proposta 

de sua dissolução. Este termo – “psicologia clássica” – emgloba diversas escolas que, em última 

instância, apesar de se dizerem científicas, como a psicologia experimental, não passam de 

disfarces da psicologia escolástica, repetindo seus erros e perpetuando suas ilusões, já que a 

última “só conseguiu correr de uma metafísica a outra” (POLITZER, 2004, p. 64). Em segundo 

lugar, trata-se de fundar a psicologia concreta. Mas como “não há crítica verdadeira sem o 

pressentimento da verdade” (POLITZER, 2004, p. 48), a psicanálise, principalmente – e depois 

aquelas outras tendências citadas –, poderia fornecer a visão desta orientação futura, desde que 

fosse reconhecida sua verdadeira inspiração. Por outro lado, ao mesmo tempo em que a 

psicanálise freudiana ocupa esse lugar promissor, permanece no interior da psicologia 

 
3 Doravante, a Crítica... 
4 Depois da Crítica…, Politzer ainda escreve o último artigo sobre a psicanálise, que se configura como um 

ataque voraz a ela, considerada dogmática, eclética e destinada ao desaparecimento. O escrito leva o título O 

fim da psicanálise e foi originalmente publicado na Revista La pensée, em 1939, sob o pseudônimo de Th. 

W. Morris. Recentemente, foi traduzido para o português e publicado na Revista Lacuna.  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

173 

tradicional e de sua esterilidade quando se propõe a explicar, na linguagem da metapsicologia, 

suas descobertas clínicas. 

A tendência inaugurada pelo filósofo húngaro, portanto, consiste em considerar “a 

metapsicologia como um resíduo arcaico da filiação de Freud à ciência natural do século 19” e 

afirmar “a sua heterogeneidade e incompatibilidade para com as descobertas clínicas da 

psicanálise e a tarefa concreta da interpretação” (CAROPRESO e SIMANKE, 2010, p. 20). A 

separação entre clínica e metapsicologia, com a possibilidade de abrir mão da segunda em prol 

da primeira, adquire espaço a partir de então. Autores como Dalbiez, Sartre, Merleau-Ponty, 

Ricœur e Lacan estão entre aqueles cujo trato com a obra freudiana é inspirado, de modo mais 

ou menos explícito, em noções politzerianas, às quais foram introduzidas “precisões e 

reformas” (PRADO JR., 2005, p. 41). Na filosofia da psicanálise brasileira, não é difícil 

encontrar trabalhos que exploram as relações entre esses pensadores e Freud, levando em conta 

a influência de Politzer5.  

A literatura sobre o tema é vasta, de forma que não se trata de tentar aqui descrevê-la ou 

sintetizá-la. O interesse deste artigo recai sobre uma das tantas repercussões da Crítica... – a 

exposição de Jean Laplanche e Serge Leclaire, no famoso Colóquio de Bonneval, organizado 

por Henry Ey, em 1960. O peso histórico da comunicação feita por eles, intitulada O 

inconsciente: um estudo psicanalítico6, é comumente associado à postura que assumem diante 

da teoria de seu professor Jacques Lacan, aquela do “inconsciente estruturado como uma 

linguagem” (ROUDINESCO e PLON, 1998, p. 378). No entanto, como lembra Prado Jr. (2005, 

p. 38), há nela uma crítica interessante em relação a Politzer7, apesar dos franceses enunciarem 

que seu trabalho partia de uma homenagem ao pensador8. Gabbi Jr. (2004) também retoma o 

ponto de vista de Laplanche em seu prefácio à tradução brasileira da Crítica.... No entanto, se 

 
5 A título de exemplo, temos a obra de Simanke (2002), a dissertação de Aires (2003), as sugestões de Gabbi 

Jr. (2004) e o trabalho de Silveira (2015), que exploram a influência de Politzer em Lacan; a tese de Freitas 

Pinto (2016), que tem como um de seus eixos o freudismo de Ricœur e não deixa de considerar o peso da 

leitura de Politzer para este; o trabalho de Furlan (1999), que revela a intermediação de Politzer na posição 

que Merleau-Ponty toma em relação à psicanálise freudiana; entre outros.   
6 No estudo de Laplanche e Leclaire, o capítulo que toca efetivamente nas questões levantadas por Politzer 

foi escrito apenas por Laplanche, razão pela qual a referência a este trabalho se restringirá apenas a este daqui 

por diante.  
7 Para uma apreciação histórica e epistemológica mais geral da posição desse estudo em relação a Politzer e a 

Lacan, ver Viguera (2012). 
8 “É certo que essa homenagem à CFP [à Crítica…] acaba por se mostrar, ela própria, como crítica de uma 

concepção demasiado simples do sentido dos fatos psicológicos. Na realidade, esquematizando o argumento, 

o que se critica em Politzer é uma concepção dualista ou expressivista – e não ternária, como deveria – do 

sentido, que pensa apenas a relação vertical entre um conteúdo manifesto e um sentido latente, ‘esses dois 

personagens que, como numa farsa, quando um entra, o outro abandona necessariamente a cena’. Os tempos 

agora são os da lógica e da linguística, em que importa menos a imanência significativa num signo qualquer 

que os esquemas de substituição dos signos entre si” (PRADO JR., 2005, p. 39, colchetes meus, grifos do 

autor). A questão da imanência do sentido em jogo na interpretação politzeriana será retomada mais à frente.    



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

174 

chega a dizer que acredita “firmemente que Politzer seja o comentador que menos deturpa a 

letra freudiana nessa empreitada digna de Sísifo” (GABBI JR., 2004, p. X), chamando a atenção 

para “a gravidade, a relevância e a pertinência da crítica” (GABBI JR., 2004, p. VI), assume 

uma posição diversa em relação à objeção de Laplanche. Considera as réplicas deste como “uma 

forma de descaracterizar o essencial da crítica, de modo a perpetuar a psicologia clássica sob 

formas mais sutis” (GABBI JR., 2004, p. VI), e as refuta rapidamente, qualificando algumas 

delas de “falsas” (GABBI JR., 2004, p. XV – XVI). 

A aposta deste trabalho é a de que vale a pena revisitar a crítica de Laplanche a Politzer, 

mais especificamente no que ela incide sobre o problema do conflito psíquico. Como veremos, 

o psicanalista francês indica que as hipóteses politzerianas de explicação do sonho pela via do 

sentido - aquelas que estariam alinhadas com a psicologia concreta e contestariam a explicação 

freudiana, abstrata e realista, que opõe conteúdo latente e conteúdo manifesto – implicam no 

enfraquecimento do conflito psíquico; por conseguinte, em esmaecer uma das noções que 

alicerça a própria teoria psicanalítica e confere a ela sua singularidade. Apesar de Gabbi Jr. 

compreender o posicionamento de Laplanche como tentativa de reduzir ou atenuar o impacto 

da Crítica…, a provocação aqui proposta é a de que talvez suas reflexões sejam tão pertinentes 

quanto as de Politzer, justamente pela centralidade que conferem ao conflito psíquico, razão 

pela qual merecem um tratamento mais demorado.  

Tendo isso em vista, o caminho a ser trilhado será dividido em três partes, que têm como 

fio condutor o problema do conflito psíquico: a primeira parte será dedicada à breve 

recuperação desta noção em Freud, a partir de textos fundacionais da psicanálise, com o 

objetivo de reiterar seu caráter fundamental e mapear aí os polos em oposição; a segunda parte 

se voltará para a exposição geral da leitura de Politzer, com destaque à crítica da psicologia 

concreta à explicação freudiana do sonho, considerando que essa crítica culmina na dificuldade 

de sustentação do conflito; por fim, o enfoque será na análise do contra-argumento de 

Laplanche. Espera-se que recuperar a leitura tão marcante de Politzer à luz desta réplica possa 

tornar ainda mais nítida a importância do conflito psíquico para a psicanálise freudiana e 

apontar para os riscos de descaracterização que ela sofre diante de seu enfraquecimento.     

 

 

1. RECAPITULANDO: O CONFLITO PSÍQUICO NA PSICANÁLISE 

FREUDIANA 

 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

175 

Não parece pretensioso admitir que há uma universalidade do conflito psíquico na teoria 

psicanalítica freudiana, como o faz Claude Le Guen (2005), visto que ele se presentifica nos 

indivíduos considerados normais a partir de sua constatação, a princípio, na histeria e, 

posteriormente, enquanto mecanismo chave para a eclosão de todas as psiconeuroses. Tratar 

desse tema impõe, contudo, além da exigência de reconhecer seu papel capital para as 

elaborações que atravessam a obra do pai da psicanálise em sua totalidade, a necessidade de 

considerar que sua “onipresença” nos textos psicanalíticos, que se estende dos escritos 

freudianos até os de seus sucessores, revela também sua "polivalência", na medida em que os 

conflitos travados na vida psíquica mobilizam tanto instâncias, quanto pulsões ou 

identificações, assim como podem remeter ao amor e ao ódio ou ao conflito edípico 

propriamente dito (PERRON-BORELLI, 2005, n. p.).  

Embora o conflito psíquico brote no solo da histeria, em As neuropsicoses de defesa 

(1894) Freud já considera que ele também está na origem dos sintomas fóbicos, obsessivos e 

da psicose alucinatória. O estopim para a patologia consiste na ocorrência de uma “vivência”, 

“representação” ou “sensação” que, por sua natureza sexual, “despertou um afeto tão penoso 

que a pessoa decidiu esquecê-la, não confiando em poder solucionar com seu Eu, mediante um 

trabalho de pensamento, a contradição que essa representação inconciliável lhe opunha" 

(FREUD, 1986a, p. 49). A pessoa tem o propósito de empurrá-la para longe (fortschieben), não 

pensar nela e agir como se ela não tivesse acontecido. Como isso não é possível, o Eu se 

empenha em recalcá-la (verdrängen), em enfraquecê-la, por meio da retirada de sua “soma de 

excitação” (Erregungssumme), impedindo que entre em associação com ele. Submetida a essa 

operação de isolamento, aquela “vivência” forma o núcleo do que Freud chama nesse texto de 

um “grupo psíquico segundo”, considerando a “cisão da consciência” em ação; conforme o 

vocabulário de textos posteriores, torna-se inconsciente. O problema é que essa soma de 

excitação encontra outra aplicabilidade na vida psíquica, que difere em cada uma das patologias 

e concede a coloração de seu quadro sintomático: a conversão no corpo na histeria, o 

deslocamento para representações substitutas na neurose obsessiva, e assim por diante.  

A teoria da defesa, como o título do artigo revela, começa a ser esboçada e a psicanálise, 

por sua vez, a ser delimitada como um novo método de tratamento e de investigação. Desde 

muito cedo, toma forma a ideia geral de que há uma disputa entre o Eu e a sexualidade – o 

primeiro enquanto agente do recalque e a segunda enquanto recalcada. Da mesma forma, ganha 

espaço a ideia de que o recalcado sobrevive de modo inconsciente, se esforça para chegar à 

consciência, para estabelecer novamente laços com o Eu, razão pela qual a ação defensiva 

do último deve se manter constante e vigilante. A formação do sintoma consiste nos efeitos 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

176 

do recalcado sobre o Eu. Nas Novas observações sobre as neuropsicoses de defesa (1896), 

Freud mostra como a representação obsessiva tem de ser distorcida (entstellt) devido à pressão 

do polo que recalca. Aquilo de natureza sexual que foi expulso da consciência pelo recalque 

realizado pelo Eu insiste em retornar, indicando que a defesa não é tão exitosa quanto parece, 

e o faz através da formação dos sintomas, os quais são entendidos como “sintomas de 

compromisso” (Kompromißsymptomen) (FREUD, 1986a, pp. 171-172). Estes são impostos 

(aufgedrängt) ao Eu e figuram como “consequências de um compromisso entre resistência do 

Eu e poder do retornante” (FREUD, 1986a, p. 182).   

Conforme Laplanche e Pontalis (1970, p. 257, grifos meus): “É a partir do estudo do 

mecanismo da neurose obsessiva que Freud ressalta a ideia de que os sintomas têm em si 

mesmos a marca do conflito defensivo”, mais precisamente pela ideia de compromisso, que “é 

rapidamente estendida a todos os sintomas, ao sonho, ao conjunto de produções do 

inconsciente”, revelando, por sua vez, a presença universal de demandas antagônicas em 

atividade na alma. Sobre o mecanismo psíquico do esquecimento (1898) e Sobre as recordações 

encobridoras (1899) mostram o mesmo jogo de forças em trabalho tanto nas patologias, quanto 

nos mecanismos normais da vida psíquica – como é o caso da memória –, a saber, “conflito, 

recalque, substituição com formação de compromisso” (FREUD, 1986a, p. 302, grifos do 

autor). O mesmo acontece nos atos falhos e nos lapsos na fala e na escrita. Em suma, o Eu se 

defende de determinados conteúdos que entram em contradição com ele, mas o recalcado 

pressiona para retornar, sendo a solução de compromisso entre intenções conscientes e desejos 

inconscientes a única saída possível diante da oposição em vigor.   

O sonho, por sua vez, consiste em mais um passo rumo à expansão das descobertas 

psicanalíticas das neuroses para a normalidade. Passo fundamental e paradigmático, sem 

dúvidas. Desde o capítulo quarto da Interpretação dos sonhos, sugere-se “a contraposição entre 

conteúdo onírico manifesto e latente” (FREUD, 2016, p. 156, grifos do autor), considerando 

que o que aparece no sonho difere dos pensamentos alcançados pela interpretação. Realização 

disfarçada de um desejo recalcado, o sonho revela que há um desejo de origem infantil que quer 

se expressar, mas que não tem caminho livre para fazê-lo, porque enfrenta uma tendência 

contrária à sua realização – um “propósito recalcador em relação ao tema do sonho ou ao desejo 

dele extraído” (FREUD, 2016, p. 181) –, de modo que só consegue algum tipo de manifestação 

por meio da distorção empreendida pela censura onírica (FREUD, 2016, p. 163). Daí a 

conclusão freudiana de que deve haver duas instâncias psíquicas, uma que submete a atividade 

da outra à crítica e exclui sua participação da consciência. A “força pulsionante” 

(Triebkraft) do sonho parte da instância criticada, uma vez que o desejo criador do sonho 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

177 

tem aí sua origem, ao passo que a instância criticadora exerce a atividade defensiva que torna 

o produto onírico irreconhecível (FREUD, 2016, p. 167). Tal como o sintoma e seus correlatos, 

o sonho reúne intenções opostas em si mesmo.  

Assim, Freud chega ao modelo mais completo da primeira tópica psíquica e de seu 

funcionamento econômico, apresentado no capítulo sétimo da Interpretação dos sonhos, tão 

criticado por Politzer, como veremos. O aparelho psíquico é concebido como um instrumento 

composto por duas extremidades, uma perceptiva e uma motora, e por lugares psíquicos. 

Haveria um sistema pré-consciente na terminação motora, cujos conteúdos são passíveis de se 

tornarem conscientes, a depender de certas condições, e o qual tem acesso à motilidade 

voluntária. Situado atrás deste, estaria o chamado sistema inconsciente, onde se localiza o 

desejo como força impulsora para a formação do sonho; seus conteúdos só acessariam a 

consciência, ou, por assim dizer, o sistema consciente, através do pré-consciente e às custas de 

algumas alterações, uma vez que sofreria a ação da censura (FREUD, 2015, pp. 564-570). A 

energia psíquica também circularia de modo distinto em cada um dos sistemas. Processos 

psíquicos primários, que aspiram somente à descarga da excitação para alcançar a satisfação, 

seriam os únicos vigentes no inconsciente, ao passo que os processos psíquicos secundários 

seriam próprios do pré-consciente e da consciência, por estenderem o caminho até a satisfação 

por meio da atividade do pensamento (FREUD, 2015, pp. 628-630).  

Note-se que a tópica não cria a ideia de partes em luta. Ela é produto da noção de que 

há conflito na vida anímica, conforme sugere Claude Le Guen (2005); surge como consequência 

das relações conflituosas observadas por Freud e é concebida como o espaço virtual onde estas 

acontecem. Em outras palavras, antes mesmo do “trabalho do sonho”, há um “trabalho do 

conflito” (PERRON- BORELLI, 2005, não paginado) em plena atividade, que resulta em 

produtos psíquicos disfarçados e compromissados com forças opostas, como os sintomas e os 

sonhos.  

Vale ainda observar que, de modo geral, o que move todo o trabalho do conflito e o 

consequente trabalho do sonho continua sendo, no limite, a oposição entre a sexualidade e o 

Eu, embora estes possam parecer ausentes da Interpretação dos sonhos. A título de exemplo, 

há quem entenda que Freud não explica muito bem os motivos da censura, quais os critérios 

que justificariam o fato de um desejo ter de ser censurado e modificado pelo trabalho do sonho 

(BERTANHA, 2006, p. 63), e que haveria um apagamento do Eu no livro dos sonhos, 

responsável por conduzir a uma espécie de desaparecimento do agente promovedor das defesas, 

de forma que a consequência disso seria o obscurecimento do próprio conflito, já que 

permaneceria sem resposta a seguinte pergunta - quem exerce o recalque no aparelho do 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

178 

sonho? (BERTANHA, 2006, p. 77)9. No entanto, ainda que Freud privilegie os termos da 

tópica, os sistemas pré-consciente, consciente e inconsciente em suas elucidações, a meu ver há 

mais de uma razão que leva a supor a presença daqueles dois polos, o Eu e a sexualidade, no 

mecanismo do sonho.  

Em primeiro lugar, se este é mais um importante avanço das descobertas da patologia 

rumo à normalidade, não há por que supor que nele os termos da disputa sejam diferentes 

daqueles em jogo nos sintomas, nos esquecimentos, nas recordações encobridoras, etc. Além 

disso, uma investigação mais rigorosa da obra e dos textos contemporâneos a ela, como o escrito 

Sobre o sonho (1901), revela a proximidade do Eu com o sistema pré-consciente/consciente e 

com a atividade crítica e censuradora dessa instância. De modo análogo, a sexualidade continua 

sendo o alvo mais frequente da censura, o motivo mais comum que leva à defesa, como mostram 

as análises de tantos sonhos dos capítulos quarto e quinto da Interpretação dos sonhos, que já 

em sua primeira edição estabelece o papel formador do desejo sexual, papel que se confirma 

por meio de afirmações ainda mais taxativas nas edições seguintes da obra, sobre o sentido 

sexual da maioria dos sonhos dos adultos (FREUD, 2015, pp. 421-422)10.  

De todo modo, interessa-me enfatizar que o sonho consiste em um “compromisso” entre 

o Eu e os desejos infantis inconscientes, majoritariamente sexuais. No já mencionado Sobre o 

sonho, Freud (1984, p. 661-662) esclarece que “a instância na qual reconhecemos nosso Eu 

normal” se acomoda ao “desejo de dormir” – rebaixando a censura sobre o recalcado, já que o 

acesso à motilidade está bloqueado nesse estado anímico – , de forma que o sonho “cria uma 

espécie de resolução psíquica ao desejo sufocado ou formado com o auxílio do recalcado, 

apresentando-o como realizado; mas também contenta a outra instância, visto que permite o 

prosseguimento do dormir.” Podemos dizer, então, que a censura do Eu faz uma concessão aos 

desejos recalcados ao permitir que se expressem, desde que cumpram a condição fundamental 

da distorção de seus conteúdos. No entanto, tal concessão tem como pano de fundo a relação 

conflituosa entre a defesa e seu alvo. Em última instância, é possível visualizar a pressão 

incessante dos impulsos inconscientes, seu embate com o Eu que quer dormir e o sonho como 

resultado possível dessa luta durante o sono, assim como acontece com os sintomas e outras 

formações psíquicas já mencionadas na vida de vigília. 

 
9 A propósito, talvez essa seja uma das brechas – a presença não tão explícita dos agentes do conflito na 

Traumdeutung – que tenha dado margem para uma interpretação como aquela realizada por Politzer, que não 

parece conceder à noção de conflito psíquico o peso que lhe é devido, como procurarei mostrar.  
10 Para um tratamento mais detalhado do problema da presença do Eu e da sexualidade no aparelho do sonho, 

ver Filla, 2019. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

179 

Avançando mais um passo, é possível afirmar que, ainda que haja aquela “polivalência” 

do conflito psíquico na teoria freudiana, trata-se, em última instância, de um “conflito da 

vontade” (Willenskonflikt) (FREUD, 1984, p. 643, grifos do autor) por trás desses fenômenos. 

De acordo com escritos posteriores, sabemos que este conflito pode ser remetido ao embate 

entre pulsões – ponto de vista dinâmico, a partir do qual se edificam a tópica e a economia na 

metapsicologia freudiana. Esta é a abordagem mais radical do conflito psíquico, afinal um 

conflito entre identificações ou entre amor e ódio implica, em última instância, na batalha entre 

pulsões que se inclinam a destinos divergentes. Hanns (1999, p. 39) esclarece que “o que move 

Freud é explicar a raiz do conflito psíquico, isto é, o conflito pulsional. É este que ele pretende 

encontrar na forma mais irredutível, expresso como um combate de dois princípios ou duas 

pulsões básicas.” Ainda nas palavras do comentador, “o dualismo conflituoso tinha que ser 

encontrado também na própria base pulsional” (HANNS, 1999, p. 39).  

Pensando nos termos do conflito psíquico antes de 1920, a “base pulsional” consiste, 

justamente, na luta entre as pulsões do Eu e as pulsões sexuais, até que isso seja reformulado 

com a entrada em cena da pulsão de morte, contraposta às pulsões de vida, que englobarão todas 

as manifestações da libido. Desde 1905, com a publicação dos Três ensaios sobre teoria sexual, 

o psicanalista já apontava para a relevância das pulsões sexuais e para as diferenças entre estas 

e as funções de autoconservação (FREUD, 1978a, pp. 164-165). Em 1910, com A perturbação 

psicogênica da visão segundo a psicanálise, conclui que o Eu também tem um suporte 

pulsional, as pulsões interessadas na conservação de si, que se contrapõem às pulsões sexuais, 

as quais buscam ganhar prazer sexual. No limite, as representações só se tornam inconciliáveis 

porque “cada pulsão procura se fazer valer através da animação das representações adequadas 

a sua meta” (FREUD, 1986b, p. 211).  

Quando o conflito psíquico é reconduzido ao fundamento pulsional, nos vemos 

novamente diante da briga entre o Eu e a sexualidade com a qual Freud inicia a psicanálise. Na 

verdade, é como se cada um deles estivesse à frente de um lado da disputa psíquica que move 

o indivíduo, ponto no qual estou de acordo com Costa: 

 

De um lado, as pulsões sexuais, as representações recalcadas, o princípio de 

prazer e os processos primários; do outro, as pulsões de autoconservação, as 

forças recalcantes, o princípio de realidade e os processos secundários. O Ego 

representava, no sistema Pcs-Cs, os interesses da autoconservação e o 

princípio da realidade. Dele derivava a censura, que mantinha nas fronteiras 

deste sistema as representações sexuais. Os polos da tensão eram claros. O 

Ego recalcava; defendia os interesses da autoconservação e do equilíbrio 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

180 

psíquico: a representação inconsciente era recalcada, pois a realização da 

noção sexual punha em risco este mesmo equilíbrio.11 (COSTA, 1988, p.11) 

 

Mesmo quando ocorre a revisão do dualismo pulsional e da primeira tópica, sabemos 

que esse embate nunca deixa de ser considerado por Freud – é uma herança da observação das 

psiconeuroses de defesa, à qual não se pode renunciar, já que se trata do ponto de partida da 

própria psicanálise.   

Considerando os propósitos deste trabalho, espera-se que esse esboço nada exaustivo da 

teoria freudiana do conflito psíquico tenha cumprido a função de refrescar a memória do leitor 

– há uma radicalidade do conflito psíquico, um antagonismo de forças com o qual a psicanálise 

se depara, que inaugura o campo clínico e teórico que lhe é próprio. Tendo em vista este pano 

de fundo, passemos à crítica de Politzer.   

 

 

2 A HIPÓTESE EXPLICATIVA DA PSICOLOGIA CONCRETA SOBRE O SONHO, 

OU A SAÍDA DE CENA DO CONFLITO PSÍQUICO NA LEITURA DE POLITZER 

 

Para que seja possível compreender a crítica de Politzer, partirei de seus ataques à 

psicologia clássica, mais precisamente a cinco de seus pressupostos, radicalmente condenados 

na Crítica… e organizados por Gabbi Jr. (2004), em seu prefácio, nesta disposição: 1) a crença 

de que o psicológico seja algo elementar, atomístico, que se relaciona por associação; 2) a tese 

de que o psicológico é apreendido pela percepção de forma imediata; 3) a convicção de que 

existe uma vida interior, que reproduz a vida exterior; 4) a concepção de que o psíquico resulta 

desses processos internos e não dos atos da pessoa concreta; 5) o postulado da 

convencionalidade do significado, segundo o qual os relatos têm somente significados 

convencionais, compartilhados por todos. 

Abstração, formalismo e realismo estariam entrelaçados nas malhas da psicologia 

tradicional, conferindo-lhe a roupagem da qual é preciso se livrar completamente. Abstração, 

 
11 O cenário da primeira teoria metapsicológica, pelo menos na maior parte do tempo, é este, mas é claro que 

não se trata de reduzir o Ego/ Eu à consciência e de afastá-lo completamente da sexualidade – qualquer leitor 

advertido por Monzani (1989) saberia da esterilidade de incorrer em pontos de vistas rígidos como este quando 

se trata do “movimento do pensamento” de Freud. Desde textos como as já citadas Novas observações sobre 

as neuropsicoses de defesa, o psicanalista se deparava com a dificuldade colocada pela questão de que a 

própria defesa empreendida pelo Eu era inconsciente em muitos casos. Com o narcisismo, admite a 

possibilidade de que o Eu também tenha uma natureza sexual, afinal todas as pulsões sexuais se dirigem a ele 

no começo do desenvolvimento. Mas é apenas a partir da “virada” de 1920 que o quadro da tópica e da teoria 

pulsional é explicitamente modificado.   



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

181 

porque não basta ao psicólogo o relato do indivíduo – é preciso separá-lo do sujeito que o 

produz e concebê-lo como “um estado em terceira pessoa” (POLITZER, 2004, p. 60). 

Formalismo, já que a atenção se afasta do sentido individual e se volta à extração dos processos 

elementares do fato psicológico, concebidos a partir das convicções teóricas do psicólogo, isto 

é, das “classes” com as quais ele trabalha (POLITZER, 2004, p. 59), como as sensações, 

imagens e emoções. Realismo, visto que os processos autônomos, explicados mecanicamente, 

são tratados como coisas, dotadas de realidade e dispostas na mitologia da interioridade. Em 

nome da suposta objetividade científica, a psicologia cometeria um erro crasso, aos olhos de 

Politzer (2004, p. 59, grifos do autor), que “consiste em aplicar aos fatos psicológicos a atitude 

que adotamos para a explicação dos fatos objetivos em geral, isto é, o método da terceira 

pessoa”, o que faz com que deixem de ser “psicológicos”, posto que se perde o vínculo com o 

sujeito concreto responsável por produzi-los.   

Caberia, então, fundar a psicologia concreta em outros alicerces, que não conduzam aos 

mesmos becos sem saída. Politzer caracteriza a nova psicologia a partir do que já pode ser 

visualizado nas descobertas psicanalíticas, mais precisamente no paradigma do sonho. Para 

Freud, o sonho é digno de ser concebido como fato psicológico, já que é um fenômeno positivo 

regido por um funcionamento próprio, e, ao mesmo tempo, tem um sentido, e isso implica em 

um rompimento com a concepção clássica e impessoal de fato psicológico, o qual passa a ser o 

“ato” e estar, impreterivelmente, em primeira pessoa, “deve ser pessoal e atualmente pessoal – 

essas são suas condições de existência” (POLITZER, 2004, p. 77). A psicanálise é capaz de 

encerrar a nova definição de fato psicológico que é cara à psicologia concreta, justamente 

porque Freud não aborda o sonho pela via da abstração; ao procurar o sentido do sonho, pelo 

método da interpretação, faz dele um ato e o vincula à experiência singular do indivíduo, pois 

“não quer concebê-lo como um estado em terceira pessoa, não quer situá-lo num vazio sem 

sujeito. É ligando-o ao sujeito de quem o sonho é que ele quer dar-lhe seu caráter de fato 

psicológico” (POLITZER, 2004, p. 60).  

Como já foi exposto, para a psicanálise o sonho é a realização de um desejo, e Politzer 

elogia, nesta atitude freudiana, a vinculação do sonho ao eu - entendido como a primeira pessoa, 

e não como região do aparelho psíquico. O filósofo não deixa de notar que a atitude se repete 

em relação à neurose e aos atos falhos, que não são estados em si para o pai da psicanálise, mas 

sim atos de um indivíduo singular que só podem ser explicados individualmente (POLITZER, 

2004, p. 81). De todo modo, é tomando a visão de Freud sobre o sonho como fio condutor que 

Politzer chega a algumas das constatações mais famosas da Crítica… a respeito das bases 

da psicologia futura. Uma delas é a de que “os fatos psicológicos devem ser homogêneos 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

182 

ao ‘eu’, só podem ser as encarnações da mesma forma do ‘eu’” (POLITZER, 2004, p. 66, grifos 

do autor). Este eu, por sua vez, consiste no indivíduo concreto, o que nos leva a outra observação 

crucial: “o ato do indivíduo concreto é a vida, mas a vida singular do indivíduo singular, isto é, 

a vida no sentido dramático do termo” (POLITZER, 2004, p. 67, grifos do autor). A psicologia 

concreta só pode se interessar pelo drama humano e a postura do psicólogo deve se aproximar 

à do crítico de teatro: “um ato sempre se lhe apresentará como segmento do drama que só tem 

existência no e pelo drama. Seu método não será, portanto, um método de observação pura e 

simples, mas um método de interpretação” (POLITZER, 2004, p. 68, grifos do autor). 

Para Politzer (2004, p. 92), “interpretar significa apenas ligar o fato psicológico à vida 

concreta do indivíduo”, e o grande mérito dos psicanalistas é o de não abandonarem o “plano 

teleológico das significações”. O que eles fazem consiste tão somente em “aprofundar” este 

plano, “a fim de encontrar, no fundo das significações convencionais, as significações 

individuais que não entram mais na teleologia ordinária das relações sociais, mas são 

reveladoras da psicologia individual” (POLITZER, 2004, p. 92, grifos do autor). Mais uma vez, 

é a partir do protótipo do sonho que esse “aprofundamento” pode ser visualizado. Interpretar 

um sonho consiste em reportá-lo para além da significação convencional, ligá-lo ao drama 

pessoal do sujeito, à sua vida concreta:  

 

Precisará opor ao relato em termos convencionais um relato feito em termos 

de experiência individual; ao relato superficial, um relato profundo: será 

obrigado a fazer intervir a distinção entre o que o sonho parece expressar e o 

que ele significa realmente.  

Freud chama o relato convencional de conteúdo manifesto e é a tradução desse 

relato em termos de experiência individual que ele chama de latente 

(POLITZER, 2004, p. 93, grifos do autor). 

 

É somente nesses termos, da diferença entre as significações convencional e individual, 

que o filósofo chega a admitir a oposição entre conteúdos manifesto e latente em Freud – que 

será abandonada pela psicologia concreta, mais adiante, na Crítica… -. Só há essa possibilidade 

porque a identificação que Freud faz do conteúdo latente “com os ‘pensamentos oníricos’ será 

criticada como a reintrodução de uma realidade psicológica oculta por trás do relato, 

restaurando, em parte, o realismo intolerável da objetivação psicológica”, como afirma 

Simanke (2002, p. 180).  

A direção da interpretação vai da significação pública à significação privada. A primeira 

é a que “coincide com a indicada nos dicionários” (POLITZER, 2004, p. 93), é a linguagem 

cotidiana, a única considerada pela psicologia clássica, segundo o postulado da 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

183 

convencionalidade do significado, que a impediu de enxergar o sentido do sonho – ela só viu 

nele o conteúdo manifesto. A segunda ultrapassa este campo, é a “significação íntima”, que tem 

a mesma “estrutura” da significação convencional, mas decorre de uma “experiência secreta” 

do indivíduo, que precisa ser penetrada para que possa ser alcançada (POLITZER, 2004, p. 98). 

O psicanalista, ao pedir para o sujeito “dizer tudo, o que lhe vem à cabeça, sem crítica e sem 

reticência, está pedindo que ele abandone todas as montagens convencionais, livre-se de toda 

técnica e toda arte, para deixar-se inspirar pela sua dialética secreta” (POLITZER, 2004, p. 

100). 

A inspiração concreta da psicanálise se encontra em conceber o sonho como criação 

dessa dialética íntima, em vez de abordá-lo a partir da dialética convencional. O problema é 

que ela inaugura a psicologia concreta e, simultaneamente, traz o antagonismo entre esta e a 

psicologia abstrata em seu próprio seio. Suas descobertas exigem uma explicação – e Politzer 

(2004, p. 103 e 130) não nega tal exigência –, porém Freud a encontra em especulações que se 

perdem no labirinto realista, abstrato e formal dos pressupostos da psicologia clássica, ensaiadas 

a partir do quinto capítulo da Traumdeutung e coroadas no famigerado capítulo sétimo. Aparece 

a “mitologia freudiana dos processos e das instâncias” (POLITZER, 2004, p. 140), mas como 

mostra Aires (2003, p. 52, grifos da autora), “o principal exemplo de construção teórica abstrata, 

embora baseado em questões clínicas concretas, é a noção princeps da psicanálise: o 

inconsciente”. Freud chega até ela pela via da distinção entre os conteúdos manifesto e latente; 

mais precisamente, por meio da tentativa de responder ao problema da distorção (Entstellung) 

onírica12 – qual a causa do disfarce do sonho? Por que ele precisa de um trabalho de análise 

para revelar seu sentido?  

O argumento freudiano é reconstruído da seguinte maneira por Politzer (2004, p. 106-

107, grifos do autor): o “relato” do sonho fornece um material “desproporcional” ao conteúdo 

manifesto; este material revela ao sujeito coisas que ele ignorava, mas que dizem respeito à sua 

própria vida íntima – o conteúdo latente; Freud supõe que esses pensamentos então revelados 

são anteriores ao conteúdo manifesto e ao próprio sonho; uma vez que tais pensamentos não 

estão “disponíveis” ao sujeito antes da análise, “eles não têm existência semelhante à maneira 

 
12 Na tradução em português da obra de Politzer, seguindo a opção em francês do autor para traduzir 

Entstellung, o termo escolhido foi “transposição”. Em nota, o revisor técnico explica que o termo alemão 

chegou a ser traduzido por transposition em francês, mas que autores como Laplanche e Pontalis recusam 

essa possibilidade, considerada “muito fraca” para o que Freud gostaria de exprimir com ela, razão pela qual 

preferem déformation (POLITZER, 2004, p. 107, nota 43). Na nossa língua, considero pertinente a opção 

“distorção”, encontrada na edição da Interpretação dos sonhos publicada pela L&PM. É interessante ter em 

vista a escolha de Politzer por transposição, termo mais ameno do que deformação, para tratar do conteúdo 

manifesto: isso não é sem relação com o enfraquecimento da dimensão conflituosa que resulta da leitura 

politzeriana do sonho, a ser abordado na sequência.  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

184 

de ser dos pensamentos disponíveis”; logo, existem de outra maneira - são inconscientes. Faço 

minhas as palavras de Simanke (2002, p. 183, grifos do autor): é “o pecado mortal do realismo, 

que condena a noção de inconsciente.” É só pela “ótica do realismo” que aquela ignorância do 

sujeito que relata o sonho pode se converter em prova do inconsciente, uma vez que aquilo que 

é aparentemente ignorado, mas conhecido pelo sujeito (como mostra a análise), precisa existir 

em algum lugar (POLITZER, 2004, p. 134). Com efeito, se não é possível dar um sentido ao 

conteúdo manifesto de imediato, “é porque algo falta, e este ‘algo’ está em outro lugar (‘a outra 

cena’), ou seja, no inconsciente, a partir de onde funciona como causa eficiente do que ocorre 

à superfície da consciência” (SIMANKE, 2002, p. 183, grifos do autor).  

O passo que teria permitido a Freud chegar à hipótese do inconsciente depende não 

apenas da realização do conteúdo latente, como também da abstração, da projeção das 

representações inconscientes em uma vida interior, a ser investigada em terceira pessoa. Para o 

filósofo húngaro, o inconsciente não é uma simples constatação diante de provas fornecidas 

pelo sonho e por outros fenômenos como a hipnose, os esquecimentos ou os sintomas, os quais 

indicam que o sujeito sabe mais do que aparenta saber – sabe, mas não sabe que sabe -, de forma 

que este saber inacessível só possa ser inconsciente. O inconsciente – seja ele meramente latente 

ou dinâmico - é, antes, uma hipótese, já que só é possível chegar a essa conclusão por meio dos 

procedimentos da psicologia tradicional. Mais do que isso, ele ocupa a posição de núcleo duro 

das “hipóteses de estrutura” feitas por Freud, que passa a recorrer a noções gerais para explicar 

o sonho, pautadas no esquema do aparelho psíquico da primeira tópica, na ideia mecanicista de 

excitações ou energias que circulam nele por meio de processos primários e secundários, 

segundo o princípio de desprazer, etc., afastando-se radicalmente dos dramas em primeira 

pessoa, dos atos concretos, os quais têm de ser homogêneos ao eu, conforme já mencionado. 

Tomando esta direção, “Freud comete o erro clássico: decompõe o ato do sujeito em elementos 

que estão, todos, abaixo do nível do ‘eu’ e quer, a seguir, reconstituir o pessoal com o 

impessoal” (POLITZER, 2004, p. 117). O paradoxo está delineado: um “edifício ao gosto da 

psicologia clássica” é erguido pelo próprio “fundador” da psicologia concreta (POLITZER, 

2004, p. 127; p. 129), tendo como centro a noção de inconsciente.  

Nota-se que a essência do problema do inconsciente para Politzer gira em torno de sua 

recusa da concepção freudiana de que o conteúdo latente seria o texto original, preexistente ao 

conteúdo manifesto - o qual seria, por sua vez, o mesmo texto só que distorcido, alvo da censura 

onírica -. Tal realização do conteúdo latente dependeria, ainda, do “postulado da anterioridade 

do pensamento convencional” (POLITZER, 2004, p. 145). Freud teria suposto que o 

conteúdo latente dá as “intenções significativas” com os “signos adequados” – visto que é 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

185 

o sentido do sonho propriamente dito –, ao passo que isso não acontece no conteúdo manifesto. 

De acordo com o postulado, haveria um pensamento convencional anterior ao sonho, o qual é 

distorcido e resulta no conteúdo manifesto, que é simbólico e por isso precisa ser decifrado. 

Segundo Politzer (2004, p. 154, grifos do autor), “todo pensamento devido a uma dialética 

individual aparecerá necessariamente como derivado, como devendo ser explicado a partir de 

um pensamento que exprima o mesmo tema de maneira convencional”; em outras palavras, 

“como um pensamento convencional deformado e desprezado.” O relato efetivo tem sempre 

esse “duplo ontológico”, que é o conteúdo latente. Como esclarece Aires (2003, p. 69, grifos da 

autora), a anterioridade da significação remete à existência “de um sentido verdadeiro presente 

em outra realidade psicológica, oculta ao agente.”  

Com isso, já temos recursos suficientes para abordar as especificidades da hipótese da 

psicologia concreta para explicar o sonho e indicar seus inconvenientes. Retomemos, então, o 

fio que deixamos solto em alguns parágrafos acima. Vimos que, para Politzer, até certa altura, 

há uma única diferença possível entre conteúdo manifesto e conteúdo latente, que se estabelece 

no nível das significações. O primeiro se limitaria à significação e à dialética convencionais, ao 

passo que o segundo remeteria ao significado individual, secreto. Sob este ângulo, não é 

possível conceber que o conteúdo manifesto – a “simbólica do sonho” - seja um “disfarce de 

um texto primitivo” (POLITZER, 2004, p. 147), uma vez que seria preciso supor que esse texto 

original teria uma realidade psicológica anterior ao relato efetivo do sonho. A citação abaixo 

tem valor inestimável para indicar no que a posição da psicologia concreta difere da 

psicanalítica a respeito do sonho:  

 

Com efeito, estamos diante de duas hipóteses. A freudiana concebe o sonho 

como uma transposição verdadeira que parte de um texto original que o 

trabalho do sonho deforma; a outra, pelo contrário, vê no sonho o resultado do 

funcionamento de uma dialética individual. A diferença essencial entre essas 

duas concepções reside em que o sonho, na primeira, é algo derivado, 

enquanto na segunda é o fenômeno primeiro que basta a si mesmo. Nessas 

condições, o sonho não tem dois conteúdos: um latente e um manifesto. Pois, 

só pode haver um conteúdo manifesto quando se procura interpretá-lo no 

plano das dialéticas convencionais. Ora, precisamente essas dialéticas são 

ineficazes no caso do sonho: o sonho não é obra delas, pois explica-se por uma 

dialética pessoal. Só tem um conteúdo, o que Freud chama de latente 

(POLITZER, 2004, p. 147, grifos do autor). 

 

O argumento aqui é levado às últimas consequências, uma vez que a significação 

convencional não tem nenhuma relevância para o sonho. Dito de outro modo, em 

congruência com suas diretrizes, pautadas no drama humano, nos atos concretos da primeira 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

186 

pessoa, Politzer defende que só pode haver conteúdo latente, na medida em que a linguagem 

do sonho diz respeito à intenção significativa individual. O sonho “basta a si mesmo” porque é 

uma criação da dialética pessoal, concerne às significações íntimas do sujeito, ligadas a sua vida 

concreta. No entanto, o conteúdo latente é admitido por Politzer sob a seguinte perspectiva: 

 

Mas esse conteúdo, o sonho o tem imediatamente, não posteriormente a um 

disfarce. O simbolismo só parece ser um disfarce quando se substitui a 

dialética que explica o sonho pelo seu relato e quando se realiza esse relato 

anteriormente ao próprio sonho. (POLITZER, 2004, p. 147, grifos do autor).  

 

Não há, portanto, o disfarce de um conteúdo prévio, justamente porque essa hipótese 

implica em atribuir realidade ao conteúdo latente no inconsciente e deixar o plano da 

significação. Só importa, para a psicologia concreta, o relato efetivo do sonho, a dialética 

individual que ele realiza na atualidade da análise. Nem por isso Politzer (2004, p. 146) deixa 

de ver o sonho como realização de desejo, ou ainda de desejos infantis, mas, novamente, 

sustenta essa ideia à sua maneira. Aproxima o sonho de um “cenário”, que tem a “forma” desse 

desejo e segue a sua dialética, podendo reproduzir, inclusive “montagens infantis com materiais 

recentes”, mas rejeita que o desejo ou as recordações infantis estejam alojados no inconsciente:  

 

Ora, para que o arranjo de um certo número de elementos, conforme o cenário 

do desejo, ou da montagem infantil, possa efetuar-se, não é necessário que o 

desejo ou a montagem em questão seja, anteriormente ao próprio sonho, o 

objeto de uma representação distinta para o sujeito, assim como não é 

necessário pensar que durante uma partida de tênis as regras do jogo ajam 

“inconscientemente”. Da mesma maneira, é inútil atribuir ao desejo ou à 

montagem uma existência psicológica distinta. […] O que é verdadeiramente 

real é a significação do relato em si, e se nos limitarmos a essa significação 

não teremos motivo algum para realizar separadamente e no inconsciente o 

que é implicado como dialética na montagem do sonho (POLITZER, 2004, p. 

147, grifos do autor).  

 

O filósofo defende que é possível explicar um sonho por uma “lembrança de infância” 

desde que esta seja concebida como “signo de uma montagem ou de um comportamento”, quer 

dizer, seja olhada de uma perspectiva que ele chama de verdadeiramente dinâmica e não 

“estática”, como se fosse dotada de uma realidade psicológica, como se fosse uma 

representação armazenada no inconsciente e sujeita às leis mecânicas com as quais Freud 

descreve seus processos. Tal lembrança de infância apenas significa “um comportamento ou 

uma montagem”, de forma que “não se pode dizer que esteja ausente do sonho: está presente 

como as regras do jogo estão presentes numa partida de tênis” (POLITZER, 2004, p. 148). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

187 

Nesse caso, quando o sujeito “toma posse” da lembrança em questão, “não arrancamos o véu 

que encobria a entidade, mas obtemos uma luz nova, um esclarecimento decisivo do problema. 

[…] aprofundamos a nossa compreensão com a ajuda de uma nova relação” (POLITZER, 2004, 

pp. 148-149).  

Tratemos com mais atenção da analogia convocada duas vezes pelo autor. Na equação 

de Politzer, a lembrança de infância ou o desejo infantil estariam para o sonho, assim como as 

regras do jogo estão para uma partida de tênis. Eis o cerne do problema que anima este artigo: 

até que ponto é possível usar o modelo das “regras” de um “jogo” quando o assunto é a 

formação do sonho? Considerando que a função das regras é a de “reger” ou “regular” a partida 

de tênis, ainda que de maneira implícita, é pertinente dizer que o desejo infantil faz o mesmo 

em relação ao sonho – apenas o rege, o regula? Isso só seria possível se nos esquecêssemos de 

certos enunciados do psicanalista, visíveis na primeira parte deste artigo e em trechos como 

este: “em nossa teoria do sonho, atribuímos ao desejo oriundo do infantil o papel de motor 

imprescindível para a formação dos sonhos” (FREUD, 2015, p. 617, grifos meus). Motor, na 

medida em que o desejo de origem infantil busca impetuosamente encontrar alguma expressão 

no sonho, mas enfrenta a oposição de outras lembranças ou “maneiras de ser” – termo que 

Politzer (2004, p. 111) considera mais adequado do que “representações” – que são contrárias 

a ele. A lembrança de infância não somente significa “um comportamento ou uma montagem”; 

ela não é simplesmente uma significação que tem caminho livre para se expressar na dialética 

individual do sonho e da qual é possível “tomar posse” para, com isso, aprofundar ou lançar 

uma luz nova, um esclarecimento sobre o relato atual do sonho. 

É de um cenário bélico que se trata na concepção freudiana. O conflito psíquico está 

atuante na criação do sonho, assim como na formação dos sintomas psiconeuróticos, dos atos 

falhos, dos esquecimentos, e da vida psíquica normal, como já foi exposto. Se uma lembrança 

infantil explica o sonho, não dá para dizer, como Politzer (2004, p. 148) o faz, que isso significa 

tão somente “que, na base do sonho, encontra-se uma montagem que é a significação de uma 

lembrança da infância”, sem enfraquecer a noção de conflito psíquico. Isso porque, na teoria 

freudiana, o sonho carrega a marca do conflito defensivo. Ele é produzido a partir de um 

trabalho precisamente pelo fato de que o desejo infantil trava uma luta com outras 

representações13 do indivíduo, há forças opostas que se contrapõem e chegam a uma formação 

 
13 É pertinente lembrar que Politzer critica o termo “representação” e o uso que Freud faz dele. Vale 

considerar, no entanto, que, para o psicanalista, os processos psíquicos são compostos, além de energia, por 

representações que “se organizam respondendo a um sentido e não a choques mecânicos cegos”, conforme 

aponta Silveira (2016, p. 49). Não por acaso, encontramos essa afirmação em um artigo da autora dedicado a 

questionar certos aspectos da crítica de Sartre a Freud, mais precisamente, no tópico em que ela apresenta um 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

188 

de compromisso, a uma solução intermediária que satisfaz parcialmente o polo defensivo e o 

polo que é alvo da defesa. Por essa razão, a leitura de Laplanche sobre a posição de Politzer e 

sua denúncia de que o conflito psíquico se esvai nas mãos do filósofo tem seu mérito, como 

veremos a seguir. No cenário do sonho, parece que quem precisa sair de cena para que o drama 

politzeriano opere é a noção de conflito psíquico. 

 

 

3 A RÉPLICA DE LAPLANCHE  

 

Tomarei como base o primeiro capítulo de O inconsciente: um estudo psicanalítico, 

mais especificamente seu tópico inicial, que concentra a crítica de Laplanche a Politzer. O texto 

foi republicado em francês em 1981, junto às Problemáticas IV- O inconsciente e o Id, que 

trazem, por sua vez, o comentário de Laplanche sobre seus próprios argumentos expostos no 

estudo feito com Leclaire. Mais de vinte anos depois, ele revê algumas de suas colocações e 

reitera os pontos que julga mais importantes, razão pela qual ambos os escritos terão grande 

valor para o percurso aqui proposto14. 

No capítulo inaugural de O inconsciente…, Laplanche parte da retomada dos termos da 

crítica de Politzer em tom de homenagem ao autor. Relembra as acusações de abstração e 

realismo que incidem sobre a hipótese freudiana do inconsciente e retoma termos que já nos 

são conhecidos a esta altura. Acrescenta que a psicologia concreta, em vez de afirmar a 

realização do conteúdo latente enquanto texto original, prévio ao relato manifesto do sonho, 

teria enveredado pela hipótese do sentido, mais precisamente em “uma teoria da imanência do 

sentido que, se não extrai seus elementos da doutrina fenomenológica, poderia ser perfeitamente 

por ela reivindicada” (LAPLANCHE, 1992, p. 216). Estaria em jogo, então, uma inspiração 

fenomenológica de Politzer, que não teria a ver com as filiações diretas do “filósofo marxista”, 

mas sim com “essa vontade de descobrir por trás da suposta maquinaria metapsicológica a 

 
contraponto à acusação feita por Sartre de que Freud teria pressuposto a existência de forças antagônicas em 

nós como se fossem coisas – justamente na esteira de leituras como a de Politzer, segundo a afirmação da 

própria autora (p. 55, nota 9). Não são meramente “coisas”, mas sim oposições que respondem a um sentido, 

o qual “continua a guiar os laços entre as representações” (p. 49). Tratar da questão da representação não é o 

propósito deste artigo, evidentemente, mas o tema acabará reaparecendo adiante, mais uma vez de modo 

secundário.  
14 Daqui em diante, abordarei o escrito com Leclaire pela abreviação O inconsciente…, e a obra toda pela 

abreviação Problemáticas… (Lembrando que a tradução desta em português, seguida pela tradução do 

trabalho de Bonneval, foi publicada em 1992). Tentarei especificar se estou citando Laplanche em O 

inconsciente… ou nas Problemáticas…, mas é preciso levar em conta que os argumentos que me interessam 

não sofrem alterações substanciais entre um texto e outro. Na verdade, é como se Laplanche fosse 

complementando e esclarecendo suas próprias palavras emitidas anteriormente, razão pela qual recorrerei 

constantemente às duas exposições. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

189 

intencionalidade, a intenção significante15, incluindo nisso a maneira como essa intenção 

significante é opaca para si mesma”16 (LAPLANCHE, 1992, pp. 33-34).  

Prado Jr. (2005, p. 38) compartilha dessa opinião – “um certo estilo fenomenológico 

parece impregnar todo o seu ensaio” -, o que teria aberto as portas para a posterior apropriação 

fenomenológica da psicanálise na França. Gabbi Jr. (2004, p. XV), por sua vez, vê, nesse 

posicionamento de Laplanche e de Prado Jr., uma maneira de “reduzir o impacto da Crítica…”, 

de retirar sua especificidade e vinculá-la a uma tradição filosófica, com base no fato de Politzer 

endossar “a tese da imanência do sentido”. Para os propósitos deste artigo, a importância não 

recai em chegar a um veredito sobre se o autor estaria ou não ligado à tradição 

fenomenológica17, mas sim em investigar quais as consequências do fato dele operar com tal 

tese da imanência do sentido em sua interpretação da psicanálise freudiana, na medida em que 

é justamente esse viés de leitura que enfraquece a noção de conflito psíquico.  

É possível, assim, conceder contornos mais nítidos ao esboço iniciado no final do tópico 

anterior. O conflito se esvai a partir do momento em que se supõe uma relação de imanência 

entre o relato do sonho e seu conteúdo latente, conforme este é compreendido por Politzer. As 

comparações evocadas pelo último tornam isso mais visível. Não por acaso, são recuperadas 

por Laplanche (1992, p. 219) em O inconsciente...: “é a relação cênica que liga uma peça de 

teatro ao seu tema, sem que se tenha de supor que esse tema já esteja inscrito em algum lugar”18; 

“a relação de imanência que faz com que, numa partida de tênis, as regras estejam presentes de 

modo implícito” – exemplo que conhecemos melhor -; ou ainda uma relação do tipo 

“expressiva” como “a expressão de um afeto num gesto”19. A aposta na psicologia da primeira 

 
15 Nota-se que, na tradução em português da Crítica…, é a expressão “intenção significativa” que traduz o 

francês “intention significative” usado por Politzer no original (a referência deste será concedida na sessão 

final do artigo).  
16 No Vocabulário da psicanálise (LAPLANCHE e PONTALIS, 1970, p. 144), o verbete “conteúdo 

manifesto” traz a mesma indicação - o viés fenomenológico da crítica de Politzer.  
17 Ainda sobre esse ponto, convém ter em vista o que o próprio Prado Jr. (2005, p. 38) nos comunica: ele 

afirma que o “vocabulário técnico da fenomenologia husserliana” não está presente na Crítica…, e que não 

encontrou “nenhuma referência a Husserl nos escritos de Politzer, ainda que tão familiarizado com a literatura 

teórica alemã”, mas que certamente o filósofo húngaro era “leitor da Erlebnispsychologie e da 

Lebensphilosophie de seu tempo”, de forma que estava exposto, “pelo menos indiretamente”, à influência da 

fenomenologia. Se nos lembrarmos do interesse de Politzer pela Gestalttheorie, à qual seria dedicado um dos 

volumes de seu projeto original, e as possíveis relações que essa teoria trava com a fenomenologia, também 

é possível inferir que ele tinha, em certa medida, conhecimento sobre o assunto.     
18 Ainda no primeiro capítulo, em seu elogio ao método psicanalítico, Politzer (2004, p. 74) diz: “A cada passo 

do relato surgem pensamentos que esclarecem a significação dos elementos do conteúdo manifesto, de tal 

forma que, se confrontarmos esses pensamentos com o conteúdo manifesto, este é para aqueles como uma 

peça de teatro é para seu tema, no sentido preciso que os primeiros expressam a ideia do desejo e o segundo, 

o palco em que este se realiza.”  
19 Já no capítulo quarto, esse paradigma aparece no exemplo concreto de explicação de um sonho fornecido 

por Politzer: “No sonho da injeção aplicada em Irma, ‘Irma está com dor de garganta’ significa ‘desejo um 

erro de diagnóstico’. Ora, só há ‘explicação’, inicialmente, no plano das significações, pois estamos diante de 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

190 

pessoa, no drama humano e, por conseguinte, a defesa de que interpretar um sonho consista tão 

somente em se aprofundar na significação íntima que é imanente ao próprio sonho, tem um 

preço. Para Laplanche (1992, p. 220, grifos meus), Politzer opera não apenas uma “redução”, 

mas “um verdadeiro achatamento” da dimensão subjetiva apresentada por Freud: “Em outras 

palavras, a simples oposição entre o relato ou o gesto manifesto e o drama ou a significação 

que lhe são imanentes, e que a análise deveria simplesmente reconstruir, parece-nos incapaz de 

explicar os dados da psicanálise.” Talvez seja possível complementar – porque não se trata 

propriamente de uma relação de oposição.  

Nas Problemáticas…, Laplanche (1992, p. 34, grifos meus) é mais preciso a esse 

respeito: “Esse drama, esse núcleo dinâmico de significações, está numa relação de imanência 

em relação aos conteúdos nos quais se exprime, e não numa relação de conflito, de dialética e 

ainda menos de mecanicismo.” Convém acrescentar que, apesar de Politzer (2004, p. 155, grifos 

meus) não deixar de falar em dialética, esta é concebida de um ponto de vista que não parece 

ser o do conflito, como fica claro neste fragmento: “De fato, houve sonho: uma dialética 

individual funcionou, laços imprevistos e imprevisíveis foram estabelecidos entre intenções 

significativas e signos”. O sujeito tem acesso à significação íntima do sonho no presente, a 

partir da interpretação de seu relato na análise, por meio da qual se mostram esses laços 

inusitados. De acordo com o que já foi exposto, se a lembrança infantil ou o desejo que explicam 

o sonho estão para este como o tema está para a peça de teatro, como as regras do jogo estão 

para a partida de tênis, como o afeto está para o gesto que o expressa, é notável que entre eles 

não se estabelece nenhum tipo de tensão ou embate. Essa série de analogias escancara o 

problema central – em uma frase: tal relação de imanência não é, nem pode ser, uma relação 

de conflito. 

A objeção de Laplanche ganha corpo em O inconsciente… em uma nota de rodapé, 

subsequente à afirmação de que a alternativa oferecida por Politzer para explicar o sonho não 

dá conta dos dados da psicanálise, na medida em que reduz o conteúdo latente a um sentido. 

Na nota, o francês reproduz a citação da Crítica… já destacada aqui20, na qual Politzer deixa 

claro que a hipótese da psicologia concreta difere da hipótese psicanalítica quanto à explicação 

 
uma explicação de texto, ou melhor, diante da análise de uma cena dramática. Então, o desejo do erro de 

diagnóstico explica a dor de garganta, da mesma forma que o termo latino ‘pater’ explica o termo francês 

‘père’, ou que o ciúme explica o gesto de Otelo” (POLITZER, 2004, p. 139, grifos do autor). O uso do exemplo 

linguístico é, aliás, criticado por Laplanche (1992, p. 219), que levanta a possibilidade de que se trate menos 

de uma relação de imanência do que de uma substituição de um signo por outro, ponto que será deixado de 

lado aqui por não se circunscrever aos propósitos deste trabalho. 
20 A citação se encontra nas páginas finais da segunda parte deste artigo e se inicia com a seguinte oração: 

“Com efeito, estamos diante de duas hipóteses...” 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

191 

do sonho, precisamente porque só há conteúdo latente para a primeira; não há nenhum disfarce 

em ação e só há a significação pessoal do relato em si, na medida em que é o resultado de uma 

dialética pessoal. Laplanche então comenta: 

 

Embora Politzer pretenda responder assim à teoria do inconsciente 

“dinâmico”, pode-se muito bem afirmar que é nesse ponto que a teoria 

freudiana permanece “irrefutável” (das Ich und das Es, […]): quando ele funda 

a existência autônoma do inconsciente (isto é, autônoma e não puramente 

correlativa da expressão consciente) nos fenômenos do recalcamento, da 

resistência, em última análise na noção de conflito, nessa dialética a que 

Politzer recorre aqui; mas em vão, já que eliminou a distinção dos planos que 

lhe permitiria funcionar. (LAPLANCHE, 1992, p. 221) 

 

Gabbi Jr. (2004, p. XV) entende essa réplica deste modo: “o conflito é essencial para 

caracterizar a descoberta psicanalítica, contudo só se pode expressá-lo pela distinção entre dois 

planos; traduzindo: pela oposição entre dois sistemas – pré-consciente e inconsciente”. Mas tal 

oposição, que remete à divisão tópica, é produto de um conflito ainda mais fundamental para a 

psicanálise, conforme vimos na parte inicial deste artigo. Há dois polos em conflito, o que o Eu 

almeja se contrapõe ao que a sexualidade requer. Enquanto agente do recalque e recalcado, eles 

ocupariam a linha de frente de cada um dos lados em disputa, que incluem, respectivamente, os 

sistemas pré-consciente/consciente e inconsciente, os processos secundários e primários, e, por 

último, na raiz, as pulsões de autoconservação e as sexuais. Com a rejeição do disfarce ou 

distorção do conteúdo manifesto em relação ao conteúdo latente, o sonho deixa de carregar a 

marca do conflito defensivo. Não é mais produto de um trabalho, afinal é justamente seu caráter 

distorcido que dava a Freud as condições de visualizar que ele satisfazia tanto ao desejo 

inconsciente, quanto à censura. Nesse sentido, Politzer não leva em conta que há exigências 

contrárias em cada um de nós, que culminam nesses produtos.  

Voltemos a Politzer (2004, p. 147): com efeito, a significação individual é a única que 

está em jogo no relato do sonho – há uma “dialética individual que devemos analisar para ver 

qual é essa dialética, qual a forma ou a montagem que explica o sonho, e não procurar remontar 

a qualquer ‘texto original’.” Com a interpretação, é possível se aprofundar nessa dialética, 

lançar uma luz nova sobre ela ou compreendê-la a partir de uma nova relação, por exemplo, 

explicitando uma lembrança de infância ou um desejo que já estaria presente no sonho de modo 

imanente. É notável como se trata tão somente de ter acesso aos “laços imprevistos e 

imprevisíveis” entre “intenções significativas e signos” dessa dialética íntima; não se trata de 

tendências opostas em luta, que aspiram por se expressarem, mas encontram dificuldades, 

justamente por serem divergentes entre si.  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

192 

Nas Problemáticas…, Laplanche complementa seu argumento. O título do tópico 

dedicado a esse ponto já diz muito: “O ‘querer significar’ não dá lugar ao conflito” 

(LAPLANCHE, 1992, p. 36, grifos meus). Visto que, para Politzer, só há um plano – o da 

intenção significativa -, “que, segundo o caso, pode-se materializar numa linguagem chamada 

convencional, aquela que nos serve para comunicar, ou então numa ‘dialética’ e numa 

linguagem puramente individual e pessoal, que seria o idioma do sonho” (LAPLANCHE, 1992, 

p. 37), não há espaço para uma das descobertas fundamentais da psicanálise: 

 

Ora, essa concepção, digamos, fenomenológica das formações do 

inconsciente leva – e essa é a minha principal objeção – a apagar uma 

dimensão essencial da descoberta freudiana do inconsciente ou, 

simplesmente, a descoberta freudiana das neuroses, nas análises concretas, ou 

seja, a elucidação do conflito psíquico e do compromisso em que este acaba 

por traduzir-se, quer seja nessa formação particular que é o sintoma, quer em 

todas as “formações do inconsciente”. Restituir o lugar dessa noção de conflito 

é dar prova de uma ortodoxia freudiana da qual aqui me parece impossível 

abdicar. A noção de conflito defensivo é um dos pivôs da análise, um eixo que 

é impossível abandonar, mesmo que questionemos muitos outros conceitos 

freudianos. […] Conflito e defesa são conceitos que não têm lugar na 

concepção de Politzer e, em última instância, em qualquer tentativa de reduzir 

a descoberta analítica a um esquema de tipo fenomenológico. […] Não há 

conflito entre uma intenção significante (se esta não se encontra já consignada 

num texto, se ainda não é mais do que intencionalidade) e o modo como ela 

se realiza (LAPLANCHE, 1992, pp. 37-38, grifos meus). 

 

O saldo da denúncia de Politzer acerca da subordinação da hipótese do inconsciente aos 

postulados da psicologia abstrata, de sua proclamação da morte da metapsicologia e de sua 

saída pela tese da imanência do sentido para resolver o problema da explicação do sonho 

consiste em enfraquecer a dimensão do conflito psíquico que está em pauta na produção do 

sonho, dos atos falhos, dos esquecimentos, das recordações encobridoras e das neuroses - no 

limite, de todos fenômenos investigados pela psicanálise freudiana. Como procurei recuperar 

na primeira parte deste artigo, é ao notar a defesa, primeiro no âmbito da histeria e das demais 

psiconeuroses, depois no âmbito da vida psíquica comum, que Freud funda a psicanálise 

propriamente dita. Como bem aponta Laplanche, se há noções freudianas que podem ser 

questionadas e até abandonadas, a de conflito psíquico não é, definitivamente, uma delas. É a 

descoberta freudiana. Será que é possível, como quer Politzer, preservar a “verdadeira 

inspiração” da psicanálise, aquela em direção ao concreto, se esta requer que uma noção como 

aquela seja atenuada ou mesmo eliminada? Isso não significa, em última instância, 

descaracterizar o próprio pensamento freudiano? Nesse sentido, o autor não descarta apenas 

a metapsicologia, mas também o alicerce do conflito psíquico, colocando então em xeque 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

193 

se o que sobra pode ser, de fato, chamado de psicanálise. Joga fora o bebê com a água do banho, 

como ilustra a expressão popular21. 

Parafraseando Politzer, assim como um fato precisa estar em primeira pessoa para ser 

chamado de psicológico em sua psicologia concreta, o sonho precisa ser resultado de um 

conflito e carregar sua marca para que se possa falar de uma abordagem psicanalítica dele.  Ora, 

a ideia politzeriana é a de que o sonho é o relato do sonho, cuja significação individual já está 

presente imediatamente. Contudo, ainda que o sonho tenha um sentido pessoal, diretamente 

relacionado à vida do indivíduo ao qual se liga, não podemos esquecer que é efeito do conflito, 

tentativa de alcançar um equilíbrio provisório de forças, em um jogo de tensões constante. Seu 

sentido só vem à tona no processo analítico, que é procurado pelo sujeito justamente quando 

esse suposto equilíbrio sucumbe. Como diz Laplanche (1992, p. 55) nas Problemáticas…, o 

sonho não é “diálogo” e nem “o relato do sonho”.  

Lembremos da comparação feita por Freud, nas Conferências de introdução à 

psicanálise, entre o “sistema expressivo” (Ausdruckssystem) do sonho e das línguas e escritas 

antigas, como a hieroglífica, e da ressalva que o próprio autor acrescenta a essa analogia. As 

línguas e escrituras primitivas estariam destinadas à “comunicação” (Mitteilung), afinal foram 

feitas, no limite, para serem compreendidas. “Esse caráter, precisamente, falta ao sonho. O 

sonho não quer dizer nada a ninguém; não é um veículo da comunicação; ao contrário, se 

empenha em permanecer incompreendido” (FREUD, 1978b, p. 212). Tal constatação pode ser 

estendida aos atos falhos, aos sintomas e às demais produções do inconsciente, na medida em 

que consistem em formações de compromisso entre exigências contrárias, na busca de 

satisfazer, simultaneamente, o polo defensivo e o polo alvo da defesa e encontrar um ponto de 

relativa estabilidade. Laplanche (1992, p. 98) parece ter razão quando afirma que “o 

inconsciente é fenômeno de sentido, mas sem nenhuma finalidade de comunicação”.  

De todo modo, duas observações me parecem relevantes antes de encerrar esta 

discussão. A primeira delas é que devemos fazer justiça a Politzer e reconhecer que ele não 

deixa de falar em “conflito” na sua Crítica…, mais precisamente, na ocasião em que o filósofo 

discorre sobre o que considera ser um sentido concreto do recalcamento, noção que, no geral, 

concebe como mais uma das abstrações metapsicológicas de Freud. Parece ser uma das únicas 

ocorrências do termo22. Haveria, de fato, pensamentos que são “penosos” para o sujeito, dos 

 
21 A propósito, Roudinesco (1988, p. 80) utiliza a mesma expressão, mas para exprimir a relação mais geral 

de Politzer com a psicanálise: “Em sua conversão ao marxismo, ele joga fora o bebê junto com a água do 

banho, a psicanálise com a psicologia.”  
22 Além das menções a um “conflito” entre as atitudes concreta e abstrata no interior da psicanálise freudiana 

(por exemplo, POLITZER, 2004, p. 104; p. 111, nota 88; p. 129).  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

194 

quais ele não quer “tomar consciência” – entendida aqui no sentido de responsabilidade –; o 

pensamento se torna penoso “quando o sujeito é obrigado a reconhecê-lo como sendo seu, 

quando aparece como expressão de uma maneira de ser que implique para ele a indignidade, a 

decadência, porque ao contrário do ‘ideal do eu (moi)’, por exemplo” (POLITZER, 2004, pp. 

110-111, grifos meus). Nesse caso, trata-se dos atos concretos de um sujeito, de suas ações em 

primeira pessoa:  

 

[…] estamos em presença, não de simples representações, mas das próprias 

formas nas quais o sujeito quer inserir-se; na presença de um conflito, não 

entre representações, mas entre maneiras de ser, das quais umas são reais, 

mas condenadas, outras desejadas, mas irrealizáveis (POLITZER, 2004, p. 

111, grifos meus).  

 

Quer dizer que há conflito, há dificuldade de assumir a responsabilidade de certos 

pensamentos quando expressam uma “maneira de ser” condenada pelo sujeito, o que levaria ao 

recalcamento, mas isso não teria nada a ver com representações, porque estas implicam 

pressupostos da psicologia clássica. De todo modo, ainda que o conflito apareça na Crítica..., 

parece que seu papel tão periférico não consegue dar conta de preservar o espaço que ele ocupa 

na produção do sintoma, do sonho e de seus correlatos, já que, no limite, de acordo com o 

pensamento freudiano, todos estes resultam de um conflito. Além disso, paira uma questão 

curiosa: o que são as representações para Freud, senão inscrições, marcas ou traços deixados 

pelas vivências, experiências e, por que não, pelas maneiras de ser? Ora, se voltamos ao início 

do percurso aqui traçado, nos deparamos com aquele texto freudiano de 1894, no qual o autor 

descrevia algo não muito distante da noção politzeriana de um “conflito entre maneiras de ser”: 

o incômodo que os neuróticos traziam diante de uma “vivência”, de uma “sensação” ou de uma 

“representação” por conta de sua natureza sexual, que era penosa para o indivíduo porque 

entrava em contradição com outras tendências suas23.  

A segunda observação diz respeito ao fato de que Politzer não retorna à tese da 

exclusividade da consciência, mesmo considerando que a psicologia concreta deva prescindir 

da hipótese do inconsciente. Ele endossa “a negação da onisciência do sujeito diante de si 

mesmo” (POLITZER, 2004, p. 111). “Não nos parece legítimo exigir do sujeito outra coisa 

senão o cumprimento do ato. A significação do ato pode ser do conhecimento dele, mas o sonho 

 
23 Questão espinhosa na qual não me aprofundarei, já que não pretendo entrar aqui nos meandros da teoria 

freudiana das representações, mas que vale a pena ser mencionada: talvez Simanke (2002, p. 184) esteja 

falando justamente disso quando diz que as representações, para Freud, estão longe de serem concebidas como 

“fantasmas vagando pelos abismos obscuros da mente”. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

195 

e os fatos da patologia mental mostram-nos bem que ele pode também ignorá-la”, afirma o autor 

(POLITZER, 2004, p. 159). Ou seja, o sujeito pode ignorar a significação de seu ato, o que não 

quer dizer que tal significação remeta a um conteúdo inconsciente. Conforme a análise de 

Silveira (2015, p. 388): “Politzer pretende, então, a um só tempo, preservar a ideia de que o 

sujeito emite comportamentos que desconhece e sustentar que essa dimensão de opacidade não 

exige a hipótese do inconsciente.” Como toma a direção das significações dramáticas e não a 

do realismo, a psicologia concreta ultrapassaria a antítese entre consciente e inconsciente:  

 

O sujeito sonhou: é só isso que lhe cabia fazer. Ele não conhece o sentido do 

sonho; ele não precisa conhecê-lo enquanto sujeito puro e simples, pois esse 

conhecimento cabe ao psicólogo; enfim, o conteúdo latente, isto é, o 

conhecimento do sentido do sonho, não pode ser, antes da análise, nem 

consciente e nem inconsciente: ele não existe, porque a ciência não resulta da 

obra do cientista (POLITZER, 2004, p. 160, grifos do autor).  

 

Cabe ao psicólogo conhecer o sentido do sonho (ou de qualquer outro ato em primeira 

pessoa) na atualidade da análise, por meio do método da interpretação. Recordemos, psicólogo 

este que se assemelha ao crítico do teatro, que interpreta o ato do sujeito como segmento do 

drama individual (POLITZER, 2004, p. 92). Está certo que o filósofo não se propõe a responder 

pelas consequências do abandono da hipótese do inconsciente pela psicanálise – isso seria 

“tarefa para os técnicos” (POLITZER, 2004, p. 132). No entanto, não é possível deixar de notar 

as perguntas que despontam dessa tentativa de preservar a opacidade do drama, sem recorrer 

ao inconsciente. Mais uma vez, o diagnóstico de Silveira se mostra bastante preciso: 

 

O enigma que Politzer entrega ao leitor é, então, algo como: de que maneira 

certas dimensões da experiência podem ser simultaneamente concretas e 

opacas? Ao se insistir na necessidade da interpretação, na existência de 

significações íntimas e de experiências secretas e, simultaneamente, na 

eliminação da distância entre real e aparência, pari passu, tornar-se-ia preciso 

dizer por que o fato psicológico se afastou da vida concreta – por que, afinal, 

o fato psicológico precisa ser interpretado e ainda como seria possível uma 

interpretação que mantivesse seu resultado no mesmo nível e no mesmo 

território daquilo que se oferece à interpretação (já que o fato psicológico deve 

ser homogêneo ao “eu”). Politzer, nesse sentido, diz somente que “interpretar 

significa apenas ligar o fato psicológico à vida concreta do indivíduo”, 

quando tal alegação não parece poder passar sem que se diga, previamente, 

que o fato psicológico se desligou da vida concreta e por que o fez. 

(SILVEIRA, 2015, p. 389) 

 

Tais reflexões da autora interessam na medida em que levantam questões que 

Politzer deixa em aberto para não se comprometer com a metafísica da psicologia clássica, 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

196 

mas que Freud tenta responder por meio de noções fundamentais como a de conflito psíquico: 

os fatos psicológicos com os quais a psicanálise trabalha são, em maior ou menor grau, 

desconhecidos pelo sujeito ao qual se ligam e, por conta disso, precisam ser interpretados; esse 

desconhecimento se justifica, por sua vez, pela atuação de um conflito psíquico entre exigências 

que se opõem entre si, aquelas que podem ser assumidas pelo indivíduo e aquelas que ele quer 

sufocar; o resultado são produtos híbridos, por assim dizer - as formações de compromisso, 

como os sintomas e sonhos, que satisfazem parcialmente cada um dos lados da disputa. Se o 

psicólogo interpreta, o faz na direção de rastrear o conflito psíquico que move os atos do 

indivíduo e os influencia diretamente, fazendo com que sejam, muitas vezes, opacos para o 

próprio indivíduo, por dizerem respeito a uma “maneira de ser” que ele não pode assumir sem 

que haja uma contradição. Mais uma vez, nos deparamos com a centralidade desta noção e com 

o fato de que Politzer parece não levar em consideração a dimensão que ela ocupa no 

pensamento de Freud.   

 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Diante dos retalhos que foram sendo alinhavados neste ensaio, é chegado o momento 

de colocar um ponto final. Como era previsto, uma das razões pelas quais a fecundidade da 

leitura de Politzer permanece viva é sua capacidade de iluminar pontos da psicanálise de Freud. 

Analisar a explicação concreta do sonho, como criação da dialética individual, e os 

desdobramentos disso, permitiu que o conflito psíquico ganhasse ainda mais nitidez na 

explicação freudiana, como um dos alicerces sobre o qual se ergue o edifício todo. Pelo menos 

é esse o jogo de luzes que espero ter exposto, com a apreciação do conflito nos primórdios da 

psicanálise, a subsequente apresentação dos pontos-chave da Crítica… e a incidência da 

objeção de Laplanche. Se a relevância e a qualidade dos argumentos de Politzer são 

indubitáveis, a pertinência e o valor da réplica de Laplanche também não devem ser 

subestimados, justamente porque apontam para o conflito como a espinha dorsal que faz com 

que a psicanálise se mantenha em pé – ou ainda, como a assinatura que faz com que seja possível 

reconhecê-la como método de tratamento e de investigação.     

Talvez não seja, na verdade, um ponto final, mas reticências, já que uma multiplicidade 

de fios poderia ser puxada a partir do percurso aqui traçado. Um deles poderia ser a discussão 

sobre a via escolhida por Laplanche para sustentar o conflito psíquico na psicanálise – a da 

afirmação do realismo do inconsciente. Ele defende a “materialidade” do inconsciente, sua 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

197 

“existência concreta, tangível”, não apenas enquanto lei ou processo, na medida em que a “a 

noção de conflito obriga a conceber instâncias que já estão ambas situadas, num mesmo terreno; 

ela pressupõe que sejam concretizadas, materializadas, as forças que vão se combinar” 

(LAPLANCHE, 1992, p. 38). Ponto de vista totalmente contrário ao de Politzer, certamente, 

que levaria às tantas questões envolvidas na discussão sobre as leituras realistas e antirrealistas 

da metapsicologia freudiana, conforme mostra Simanke (2009).  

Ou ainda seria possível questionar as condições de possibilidade da interpretação de 

Politzer. Talvez o fato de o filósofo ter deixado as neuroses em um plano bastante secundário e 

tomado o sonho como paradigma tenha sido a abertura para o enfraquecimento da noção de 

conflito psíquico, uma vez que situar este no modelo do sonho parece requerer que não se perca 

de vista sua analogia com os sintomas, ou pelo menos que a proximidade entre os dois seja 

visivelmente reconhecida, como o faz Freud em vários momentos da Interpretação dos sonhos. 

Que perguntas como estas – e tantas outras que podem ter surgido no leitor -, possam 

continuar fazendo a investigação avançar, afinal é com cada uma delas que se compõe a história 

desse campo tão fecundo que se chama a filosofia da psicanálise.   



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

198 

REFERÊNCIAS 

 

 

BERTANHA, Valesca Bragotto. O papel do eu no início da metapsicologia freudiana. São 

Carlos. 96 p. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Departamento de Filosofia. Universidade 

Federal de São Carlos. 2006.   

CAROPRESO, Fátima; SIMANKE, Richard Theisen. Entre o corpo e a consciência. Ensaios 

de interpretação da metapsicologia freudiana. São Carlos: EDUFSCar, 2011. 

COSTA, Jurandir Freire. Narcisismo em tempos sombrios. In: FERNANDES, Heloísa 

Rodrigues (org.). Tempo do desejo: sociologia e psicanálise. São Paulo: Brasiliense, 1989. p. 

109-136.  

FILLA, M. G. Investigações sobre o Eu e a sexualidade no aparelho do sonho freudiano. In: 

SEMINÁRIO DOS ESTUDANTES DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA DA UFSCAR, 

XV, 2019, São Carlos. Anais […]. São Carlos: UFSCar, 2019. p. 124-134. 

FREITAS PINTO, Weiny César. Do círculo à espiral: por uma história e método da recepção 

filosófica da psicanálise segundo o freudismo filosófico francês (Ricœur) e a filosofia brasileira 

da psicanálise (Monzani). Campinas. 261 p. Tese (Doutorado em Filosofia). Instituto de 

Filosofia e Ciências Humanas da Universidade Estadual de Campinas. 2016. 

FREUD, Sigmund. Gesammelte Werke. 17 Bänden. Frankfurt am Main: S. Fischer Verlag. 

FREUD, Sigmund. Tres ensayos de teoría sexual. In: FREUD, Sigmund. Fragmento de análisis 

de un caso de histeria (Dora), Tres ensayos de teoría sexual y otras obras. Buenos Aires: 

Amorrortu Editores: 1978a. 

FREUD, Sigmund. Conferencias de introducción al psicoanálisis (Partes I e II). Buenos Aires: 

Amorrortu Editores, 1978b. 

FREUD, Sigmund. Sobre el sueño. In: FREUD, Sigmund. La interpretación de los sueños 

(segunda parte) y Sobre el sueño. 2ª ed. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 1984. 

FREUD, Sigmund. Primeras publicaciones psicoanalíticas (1893-1899). 2ª ed. Buenos Aires: 

Amorrortu Editores, 1986a. 

FREUD, Sigmund. La perturbación psicógena de la visión según el psicoanálisis. In: FREUD, 

Sigmund. Cinco conferencias sobre psicoanálisis, Un recuerdo infantil de Leonardo da Vinci 

y otras obras. 2ª ed. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 1986b.  

FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos: volume 2. Porto Alegre: L&PM, 2015.   

FREUD, Sigmund. A interpretação dos sonhos: volume 1. Porto Alegre: L&PM, 2016. 

FURLAN, Reinaldo. Freud, Politzer, Merleau-Ponty. Psicologia USP. Ribeirão Preto, v. 10, n. 

2, 1999, p. 117-138. 

GABBI JR., Osmyr Faria. Considerações sobre a eterna juventude da psicologia: o caso da 

psicanálise. In: POLITZER, Georges. Crítica dos fundamentos da psicologia: a psicologia e a 

psicanálise. 2ª ed. Piracicaba: UNIMEP, 2004, p. V-XXVIII.  

HANNS, Luiz Alberto. A teoria pulsional na clínica de Freud. Rio de Janeiro: Imago, 1999.  

LAPLANCHE, Jean; PONTALIS, Jean-Bertrand. Vocabulário da psicanálise. 3ª ed. São 

Paulo: Martins Fontes, 1970.  
LAPLANCHE, Jean. Problemáticas IV: O Inconsciente e o Id: seguido de: O inconsciente: um 

estudo psicanalítico, por Jean Laplanche e Serge Leclaire. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

LE GUEN, Claude. Fonctions du conflit freudien. In: CHERVET, Bernard; DANON-

BOILEAU, Laurent; DURIEUX, Marie-Claire (eds.). Le conflit psychique. Paris: Presses 

Universitaires de France, 2005. Ebook.  

MONZANI, Luiz Roberto. Freud: o movimento de um pensamento. 2ª ed. Campinas: 

Editora da UNICAMP, 1989.  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

199 

PERRON-BORELLI, Michèle. Conflit psychique et dynamique de la cure. In: CHERVET, 

Bernard; DANON-BOILEAU, Laurent; DURIEUX, Marie-Claire (eds.). Le conflit psychique. 

Paris: Presses Universitaires de France, 2005. Ebook.  

POLITZER, Georges. Critique des fondements de la psychologie: la psychologie et la 

psychanalyse. Édition numérique hors-commerce, 1928. 

POLITZER, Georges. O fim da psicanálise. Lacuna: uma revista de psicanálise. São Paulo, n. 

3, 2017, p. 14.  

POLITZER, Georges. Crítica dos fundamentos da psicologia: a psicologia e a psicanálise. 2ª 

ed. Piracicaba: UNIMEP, 2004. 

PONTES, Suely Aires. De Sistema Psíquico a Tropeço da Fala: variações do conceito de 

inconsciente na psicanálise. Campinas. 135 p. Dissertação (Mestrado em Filosofia). Instituto 

de Filosofia e Ciências Humanas. Universidade Estadual de Campinas. 2003. 

PRADO JR., Bento. Georges Politzer: sessenta anos da Crítica dos fundamentos da psicologia. 

In: FULGENCIO, Leopoldo; SIMANKE, Richard Theisen. Freud na filosofia brasileira. São 

Paulo: Escuta, 2005, p. 33-49.  

ROUDINESCO, Elisabeth. História da psicanálise na França. 2 (1925-1985) – A batalha dos 

cem anos. Rio de Janeiro: Zahar, 1988. 

ROUDINESCO, Elisabeth; PLON, Michel. Dicionário de psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar, 

1998. 

SILVEIRA, Léa. Lacan entre Politzer e Lévi-Strauss: Estratégias para pensar inconsciente e 

desejo sem psicologismo. In: CARVALHO, Marcelo; SAVIAN FILHO, Juvenal; MACEDO, 

Cecília Cintra Cavaleiro de; CARONE, André Medina. Fenomenologia, religião e psicanálise. 

São Paulo: ANPOF, 2015, p. 380-400.  

SILVEIRA, Léa. Má-fé e inconsciente: sobre a crítica de Sartre a Freud em O ser e o nada. Dois 

pontos. Curitiba, São Carlos, v. 13, n. 3, 2016, p. 39-55.  

SIMANKE, Richard Theisen. Metapsicologia lacaniana: os anos de formação. São Paulo: 

Discurso Editorial; Curitiba: Editora UFPR, 2002.  

SIMANKE, Richard Theisen. Realismo e antirrealismo na interpretação da metapsicologia 

freudiana. Natureza humana. São Paulo, v. 11, n. 2, 2009. p. 97-152.  

VIGUERA, Ariel. Tres tesis acerca del inconciente en el Coloquio de Bonneval de 1960: Lacan, 

Laplanche, Politzer. Revista de Psicología. La Plata, v. 12, 2012, p. 41-53.  


