
 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

255 

Recebido em:14/05/2021 

Aprovado em: 11/06/2021 

Publicado em: 15/07/2021 
 

METODOLOGIA PARA A RECEPÇÃO FILOSÓFICA 

o caso Nietzsche como exemplo 

 

METHODOLOGY FOR PHILOSOPHICAL RECEPTION 

the Nietzsche case as an example 

 

Geraldo Pereira Dias1 

(ge.pdias@hotmail.com) 
 

Ivo da Silva Júnior2 

(isjunior@unifesp.br) 
 

Resumo: O objetivo deste artigo é o de contribuir para delinear, mesmo que em linhas gerais, uma 

metodologia para o trabalho de recepção filosófica, haja vista não haver balizas consensuais para esse 

tipo abordagem. Como forma de nos certificarmos da adequação da metodologia proposta, num primeiro 

momento analisamos dois textos em que ocorrem a recepção da filosofia de Nietzsche, um de autoria de 

Evaristo Morais Filho, e outro de Antonio Candido. Num segundo momento, procuramos, tendo por 

base os dois textos analisados, explicitar e detalhar as balizas metodológicas que usamos nas análises 

precedentes. Por fim, enfatizamos aquilo que consideramos ser o objetivo principal de um trabalho de 

recepção filosófica. 

 

Palavras-chave: Nietzsche. Recepção filosófica. Metodologia. Antonio Candido. Evaristo de Morais 

Filho. 

 

Abstract: This article aims to contribute to outline, even if in general lines, a methodology for the work 

of philosophical reception, since there are no consensual guidelines for this type of approach. As a way 

of making sure the adequacy of the proposed methodology, at first, we analyzed two texts in which the 

reception of Nietzsche's philosophy occurs, one by Evaristo Morais Filho and the other by Antonio 

Candido. In the second moment, we tried, based on the two proportional texts, to explain and take 

advantage of the methodological points that they have in the previous analysis. Finally, we emphasize 

what you consider to be the main objective of a work of philosophical reception. 

 

Keywords: Nietzsche. Philosophical reception. Methodology. Antonio Candido. Evaristo de Morais 

Filho.  

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 
1 Professor Doutor em Filosofia na Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de Cajazeiras – FAFIC. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0119495005867456. 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-6846-036X. 
2 Professor Doutor em Filosofia na Universidade Federal de São Paulo – UNIFESP. 

Lattes: http://lattes.cnpq.br/0867604979777627. 

ORCID: http://orcid.org/0000-0003-4171-8759. 

mailto:ge.pdias@hotmail.com
mailto:isjunior@unifesp.br
http://lattes.cnpq.br/0119495005867456
https://orcid.org/0000-0001-6846-036X
http://lattes.cnpq.br/0867604979777627
http://orcid.org/0000-0003-4171-8759


 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

256 

Embora a recepção da filosofia de Nietzsche no Brasil tenha começado já no final do 

século XIX, somente a partir dos 1940 ela terá maior envergadura. As comemorações do 

centenário do nascimento do filósofo, em 1944, em muito contribuíram para essa nova etapa da 

recepção. Naquele momento, muitos intelectuais saíram em defesa da filosofia nietzschiana 

para tentar desfazer a sua aproximação com a ideologia nazista, comum no pós-Guerra, aqui 

como alhures, como bem atesta Temístocles Linhares, que lamenta o fato de que essa injustiça 

tenha assumido “grau tão elevado que se afigurava natural” (LINHARES, 1944, p. 01). Sérgio 

Milliet, Mário Ferreira dos Santos, Florestan Fernandes, Evaristo de Morais Filho e Antonio 

Candido foram alguns dos que procuraram reabilitar a filosofia de Nietzsche. No entanto, 

mesmo com o empenho de muitos em desfazer esses equívocos, posições divergentes 

permaneceram. O pensador marxista Edmundo Moniz foi bastante preciso ao considerar que 

tanto “[a] ‘cultura reacionária’ assim como a ‘cultura inovadora’ o tem [Nietzsche] disputado 

para suas fileiras”: uns o qualificando como “ultrarreacionário”; outros, por sua vez, o 

considerando “como um ‘socialista’ inconsciente” (MONIZ, 1941, p. 08). 

Neste artigo, não visando a um trabalho exaustivo sobre a recepção da filosofia de 

Nietzsche, que procurou recuperar o pensador das abordagens da extrema-direita em meados 

do século XX, analisaremos apenas a posição de dois intelectuais, a de Evaristo de Morais Filho 

e a de Antonio Candido, nos textos “O centenário de Nietzsche e o nazismo” e “O portador”, 

respectivamente3. Como num balão de ensaio, gostaríamos de fazer operar nesses dois textos 

uma metodologia para a recepção filosófica4, que aqui procuraremos, ou mesmo, ousaremos, 

esboçar em linhas gerais, sempre nos apoiando, em grande medida, nas contribuições de Agnes 

Heller5.  

Na primeira parte deste trabalho, analisaremos a recepção de Nietzsche realizada por 

Evaristo Morais Filho e Antonio Candido; na segunda, discorreremos sobre a maneira pela qual 

 
3 O texto de Evaristo Morais Filho foi publicado no jornal carioca Diário de Notícias, em 1945; já o de Antonio 

Candido foi publicado no jornal Diário de São Paulo, em 1946, com o título “Notícia de crítica literária. Breve 

nota sobre um grande tema”. Este texto foi recuperado quando da publicação d’O observador literário, em 

1959 (4ª. edição, Rio de Janeiro: Ouro sobre azul, 2008, p. 79-87). Depois foi reeditado como posfácio no 

volume Obras incompletas de Nietzsche, da Coleção “Os Pensadores” e, com a autorização do autor e da 

editora, nos Cadernos Nietzsche (São Paulo, Porto Seguro, GEN, vol. 32, 2013), numa série com textos sobre 

a recepção de Nietzsche no Brasil. 
4 Muitas são as dificuldades metodológicas para se realizar um trabalho de recepção filosófica. Se existem 

métodos estabelecidos para o trabalho em História da Filosofia, o mesmo não ocorre com o de recepção, seja 

a filosófica ou a literária (a respeito, cf. notas 13 e 15, respectivamente). Uma das ambições deste artigo, como 

acabamos de indicar, é justamente dar um passo no estabelecimento de uma ferramenta metodológica, uma 

vez que, pela experiência, como se bem pode verificar nos trabalhos desenvolvidos no CENBRA – Centro de 

Estudos Nietzsche – recepção no Brasil (http://cenbra.sites.unifesp.br/), tal recurso é mais do que necessário.  
5 HELLER, Agnes. A filosofia radical. Tradução Carlos Nelson Coutinho. São Paulo. Editora Brasiliense, 

1983. 

http://cenbra.sites.unifesp.br/


 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

257 

pode ser realizado um trabalho de recepção filosófica; na última parte, como forma de concluir 

o texto, mas não a discussão, enfatizaremos aquilo que consideramos ser a razão maior de um 

estudo de recepção filosófica. 

 

 

1 A RECEPÇÃO REABILITADORA DE NIETZSCHE, POR EVARISTO MORAIS 

FILHO E ANTONIO CANDIDO 

 

Os dois textos em questão, “O centenário de Nietzsche e o nazismo”, de 1945, e “O 

portador”, de 1946, praticamente contemporâneos, procuram, como já dissemos, trazer 

elementos para deslocar o pensamento de Nietzsche do espectro do nazismo6. Um dos autores, 

Evaristo de Morais Filho, foi escritor conhecido à época, membro da Academia Brasileira de 

Letras7; o outro, Antonio Candido, foi crítico literário e professor acadêmico8. Ambos, com 

conhecimento da história da filosofia, numa medida mais ampla ou mais restrita. Nenhum deles, 

contudo, com pretensões filosofantes. Ao dizer isso, queremos chamar a atenção, desde já, para 

o fato de que diversa é a procedência dos receptores filosóficos: pode ser um escritor, jornalista, 

músico, artista plástico, cineasta, diretor de teatro, agente político, dentre muitas outras. 

Diversidade esta que indica haver interesses vários no contato com as filosofias.  

Antes de levarmos adiante a discussão sobre a procedência e a do interesse, que vai se 

mostrar como o preenchimento de um certo carecimento, isto é, falta ou lacuna numa 

determinada área, assim como de discutir tipos de recepção possíveis, convém trazer o 

“material” que servirá de auxílio para bem balizar o trato com a questão metodológica.  

Evaristo de Morais Filho, no seu artigo “O centenário de Nietzsche e o nazismo”, denso 

e polêmico, extrai conclusões, metodológicas e políticas da obra do pensador, contrárias à 

 
6
 Muitos são os trabalhos que investigam as razões da apropriação da filosofia de Nietzsche pelo nazismo, na 

Alemanha e alhures. Aqui, não cabe tratá-los, visto que o objetivo deste artigo consiste em refletir sobre a 

fundamentação de uma metodologia para a recepção filosófica a partir da análise dos textos de Evaristo de 

Morais Filho e Antonio Candido. Como mera indicação, ver MONTINARI, M. “Interpretações nazistas”. 

Trad. Dion Davi Macedo. In: Cadernos Nietzsche, 7, 1999, p. 55-77 / https://gen-

grupodeestudosnietzsche.net/wp-content/uploads/2018/05/cn_07_04-Montinari.pdf; ASCHHEIM, Steven E. 

The Nietzsche Legacy in Germany 1890-1990. University of California Press, London, England, 1992. 
7
 Evaristo de Morais Filho (1914-2016), foi membro da Academia Brasileira de Letras (ABL). Licenciou-se 

em filosofia pela Universidade do Rio de Janeiro, mais tarde Universidade do Brasil e, atualmente, 

Universidade Federal do Rio de Janeiro. Autor de uma vasta bibliografia, publicou livros como “Perspectiva 

de uma Filosofia do Trabalho”, de 1959, e “História do Positivismo no Brasil”, de 1965. 
8 Antonio Candido (1918-2017) foi professor da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, da 

Universidade de São Paulo, tem uma vasta produção, das quais destacamos Os parceiros do Rio Bonito: 

estudo sobre o caipira paulista e a transformação dos seus meios de vida, de 1964, e Formação da literatura 

brasileira, de 1975. 

https://gen-grupodeestudosnietzsche.net/wp-content/uploads/2018/05/cn_07_04-Montinari.pdf
https://gen-grupodeestudosnietzsche.net/wp-content/uploads/2018/05/cn_07_04-Montinari.pdf


 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

258 

ideologia nazista. Vejamos então a seguir como ele recepcionou a filosofia de Nietzsche e como 

procedeu para tentar a sua reabilitação, diante das apropriações da extrema-direita. 

 

Não nego que seja fácil encontrar em sua obra farto material que sirva de 

fundamento doutrinário do nazismo, mas, por outro lado, também seria bem 

fácil colher ali inúmeros argumentos contra esse mesmo nazismo. A filosofia 

de Nietzsche, pela forma com que foi exposta – de aforismos e contradições 

constantes – serve de ponto de referência para mais de uma direção política. 

Tanto pode ficar no centro, como caminhar para a direita ou orientar-se para 

a esquerda. O que menos preocupou Nietzsche foi ver aplicadas na prática as 

suas frases soltas, lançadas no papel ao correr da pena, entre uma e outra dose 

de cloral, como marcos felizes dos seus intervalos sem dor. Vivesse ainda 

Nietzsche, e estou certo, veria ele no nazismo o exemplo mais cruel da sua 

moral de rebanho e de escravos, de filisteus da cultura, de covardes que se 

assenhorearam ardilosamente do poder para o desafogo de vinganças e 

ressentimentos recalcados (MORAIS FILHO, 1945, p. 01). 

 

Pouco comum entre os intelectuais brasileiros preocupados em reabilitar a obra de 

Nietzsche, Evaristo Morais Filho admite que nela é possível encontrar farto material que serviu 

de fundamento doutrinário ao nazismo. Pouco comum porque geralmente as defesas que se 

faziam eram bastante radicais e procuravam inocentar de forma integral o pensador, não 

admitindo nenhum aspecto conversador em sua obra. Mas, deixando claro o seu ponto de vista, 

Evaristo Morais Filho defende que também é fácil colher na obra de Nietzsche inúmeros 

argumentos contrários ao nazismo. Em sua estratégia de reabilitação, comum à época, 

argumenta ser o estilo de exposição, na forma de aforismos e contradições constantes, o 

principal motivo para a obra do filósofo ter servido de referência para mais de uma direção 

política, seja para o centro, para esquerda ou para a direita. No seu ver, esta forma singular de 

filosofar de Nietzsche ocorria em virtude das dores do filósofo e do uso de substâncias para 

estancá-las, obrigando-o a escrever de forma fragmentária e despreocupada. Além da biografia, 

Evaristo Morais Filho recorre a conceitos do próprio filósofo para evidenciar que o nazismo é 

fruto do ressentimento, composto por filisteus da cultura, configurando-se como uma moral de 

escravos. 

Ao logo do artigo, observamos que é sempre em vista do horizonte ideológico-político 

brasileiro que o autor recepciona a filosofia de Nietzsche. Ao colher na sua obra argumentos 

contrários ao nazismo, a questão que se coloca é a de saber a maneira pela qual ele teve acesso 

à obra. E com qual material teria trabalhado. É possível ver que, para nela colher argumentos 

contrários ao nazismo, ele recorreu sobretudo às obras a partir do período intermediário, embora 

haja referências às Considerações inatuais: Humano, demasiado humano, Gaya Scienza, 

Assim falava Zaratustra, Crepúsculo dos Deuses e A Vontade de Poder (que era tido por 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

259 

ele como uma obra de Nietzsche)9. O acesso às obras, ao que tudo indica, foi parcial e a ausência 

de padronização dos títulos dos livros citados acima assinala que teria trabalhado com traduções 

diversas, em espanhol e em francês.  

A estratégia de mostrar que conceitos como “super-homem”, “vontade de poder” e 

“eterno retorno” são contrários à doutrina nazista é bem-sucedida na época, embora seja feita 

de forma parcial, isto é, sem levar em conta o conjunto da obra de Nietzsche. Parcial porque, 

entre outros motivos, é a vida do pensador, “que sofria de dores terríveis em todo o corpo, e 

particularmente na cabeça”, que serve como estratégia para interpretar seus conceitos, alegando 

que esse foi o motivo de ele fazer “da filosofia a terapêutica para os seus males”. A filosofia de 

Nietzsche seria assim uma “resistência, de vontade de poder, de afirmação da vida”, necessária 

para o filósofo “desafiar e vencer as debilidades do corpo, e aceitar sempre a vida, ainda que 

dolorosa e má”. Não somente “aceitá-la, como também desejá-la de volta uma infinidade de 

vezes”. Assim teria nascido a sua “teoria do eterno retorno”, enquanto “triunfo mais alto sobre 

a tortura cotidiana”: “Vale a pena viver na terra: um dia, uma festa em companhia de Zaratustra, 

me ensinaram a amar a terra”, nas palavras que cita de Zaratustra. Partindo não do conjunto da 

obra, mas das vivências de seu autor, conclui que “[n]ão queria Nietzsche fazer da humanidade 

uma minoria de super-homens a tiranizar e a gozar a maioria de outros pobres homens comuns”. 

Extraindo trechos isolados, associa o nazismo com a ideia de rebanho; quando, ao contrário, a 

personagem Zaratustra teria saído à procura de companheiros, “não de rebanhos, nem de 

crentes”. Por fim, entende que nesses trechos do Zaratustra estaria contido toda a crítica do 

nazismo, uma vez que para Zaratustra o “que importa são companheiros vivos e livres, 

independentes e em permanente atitude crítica, colaboradores, enfim, e não crentes, fanáticos” 

(FILHO, 1945, p. 05).  

Outro recurso estratégico de Evaristo Morais Filho consiste em argumentar que a 

concepção dos instintos do filósofo é de proveniência “estoica e ascética”, ao passo que a dos 

“nazistas são uns gozadores, reduzindo a criatura humana a um simples animal instintivo e 

sedento de prazeres os mais baixos possíveis” (FILHO, 1945, p. 01). Novamente, como 

podemos notar, não é a partir da totalidade da obra que argumenta, mas a partir de aspectos 

parciais, explicados de maneira externa a ela. 

 
9 Nota-se que o acesso de Evaristo Morais Filho às obras de Nietzsche se deu através de traduções diversas, 

seja espanhol, francês, italiano e português. Com o título Crepúsculo dos Deuses, certamente ele quis referir-

se ao título Crepúsculo dos ídolos. Mas não se trata de erro tipográfico. Era comum à época certa imprecisão 

e ausência de padronização ortográfica com os títulos das obras de Nietzsche. Sobre Vontade de potência, 

sabemos que a obra é de Elisabeth Förster-Nietzsche.  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

260 

Ainda outro recurso estratégico adotado consiste em esvaziar a obra e seus conceitos de 

todo elemento social concreto. Esse é mais um indicativo da recepção parcial realizada por 

Evaristo Morais Filho, no sentido de não levar em conta todos os aspectos constitutivos da obra 

e de forma integrada, deixando de fora o seu caráter de ação moral palpável no âmbito social. 

Assim como é parcial argumentar que a obra de Nietzsche foi exposta na forma de aforismos e 

contradições, deixando de fora as obras escritas na forma dissertativa. 

As ambiguidades decorrentes dessa recepção se manifestam, entre outros pontos, 

quando Evaristo Morais Filho argumenta que a “doutrina da vontade de poder de Nietzsche 

tanto pode ser aplicada ao nazismo como ao seu oposto político ideológico, isto é, à doutrina 

da luta de classes” (FILHO, 1945, p. 01). Uma leitura imanente da obra, considerada em sua 

totalidade, muito provavelmente não autorizaria tal argumentação, entre outros motivos porque 

são completamente opostas e auto excludentes.  

Ao recorrer a trechos de aforismos de Humano, demasiado humano, novamente 

observa-se uma leitura parcial da obra de pensamento do filósofo. Essa parcialidade se faz ver, 

entre outros, na maneira insegura da tradução dos trechos escolhidos. Vejamos a seguir um 

trecho do livro mobilizado por Evaristo Morais Filho em favor da reabilitação de Nietzsche e 

contra a apropriação nazista. 

 

E no aforismo 481 do “Humano, demasiado humano”, lê-se essa crítica ao 

armamentismo, ao chauvinismo patriótico, à guerra, como não o faria melhor 

nenhum de nós, que estamos assistindo diretamente as consequências desses 

fatos: “Do mesmo modo que um povo sofre os grandes prejuízos que ocasiona 

a guerra e a preparação desta pelos gastos de guerra, pelas perturbações do 

comércio e das comunicações, nem tão pouco pela manutenção dos exércitos 

permanentes – por graves que possam ser estes prejuízos, hoje oito Estados da 

Europa gastam nisso anualmente a soma de cinco mil milhões – mas também 

porque de ano em ano os homens mais sãos, os mais fortes, os mais laboriosos, 

se veem arrancados de suas ocupações e de suas vocações próprias para ser 

sodados, do mesmo modo a um povo que se constitui no dever de fazer grande 

política e assegurar-se uma situação preponderante entre as potências não 

sofre os mais graves prejuízos onde os encontra comumente. É verdade que a 

partir deste momento sacrifica continuamente uma multidão de talentos de 

primeira ordem “no altar da pátria” ou por ambição nacional, enquanto que 

esses talentos, que agora devora a política, encontravam abertos outros 

campos de ação” (FILHO, 1945, p. 05). 

 

A tradução do trecho para o português subtrai ao menos uma vez o advérbio negativo 

nicht, tornando a frase inicial afirmativa, quanto é negativa. Com efeito, no original, a negação 

aparece três vezes; na tradução de Evaristo, duas vezes. Para melhor entender o trecho original, 

desconsideremos o que vem entre os travessões e acrescentemos o uso do itálico nas 

negações. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

261 

 

Ebenso wie ein Volk die grössten Einbussen, welche Krieg und 

Kriegsbereitschaft mit sich bringen, nicht durch die Unkosten des Krieges, die 

Stauungen im Handel und Wandel erleidet, ebenso nicht durch die 

Unterhaltung der stehenden Heere, sondern dadurch, dass Jahr aus Jahr ein die 

tüchtigsten, kräftigsten, arbeitsamsten Männer in ausserordentlicher Anzahl 

ihren eigentlichen Beschäftigungen und Berufen entzogen werden, um 

Soldaten zu sein: ebenso erleidet ein Volk, welches sich anschickt, grosse 

Politik zu treiben und unter den mächtigsten Staaten sich eine entscheidende 

Stimme zu sichern, seine grössten Einbussen nicht darin, worin man sie 

gewöhnlich findet (MA/HDH, § 481, KAS 2.314-316).  

 

Uma outra tradução possível do trecho acima, sem a subtração das negações, poderia 

ser feita da forma seguinte:  

 

Assim como um povo não sofre as perdas maiores, trazidas pela guerra e pelo 

estado de prontidão, nem com as despesas bélicas, a obstrução dos transportes 

e do comércio ou a manutenção de um exército regular, mas sim com o fato 

de que ano a ano os homens mais capazes, mais vigorosos, mais trabalhadores 

são removidos em número extraordinário de suas ocupações e profissões, para 

se tornarem soldados: de igual modo, um povo que se dispõe a praticar a 

grande política e a garantir uma voz decisiva entre os Estados mais poderosos 

não experimenta suas maiores perdas onde geralmente as encontramos 

(tradução de Paulo César de Souza, modificada) (MA/HDH, § 481, KAS 

2.314-316).  

 

Além de uma subtração da negação, observa-se a substituição do uso dos dois pontos 

por uma virgula, após a palavra “sein:”. Outro ponto problemático da tradução de Evaristo 

encontra-se na seguinte parte final do trecho acolhido: “que agora devora a política”. No 

original, lemos “welche jetzt die Politik verschlingt”, podendo ser mais bem traduzido por: “que 

agora são devorados pela política”. O título do aforismo indica com precisão o seu ponto 

central: “A grande política e suas perdas”. As maiores perdas de um povo não se encontram 

tanto na manutenção de um exército, mas na disposição para “praticar a grande política” e por 

meio dela tentar garantir um lugar decisivo entre os Estados mais poderosos. Ao contrário da 

leitura de Evaristo Morais Filho, exclusivamente orientada pelo momento político que exige a 

reabilitação da obra de Nietzsche, no aforismo não há tanto uma “crítica ao armamentismo” e 

“à guerra”, e sim ao que o pensador chama de a grande política (grosse Politik) que, esta sim, 

ocasionaria perdas. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

262 

No que tange ao texto “O portador”, de 1947, do crítico literário Antonio Candido, a 

recuperação da filosofia de Nietzsche vem na trilha aberta por pensadores franceses que, com 

o final da segunda guerra, começam a resgatar esse pensamento dos escombros10. 

Com uma leitura entusiasta, que transforma o pensador numa ferramenta antidogmática, 

como farão com ênfase os franceses, já nos entreguerras, na trilha de George Bataille, e que 

continua posteriormente na mesma direção, até chegar a nós, com a leitura de Gérard Lebrun, 

Antonio Candido tinha a intenção de contribuir para a desnazificação do filósofo, mesmo que, 

diríamos nós, ao preço de minimizar a sua filosofia11. Caminhemos neste sentido nas linhas que 

se seguem, lembrando que o acesso do autor às obras de Nietzsche, na edição de Karl Schlechta, 

que, embora sem equívocos de monta, também não deixa de apresentar muitos problemas 

(MÜLLER-LAUTER, 1997, pp. 59-62), foi posterior à escrita de “O portador” (cf. nota 1 do 

texto de Candido, acrescentada em 1959). Ou seja, o material utilizado (como o livro Vontade 

de potência, forjado pela irmã do filósofo) é anterior às primeiras tentativas de sistematização 

crítica das obras de Nietzsche. 

Com a retomada necessária, neste momento do mundo, do humanismo, Antonio 

Candido, no início de seu texto, pôde entender que – afastadas as leituras de má fé ou ingênuas 

– a filosofia de Nietzsche poderia servir como portadora de meios para “muitos problemas do 

humanismo contemporâneo”. Não afirma que a filosofia de Nietzsche é humanista, mas que 

pode contribuir numa direção que talvez não fosse a do filósofo12. Sugere, pois, no sentido do 

que Foucault trará posteriormente, que se instrumentalize a filosofia de Nietzsche, encarando-

a como um modo de pensar. “Mesmo rejeitando o conteúdo das ideias, devemos reter e ponderar 

a sua técnica de pensamento, como propedêutica à superação de condições individuais” 

(CANDIDO, 2014, p. 419). “O essencial de uma filosofia é uma certa estrutura”13, poderíamos 

 
10 As motivações pessoais de Antonio Candido para a escrita deste texto, que ele sempre narrava quando 

indagado sobre, ou que trazia simplesmente quando se mencionava o nome de Nietzsche, não nos interessam 

aqui, pois, como veremos na segunda parte deste trabalho, a recepção neste autor não se deu para o 

preenchimento de um carecimento intelectual ou pessoal, mas para se certificar do acerto de posições de um 

ente querido (cf., adiante, nota, 18). Importa-nos sobretudo verificar a “imagem” de Nietzsche, fruto da 

recepção numa época determinada. 
11 Cf. BATAILLE, G. Nietzsche et les fasciste, Acéphale, 1937 e LEBRUN, G. “Por que ler Nietzsche hoje?”. 

In: Passeios ao léu. São Paulo: Brasiliense, p. 198. Não queremos, aqui, evidentemente, dizer que toda a 

interpretação da filosofia de Nietzsche da segunda metade do século XX em diante, de lavra de autores 

franceses, caminha na mesma direção aqui exposta, qual seja, a de minimizar, esvaziando conceitualmente a 

filosofia nietzschiana. Embora esta seja uma das marcas desta tradição de comentários que não deve ser 

relegada a um segundo plano, em particular por conta das consequências que acarreta. 
12 Dentre os escritos da época sobre Nietzsche, Antonio Candido teve contato com a biografia realizada por 

Daniel Halévy. Com isso queremos dizer que certa compreensão geral do pensamento de Nietzsche, malgrado 

as “falhas” por conta da ausência de material, pode se fazer. 
13 Recorremos aqui à conhecida frase de Brehier (BREHIER, É. La philosophie et son passé. Paris: PUF, 

1950, p. 41). 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

263 

dizer, embora esta frase não traga consigo, posta no seu devido contexto, a ideia de uso para 

fins precisos de um pensamento (no caso, a filosofia de Nietzsche). De qualquer forma, Candido 

propõe um esvaziamento conceitual das ideias para ficarmos exclusivamente com as técnicas 

que poderíamos reter do pensamento nietzschiano. Técnicas estas que, como trataremos em 

seguida, limitam-se ao aspecto crítico àquilo que Nietzsche entende por modernidade. Em 

suma, citando Gide, diria a respeito da filosofia nietzschiana que “sua influência (...) importa 

mais do que sua obra” (CANDIDO, 2014, p. 419). 

Antes, no entanto, vale ressaltar, o autor bem pontua o seu alvo: a “superação de 

condições individuais”. É nessa direção que o texto continua exaltando a importância de 

desdogmatizar para se atingir “estados mais completos de humanização”, que, resumidamente, 

viria a partir da ideia de um certo vitalismo nietzschiano, que tiraria o homem de um estado 

letárgico, abrindo possibilidades para a criação de novos estados de vida. Nada muito distante 

da tônica entusiasta da recepção de Nietzsche na França, ao menos no mainstream filosófico14. 

Aqui, há, com força, nesta ideia, a busca de meios para abandonar posições conservadoras e 

reacionárias que tinham dado as cartas, as mais brutais e bestiais possíveis. Arejar o pensamento 

se fazia premente, retirar o indivíduo de engajamentos que o submetem ao grupo, suprimindo 

a sua autonomia, era urgente. O pano de fundo do Terceiro Reich é onipresente. E talvez por 

isso, Candido acompanha de perto uma certa leitura de Nietzsche em que o aspecto libertário 

era a ênfase. 

Se os “valores rotinizados da civilização cristã e burguesa” aparecem como os 

rechaçados pelo filósofo, os valores almejados não parecem efetivar-se numa outra civilização, 

mas surgem, por sua vez, na letra de Candido, como valores que pairam sem pátria, que podem 

ser instrumentalizados. Isso não significa que Candido tenha abandonado seus posicionamentos 

de esquerda. Significa apenas que assim enquadra o pensamento de Nietzsche. Se cabe a Marx 

“transmudar os valores sociais”, a Nietzsche caberia uma “transmutação do ângulo 

psicológico”, afinal, o núcleo de seu empreendimento era a “personalidade”, que visava “lançar 

as bases para uma nova ética”. Desta perspectiva, os pensamentos de Marx e Nietzsche se 

complementariam (CANDIDO, 2014, pp. 419-21). 

Concebendo que conhecimento e vida não se separam, Nietzsche traria “técnicas de 

conhecimento” (o estilo aforismático, por exemplo) e “técnicas libertadoras” (encarnada na 

 
14 Em seu Direito à literatura, Antonio Candido argumenta que, com a literatura, o homem tem um meio para 

exercitar a reflexão, adquirir conhecimentos, refinar as emoções, bem perceber os problemas, construir 

maneiras para bem se relacionar, enfim, o homem tem como se humanizar. A filosofia de Nietzsche parece se 

encaixar neste figurino da literatura, que bem pode contribuir para a humanização do homem. Cf. CANDIDO, 

Antonio. O direito à literatura. In: Vários escritos. Rio de Janeiro: São Paulo: Ouro sobre azul, 1995. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

264 

figura do andarilho, que rejeitaria a segurança que traz a estabilidade social, por exemplo) que 

contribuiriam para a desdogmatização e para ação sem rédeas (CANDIDO, 2014, p. 423).  

Referindo-se ao mundo do pós-guerra, em que a humanização do mundo precisava ser 

reintroduzida, no ver de Candido, Nietzsche nisto poderia contribuir com suas “técnicas”, que 

teriam impacto direto no homem: “Nossa época, ao se abrir a primeira fase da história em que 

será preciso reorganizar o mundo sem apelo ao divino, o que se poderia dizer de melhor para 

instalar o homem na sua pura humanidade? Recuperemos Nietzsche” (CANDIDO, 2014, p. 

425). 

 

 

2 RECEPTOR, TIPOS DE RECEPÇÃO E LINHAS BÁSICAS PARA O TRABALHO 

EM RECEPÇÃO FILOSÓFICA 

 

De forma diversa, nestes dois textos acima abordados, é feita a defesa do pensamento 

nietzschiano. No de Evaristo Morais Filho, a defesa apoia-se na biografia do filósofo para 

explicar seu pensamento e assim revelar seus aspectos contrários à ideologia nazista. No de 

Antonio Candido, a recuperação da filosofia nietzschiana enfatiza a estrutura de pensamento do 

filósofo, asseverando que suas estratégias poderiam contribuir com técnicas para a 

humanização do mundo. Comecemos agora por nos indagar pelo carecimento que suscitou a 

escrita destes textos, tendo por referência certas reflexões de Agnes Heller, em A filosofia 

radical15.  

 
15 Cabe sublinhar, mesmo que en passant, que os estudos de recepção fazem parte dos chamados estudos 

culturais. Tal fato já seria mais do que suficiente para que se tenha certa precaução com esses estudos, pois o 

solo no qual ele originalmente se assenta está minado. Dentro desse registro, esses estudos se apoiam, de um 

lado, naquilo que Stuart Hall denomina de codificação e decodificação (HALL, 1980, pp. 35-74). Polissêmica, 

a codificação, isto é, a linguagem ou as formas simbólicas de um discurso é decodificada por um receptor cujo 

meio cultural, sociopolítico, econômico ou outro não necessariamente coincide com aquele do emissor do 

discurso. O sentido original perde-se e um outro é formado. Nesta mesma direção, encontra-se a tradição 

hermenêutica, notadamente a de Gadamer, que entende que o sentido depende do receptor, que oscila entre o 

texto e suas visões de mundo (GADAMER, 1976). Nesta linha, é possível fazer com que os estudos de 

recepção analisem a maneira pela qual se desenrola um discurso num outro contexto. Estes estudos de 

recepção se afastam, no entanto, da teoria da recepção elaborada por Hans-Robert Jauss, a estética da recepção 

(Rezeptionsästhetik), que preconiza, nos termos acima, a polissemia da codificação, portada por um receptor, 

mas sempre referenciada a um discurso inicial, nunca a uma abertura que, no limite o suprimiria. Jauss aplica 

o método da estética da recepção ao estudo da história da literatura com vista à formulação de uma teoria da 

literatura que se distinga da teoria ligada ao marxismo e da teoria relacionada ao formalismo estrutural. Julga 

que leitores, ouvintes e espectadores desempenham nestas duas teorias literárias um papel muito limitado. 

Distintamente, defende que a qualidade e a categoria de uma obra literária dependem dos critérios de sua 

recepção, “do efeito produzido pela obra e de sua fama junto à posteridade”. O leitor recepcionaria a obra a 

partir de sua expectativa e da de sua época, daquilo que Jauss nomeia de “distância estética” (JAUSS, 1994 

pp. 8-24). No Brasil, houve tentativas de transpor o seu método da estética da recepção para o trabalho de 

 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

265 

No desenvolvimento de seus temas principais, tais como a teoria das necessidades e a 

teoria do cotidiano, Heller trabalha a questão do carecimento de filosofia, sustentando que 

atualmente a sua carência é crescente e cada vez mais profunda. A seu ver, diversas áreas do 

saber deparam-se hoje com questões que poderiam encontrar um porto seguro na filosofia. 

Aqui, a filosofia seria definida como um “sistema de objetivações autônomo”, isto é, como um 

conjunto de conceitos que engloba todas as dimensões da vida, quais sejam, o pensar, o agir e 

o viver, que poderia preencher lacunas de compreensão e sentido, trazer balizas, enfim 

satisfazer qualquer carência, independentemente da área do saber. Esta satisfação 

proporcionada pela filosofia ocorreria sob a forma da recepção (HELLER, 1983, p. 13). 

A recepção de uma filosofia tem assim por objetivo preencher uma carência, uma falta, 

ou seja, uma necessidade precisa de um indivíduo. Essas carências são diversas e estão 

intimamente ligadas ao tipo do receptor, que terá demandas específicas. Um receptor que 

acolherá a seu modo a objetivação proposta por uma determinada filosofia, poderá recepcioná-

la de diversas maneiras: a) como uma aceitação acrítica, que faz da filosofia de outrem (de um 

livro ou da totalidade da obra de um pensador) sua própria filosofia e que agiria no registro dos 

sentimentos; como um ponto de partida para pensar conjuntamente com uma filosofia hodierna 

ao receptor; ou como um elemento para criação de sua própria filosofia. Estas três maneiras de 

recepção, Heller entende ser uma recepção completa, com um viés estético, de entendedor e 

filosófico16 . Aqui o receptor acolhe na integralidade os três traços fundamentais de uma 

filosofia, o pensar, o agir e o viver. A recepção de uma filosofia pode ainda ocorrer sem o 

objetivo de uma apropriação desta para a vivência ou experiência filosófica, mas visando à 

satisfação de uma carência de um objeto de natureza não-filosófica, caso no qual esses três 

traços a que acabamos de nos referir estarão presentes alternadamente. Neste caso, a recepção 

de uma filosofia pode ter como objetivo b) a ação transformadora do mundo; o encontro de uma 

 
pesquisa e ensino de história da filosofia. Para tanto, tratou-se de substituir a categoria da “distância estética” 

pela de “distância conceitual” e/ou filosófica (PAVIANI, 1987, pp. 215-232). É numa direção similar a Hall 

e Gadamer que trabalharemos a recepção do discurso filosófico. A eles irão se sobrepor uma categorização, 

que encontramos em Agnes Heller (cf. HELLER, Agnes. A filosofia radical. Tradução Carlos Nelson 

Coutinho. São Paulo. Editora Brasiliense, 1983). 
16 Detalhando a recepção completa: esta pode ser a do receptor estético, que se apropria da obra filosófica por 

meio de sua forma. Nesse caso, embora predomine o momento da filosofia orientado para o viver, os outros 

dois momentos se encontram conjugados, no sentido de que o receptor estético não busca na filosofia uma 

resposta apenas para os problemas da sua vida, mas sim para os problemas da vida em geral. Já o receptor 

entendedor é aquele que se apropria da filosofia conscientemente, como parte orgânica da cultura humana, 

enquanto receptor da cultura filosófica. Embora predomine em um momento específico da filosofia, o do 

pensar, o receptor entendedor interpreta os sistemas filosóficos como algo inteiro. O receptor filosófico é 

aquele que se apropria filosoficamente da filosofia. Neste caso, os três momentos da filosofia encontram-se 

integrados: o receptor filosófico recebe a filosofia como uma forma prática de vida (HELLER, 1983, pp. 13-

50).  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

266 

resposta para questões de sua própria vida, preenchendo carecimentos que o mundo nos lega; e 

a maneira de guiar o conhecimento. Em relação a este último aspecto, os pesquisadores da 

ciência natural recorrem e apropriam-se da filosofia para balizar o impacto social de seus 

trabalhos, guiando o conhecimento; os pesquisadores das ciências da sociedade, por sua vez, 

para além da referida baliza, recorrem à filosofia para a avalição de suas teorias. Estas maneiras 

de recepção, Heller as considera incompleta, subdividindo-as em política, iluminadora e guia 

do conhecimento/avaliativo-cognoscitiva17. 

Estes modos de recepção de uma filosofia não impedem a existência de outros. Dividem, 

no entanto, a recepção que se restringe ao universo filosófico (no caso, da completa) e a que 

pode se encontrar em qualquer outro setor da atividade humana (no caso, da 

incompleta/parcial). Ao estudioso caberia identificar o tipo de recepção que ocorre de um 

pensamento no seu objeto de investigação, de maneira que possa fornecer uma interpretação 

que esclareça a importância de uma filosofia determinada na construção de um outro saber, 

assim como o estatuto dessa apropriação (lógico, epistemológico, axiológico, político etc.).   

No caso dos nossos dois autores, Evaristo de Morais e Antonio Candido, essa satisfação 

de carência referiu-se, no primeiro autor, a uma recepção incompleta/parcial, preocupada em 

recuperar a obra de Nietzsche da apropriação política da extrema-direita para realocá-la e 

direcioná-la em proveito de uma realidade social que rumava na direção do estabelecimento de 

uma sociedade democrática. Assim, a filosofia de Nietzsche pôde ser apropriada como 

ideologia de ação política, assimilada parcialmente. E, no segundo, a satisfação de carência 

referiu-se também a uma recepção incompleta/parcial, na qual a filosofia de Nietzsche 

possibilitaria técnicas de conhecimento e técnicas libertadoras capazes de contribuir para a 

desdogmatização em proveito do livre pensamento e da ação livre18. 

Essas carências satisfeitas bem podem agora caracterizar o tipo de recepção nos textos 

de cada um de nossos autores. A recepção de Nietzsche realizada por Evaristo de Morais pode 

 
17 Detalhando a recepção parcial: esta pode ser política, no sentido da atividade dirigida para a transformação 

ou reforma da realidade social, compreendendo o momento do como agir. Assim, a filosofia pode ser 

apropriada como ideologia de ação política, assimilada parcialmente. Já a recepção iluminadora ocorre quando 

o receptor separa o momento do como viver dos outros dois, isto é, do pensar e do agir. Nesse caso, a filosofia 

é apenas um meio para dar sentido à vida do receptor ou para iluminar o sentido da sua vida. Por fim, a 

recepção avaliativo-cognoscitiva compreende o momento do como pensar. Ao contrário da recepção política, 

que guia o agir, e da iluminadora, voltada para o como viver, trata-se de uma recepção orientadora do 

conhecimento. Ela oferece ao cientista a possibilidade de apropriar-se da filosofia para fundamentar sua teoria 

científica e aplica princípios epistemológicos e valores-guia da filosofia para a fundamentação de pesquisas 

científicas (HELLER, 1983, pp. 13-50). 
18 Os intentos pessoais do autor, quais sejam, se certificar de que o pai não tinha em alta conta um pensador 

maldito, não é uma carência a ser preenchida, mas apenas um meio de não se decepcionar com um ente querido 

que, porventura teria se equivocado em ter a filosofia de Nietzsche em alta conta. À parte a intenção, o que 

importa é que o texto produzido se coloca como um trabalho no registro da recepção. 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

267 

ser compreendida como um tipo de recepção ideológico-política. Já a recepção de Nietzsche 

realizada por Antonio Candido pode ser compreendida como um tipo de recepção avaliativo-

cognoscitiva, com objetivos de fundo de ordem política. De maneira diversa, os autores 

evidenciam o impacto e o alargamento contínuo da filosofia de Nietzsche na cena cultural e 

política brasileira do pós-Guerra. Eles exploram um debate específico, no qual a cultura 

brasileira medita acerca do legado dos escritos do filósofo. Embora com abordagem diversa, 

cada autor concentra-se em afastar e reabilitar a obra de Nietzsche das apropriações da extrema-

direita, então predominantes. Dessa forma, como bem puderam ser exemplificados nos seus 

textos que analisamos, essa satisfação que preenche uma lacuna perfaz um objeto, na verdade 

dois, de natureza não filosófica, que se via carente de um ou vários elementos para se objetivar. 

Cabe apontarmos, contudo, para um caso em que não poderíamos descrever como sendo 

de recepção filosófica, qual seja, aquele do profissional da filosofia, do especialista, no qual 

não há o intento de suprimir uma carência. Uma “recepção” desinteressada, que visaria 

unicamente a analisar um objeto, com vistas a compreendê-lo ou apreendê-lo sem o intento de 

utilizá-lo para o preenchimento de uma lacuna, não importando de qual ordem, não seria uma 

recepção. E isto independentemente do receptor se localizar ou não no universo da filosofia. Se 

tida como “material científico”, como ocorre comumente nos departamentos de filosofia que se 

limitam aos comentários e interpretações de texto, ou como uma ciência qualquer que aporta 

novos saberes a uma outra área do conhecimento, uma filosofia terá um outro destino 

necessariamente, diverso do da recepção filosófica19. 

Os textos de Evaristo Morais Filho e Antonio Candido, embora sejam de lavra de 

acadêmicos, apostam em certa liberalidade com o trato das ideias, no anacronismo conceitual 

etc., que é, aliás, a marca da recepção filosófica. Não queremos dizer que não há rigor nestes 

trabalhos, mas apenas que, a ênfase político-ideológica e a avaliativa-cognoscitiva, 

respectivamente, bem mostram que o figurino deles não é de natureza estritamente acadêmica, 

um mero comentário ou interpretação de texto, que seguiriam métodos precisos para a 

 
19 Partindo de uma concepção precisa e radical de filosofia enquanto sistema de objetivações autônomo, capaz 

de abranger um conjunto de conceitos que engloba todas as dimensões da vida, o pensar, o agir e o viver, 

Agnes Heller permite a devida circunscrição de uma recepção filosófica, separando o trabalho filosófico do 

trabalho profissional. Essa separação se faz necessária, visto que a seu ver, “a tarefa da filosofia tornou-se 

mais difícil por causa do seu enquadramento na divisão científico-social do trabalho. A atitude filosófica – o 

thaumazein – é intolerável para a ‘profissão’. Todo pequeno empregado do setor se faz passar por filósofo, 

enquanto esconde o seu não-saber por trás de uma floresta de notas”. A abordagem do profissional não decorre 

de carecimento de filosofia, nem visa à função da filosofia enquanto objetivação de problemas radicais; 

tampouco ela mantém, antes separa, a conexão entre filosofia como atitude e sistema filosófico; ela não 

decorre da experiência do maravilhamento (thaumazein), ponto de partida da filosofia. Perde de vista a 

unidade inseparável entre o sistema e a atitude filosófica, que se mostra evidente e inseparável no modo de 

vida (HELLER, 1983, p. 34).  



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

268 

realização de uma boa dissertação. Queremos apenas apontar que essa liberalidade e esse 

anacronismo são intrínsecos à recepção, não cabendo ao estudioso esperar que o receptor tenha 

tido contato com toda a obra do filósofo, que tenha trabalhado com os originais, com as 

melhores edições ou traduções, que tenha, até mesmo, em certos casos, trabalhado com os textos 

do próprio filósofo (há casos em que o contato se dá em segunda mão), que contextualize o 

filósofo na obra e no tempo etc. Tais exigências são descabidas, pois o receptor, ao se apropriar 

de um filósofo, ele está pragmaticamente servindo-se de um pensamento para preencher uma 

carência. No caso de nossos autores, as carências supridas objetivavam esvaziar as ideias do 

campo da direita e trazer elementos para contribuir com a humanização do homem. Afinal, a 

outra recepção por eles combatida era a do filósofo Nietzsche apropriado pela extrema-direita, 

muito graças a uma convergência objetiva. Isto dito, é evidente que cabe a cada autor a 

responsabilidade e o devido discernimento ético impressos às suas apropriações. 

Ao estudioso da recepção, no entanto, cabe, a nosso ver, atentar para alguns passos, de 

modo que possa realizar corretamente um trabalho que será, necessariamente, de cunho 

profissional-acadêmico. Cabe a ele bem identificar o receptor e as suas carências e/ou os seus 

interesses, de modo a poder caracterizar, no curso do trabalho, o tipo de recepção (que não se 

limita à lista que expusemos seguindo Heller); conhecer o material filosófico com o qual o 

receptor trabalhou; e ter conhecimento do contexto histórico (injunções sociais, políticas, 

econômicas, culturais) e dos interlocutores do receptor, para bem avaliar o impacto na 

sociedade, em termos não apenas culturais, mas também políticos e econômicos, num 

determinado país. 

 

 

3 À GUISA DE CONCLUSÃO: O OBJETIVO PRINCIPAL DO ESTUDO DA 

RECEPÇÃO FILOSÓFICA 

 

Como é possível observar, não realizamos em relação aos textos de Evaristo Morais 

Filho e Antonio Candido parte do que preconizamos linhas acima, em particular uma 

investigação do impacto que estes trabalhos tiveram nos seus meios ou em outros (social, 

cultural, político, etc.). Consideramos essencial esta última etapa do trabalho de recepção, pois 

o estudo dela, no caso, a filosófica, importa sobretudo se analisarmos as transformações 

promovidas num determinado país pela presença de tais pensamentos. Se este circuito amplo 

(cultural, social, político, etc.) estiver ausente, o estudo fica deficitário, inacabado, pois o 

trabalho da recepção filosófica deve contribuir sobretudo para trazer à luz o percurso 



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

269 

intelectual das ideias que circulam num determinado país, revelando a maneira pela qual 

pensamentos estranhos a uma determinada cultura nela interferem. Em outras palavras, um dos 

objetivos fundamentais do estudo da recepção filosófica consiste em identificar a maneira pela 

qual ocorre a construção de uma cultura a partir de um amálgama de elementos destoantes, que 

poderão ser transformados em seu sentido e em sua significação, num processo de criação de 

um outro objeto. 

Dessa forma, em nosso caso particular, isto é, o da cultura brasileira, evitaríamos perder 

de vista a maneira pela qual as ideias filosóficas chegaram e continuam a chegar até nós, que 

efeitos provocaram e ainda provocam, que resultados produziram e estão ainda a produzir. Este 

objetivo não é trabalho fácil de alcançar, visto que preencher essa lacuna, como bem esclarece 

uma das pesquisadoras que trabalha nesse campo de pesquisa entre nós, é algo problemático, 

uma vez que não é trabalho simples “mostrar onde, como e quando ocorre, o que faz com que 

se efetive e que efeitos dela [no caso, da filosofia de Nietzsche] derivam”20. 

  

 
20 Scarlett. Marton, “Nietzsche e a cena brasileira”, p. 254. Os estudos de recepção realizados por Scarlett 

Marton estão voltados para a recepção acadêmica de Nietzsche na cena internacional, na França, na Itália, na 

Alemanha e na América do Sul. Neles, ela conjuga bem o rigor genético-conceitual no trato com os textos do 

filósofo e a análise da cultura na qual foram escritos e recebidos. Já os estudos de recepção de Nietzsche no 

Brasil, estes vêm sendo desenvolvidos pelo CENBRA. Alguns resultados constam na revista Cadernos 

Nietzsche, em seção dedicada aos estudos históricos de recepção da filosofia de Nietzsche no Brasil.   



 

 

ELEUTHERÍA – Revista do Curso de Filosofia 

Volume 06, Número 10, Ano 2021 

270 

REFERENCES 

 

 

BATAILLE, G. Nietzsche et les fasciste, Acéphale, 1937.  

CANDIDO, Antonio. O portador. In: NIETZSCHE, F. Obras incompletas. São Paulo: Editora 

34, 2014, pp. 419-425 (posfácio). 

CANDIDO, Antonio. O direito à literatura. In: CANDIDO, Antonio. Vários escritos. Rio de 

Janeiro: São Paulo: Ouro sobre azul, 1995. 

FILHO, Evaristo Morais de. “O Centenário de Nietzsche e o Nazismo”. In: Diário de Notícias. 

Rio de Janeiro. 1945. 

GADAMER, Hans-Georg. Philosophical Hermeneutics. Berkeley: University of California 

Press, 1976. 

JAUSS, Hans Robert. A história da literatura como provocação à teoria literária. São Paulo: 

Ed. Ática, 1994. 

HALL, Stuart. Encoding/Decoding. In: HOBSON, D.; HALL, S.; LOWE, A.; WILLIS, P. 

Culture, Media, Language: working papers in cultural studies. London: Hutchinson, pp. 35-74, 

1980. 

HALÉVY, Daniel. La vie de Frédéric Nietzsche. Paris: Calmann-Lévy éditeur, 1909. 

HELLER, Agnes. A filosofia radical. Tradução Carlos Nelson Coutinho. São Paulo: Editora 

Brasiliense, 1983. 

LEBRUN, Gerard. Por que ler Nietzsche, hoje? In: LEBRUN, Gerard. Passeios ao léu. Trad. 

Renato Janine Ribeiro. São Paulo: Brasiliense, 1983.  

LINHARES, Temístocles. As injustiças contra Nietzsche. In: Diário Carioca. Rio de Janeiro, 

10/12/1944. 

MARTON, S. Nietzsche e a cena brasileira. In: MARTON, S. Extravagâncias. Ensaios sobre 

a filosofia de Nietzsche. São Paulo: Discurso Editorial/Ed. da Unijuí, pp. 253-260, 2001. 

MARTON, S. Nietzsche in Brasilien. Nietzsche-Studien. Berlim: Walter de Gruyter, v. 29, pp. 

369-376, 2000. 

MONIZ, Edmundo. Nietzsche. In: Diário Carioca, edição 293 (1), Rio de Janeiro, 17/05/1941. 

MONTINARI, M. Interpretações nazistas. Trad. Dion Davi Macedo. Cadernos Nietzsche, 7, 

1999, p. 55-77. 

MÜLLER-LAUTER, W. A doutrina da vontade de poder em Nietzsche. São Paulo: 

Annablume, 1997. 

NIETZSCHE, F. Werke. Kritische Studienausgabe (KSA). Berlim/New York: Walter de 

Gruyter & Co., 1999, 15v. 

NIETZSCHE, F. Humano, demasiado humano: um livro para espíritos livres. Trad. Paulo 

César de Souza. São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

PAVIANI, Jayme. A recepção na história da filosofia. Conjuntura, Caxias do Sul, 1(1): 215-

232, 1987. 


