
 

49 

 

SOBRE A IDEOLOGIA E SEUS LIMITES: DEBATES E DEFINIÇÕES 

ALTHUSSERIANAS 

 
Gabriel Jacobina Marques 

Mestrando no Programa de Pós-graduação em Filosofia da Universidade Federal do Rio de Janeiro 

E-mail: g.jacobinamarques@gmail.com 

Orcid: https://orcid.org/0009-0003-6638-9530 

 

 

RESUMO 

 
Este artigo examina os limites do conceito de ideologia de Althusser por meio de uma análise 

dos contextos específicos em que o pensamento althusseriano pode ser aplicado, 

explicitamente ou não. Em diálogo, como Althusser fez, com Lacan, Marx e a economia 

política inglesa, ao mesmo tempo em que retomamos as contribuições posteriores de Fanon, 

procuramos reabrir esse debate, tentando dar-lhe um escopo universal que esteja enraizado em 

realidades econômicas e sociais historicamente determinadas. 

 

PALAVRAS-CHAVE: ideologia. Althusser. Materialismo dialético. 

 

 

ABSTRACT 

 
This article deals with the limits of the concept of ideology in Althusser’s thought through an 

analysis of the specific contexts in which this reflection can be explicitly or implicitly applied. 

Dialoguing, as Althusser did, with Lacan, Marx and British political economy, as well as re- 

evaluating Fanon’s later contributions, we seek to take up this debate and give it a universal 

importance which, however, is based on historically determined economic and social realities. 

 

KEYWORD: ideology. Althusser. Historical materialism. 

mailto:g.jacobinamarques@gmail.com
https://orcid/


 

50 

 

 

 

 

O interesse do comerciante é sempre ampliar o 

mercado e restringir a concorrência […] Qualquer 

proposta de uma nova lei ou regulamentação 

comercial que venha dessa classe de pessoas deve 

ser sempre recebida com a maior desconfiança […] 

Essa proposta vem de uma classe de pessoas cujo 

interesse nunca pode ser exatamente o mesmo que o 

interesse da sociedade, que tem, em geral, interesse 

em enganar o público e até mesmo o sobrecarregar, 

e que, consequentemente, já fez as duas coisas em 

muitas ocasiões. 

 

Adam Smith, A Riqueza das Nações 

 

 

Ideologia é uma daquelas palavras cujo significado ninguém consegue 

especificar, mas que todos usam com uma performatividade mais ou menos bem ajustada. É 

óbvio, por exemplo, que ninguém poderia defender a natureza ideológica de ter azul ou 

verde como cor favorita. Por outro lado, quando a questão da verdade entra em cena, a 

ideologia de repente se torna um conceito exclusivo, o que significa que os atores a utilizam 

para falar sobre a perspectiva do outro e explicitar sua suposta falsidade. Tomemos como 

exemplo a atual guerra na Ucrânia. Aqueles que veem a ação militar da Rússia como uma 

loucura injustificável e aqueles que a veem como um ato defensivo legítimo acusam-se 

mutuamente de proferir retórica ideológica, ou seja, veem a posição antagônica do outro 

como uma expressão de seus interesses em vez de uma busca de conhecimento. Entretanto, 

a palavra também pode assumir outro significado, o de simplesmente significar um grupo de 

crenças informadas por um discurso político, ético ou moral. Nesse caso, estamos falando 

menos sobre um discurso ideológico e mais sobre as diferentes ideologias às quais aderimos 

ou às quais nos opomos. Ao comparar os dois significados que a palavra ideologia abrange 

em nosso discurso comum, é possível identificar pelo menos duas pressuposições 

onipresentes: em primeiro lugar, a ideologia difere do conhecimento ou da ciência, seja 



 

51 

 

porque é uma ilusão, uma operação de falsificação da realidade, seja porque abrange um 

campo axiomático de declarações valorativas. Consequentemente, como a ideologia é 

entendida como algo fora do campo do conhecimento, a identificação no discurso público de 

traços ideológicos está sempre associada ao interesse de um grupo ou de um indivíduo em 

afirmar suas opiniões pessoais, tentando 51entilian-las como conhecimento, como verdade. 

Independentemente de sua equivocidade, a ideologia é sempre diferente da 

ciência/conhecimento, e sempre um veículo por meio do qual um grupo ou um indivíduo 

apresenta seus interesses ou opiniões como sendo os da coletividade. Mas então voltemos à 

situação atual: com a invasão da Ucrânia pelo exército russo, a palavra ideologia parece 

incorporar suas forças mais expressivas, dando-nos a oportunidade de refletir sobre a 

natureza de sua persistência em nosso vocabulário. De fato, todos nós temos opiniões e 

preferências, mas uma vez que a vida social só pode ser regulada por verdades socialmente 

compartilhadas, o verdadeiro significado da palavra ideologia em nosso discurso revela uma 

contradição essencial. Uma vez que nossos critérios para estabelecer uma verdade 

socialmente compartilhada podem ser questionados, ficamos com duas opções: ou tudo é 

ideologia, uma concepção que nos leva a um relativismo niilista cujas consequências 

políticas são claramente visíveis hoje, ou a ideologia nada mais é do que uma forma 

extremamente ambígua de designar o falso e, nesse caso, designa nada mais do que a 

imposição de uma perspectiva sobre outra, um dogmatismo. Em ambos os casos, vemos que 

a palavra ideologia está completamente esvaziada de significado. Não é de surpreender que 

Adam Smith tenha sido capaz de descrever ipsis litteris o que chamaríamos de operação 

ideológica sem nenhuma necessidade da palavra. Mas, então, devemos simplesmente 

identificar a palavra ideologia como um fóssil da linguagem? O conceito é útil? Ele tem um 

propósito próprio? Claramente, essas perguntas só podem ser feitas com base nas duas 

observações anteriores, ou seja, que a crítica do conceito de ideologia é uma reflexão sobre a 

relação entre verdade e poder. 

A ideologia ocupa um lugar bastante célebre na obra de Louis Althusser. 

Althusser tentou explicar a ambiguidade da palavra refletindo sobre seu significado 

psicológico, ou seja, a maneira pela qual os indivíduos recebem e aderem às ideias, seu 

significado sociológico, no qual a ideologia está diretamente relacionada à legitimidade e à 

reprodução do poder, e seu significado filosófico, no qual a ideologia se torna um campo de 

reflexão sobre a verdade e a falsidade. No entanto, é precisamente na obra de Althusser que 

a ideologia corre o maior risco de entrar em colapso diante de uma aporia que a tornaria 

inútil como  conceito. Embora Althusser tenha  definido  a ideologia  como  “uma 



 

52 

 

representação da relação imaginária dos indivíduos com suas condições reais de existência” 

(Althusser, 1976, p.114), definição sublinhada por uma reflexão sobre a verdade, o autor 

também tratou extensivamente em seus escritos do que ele chamou de “materialidade da 

ideologia” (Althusser, 1976, p.118), nos quais defende uma relação entre as ideias e sua 

eficácia que é imanente à sua existência como práticas determinadas que constituem o que 

ele chama de aparelho. Essas duas teses principais2 (imaginário e materialidade) 

apresentadas por Althusser ajudam a esclarecer a ambiguidade subjacente a esse conceito. 

Ao mesmo tempo em que a ideologia deve ser entendida como imaginária, uma vez que é 

diferente do conhecimento e da razão, a recusa de um critério transcendente de verdade, seja 

ele idealista ou positivista, traz à tona o problema do critério do critério e, portanto, ad 

infinitum, o que obriga Althusser a reconhecer a materialidade da ideologia não como falsa 

consciência, ou uma mentira decorrente de uma trama maligna, mas como um elemento 

constitutivo da subjetividade como tal e, portanto, não histórico ou topológico. Mas será que 

a ideologia tem um limite quando reconhecemos sua materialidade com base em uma 

relação imanente entre a prática coletiva e a constituição do sujeito? 

No cerne do pensamento de Althusser sobre ideologia está a aporia de 

nossa introdução: ou a ideologia não tem exterior, caso em que é um conceito sem objeto, 

ou não tem interior, caso em que se torna simplesmente uma forma confusa de designar o 

falso. Portanto, desenvolveremos em etapas as três dimensões psicológica, sociológica e 

filosófica do conceito de ideologia em Althusser, a fim de argumentar, com base na riqueza 

de considerações tecidas pelo autor ao longo de sua biografia intelectual, que o conceito de 

ideologia, na filosofia política, pode ter um significado muito preciso se o considerarmos 

não como uma coisa, uma entidade, mas como um processo constitutivo da subjetividade. 

Althusser, em seus Elementos de autocrítica, admite ”ter deixado de lado a 

diferença entre as regiões da ideologia e as tendências antagônicas de classe que as 

atravessam, as dividem, as agrupam e as confrontam. A ausência de contradição teve um 

efeito: a luta de classes não foi mencionada na ideologia.” (Althusser, 1975, p.55). 

Consequentemente, para produzir uma crítica do conceito de ideologia, parece essencial 

traçar as principais linhas de raciocínio dentro da obra de Althusser para identificar as 

premissas que nos permitirão avaliar sua relevância em cada uma de suas dimensões e 

resolver a aporia a que esse conceito conduz, uma vez conformado a uma concepção não 

transcendente da verdade. 

 

2 Consultar Ideologia e aparelhos ideológicos de estado. 



 

53 

 

 

A concepção materialista do sujeito: um diálogo com Jacques Lacan 

 

Althusser considera que a característica distintiva da ideologia é que ela 

interpela os indivíduos como sujeitos (Althusser, 1976, p.122), ou seja, todas as concepções 

que ligam a vida dos indivíduos ao que pode ser chamado de ideias caem na categoria do 

sujeito, e na literatura sobre ideologia, seja ela determinista ou autonomista, é a noção do 

sujeito que é central para estabelecer a condição de possibilidade da ideologia. Como, de 

acordo com Althusser, a ideologia não é simplesmente um grupo de crenças, mas o que faz 

com que sujeitos concretos constituam suas práticas materiais dentro de aparelhos 

institucionais, ela é entendida não como algo que o sujeito aceita ou recusa, adere ou critica. 

É precisamente porque a subjetividade, ou seja, a experiência de um “si mesmo” como a 

causa primária de nossas ações (práticas materiais), aparece para nós como uma evidência 

incontestável que Althusser argumenta que “É uma e a mesma coisa que a existência da 

ideologia e a interpelação de indivíduos como sujeitos.” (Althusser, 1976, p.126). Que todos 

os fenômenos da linguagem que têm o eu ou o mim como sujeito devem dizer respeito a 

quem eu sou: é precisamente esse reconhecimento, segundo o qual o ser do eu se funde com 

o momento em que eu o enuncio, que constitui para Althusser a interpelação em sujeito. 

Também é relevante observar que o meio pelo qual essa topologia é dada em Althusser 

também é compreendido em dois momentos, mas com as mesmas consequências: práticas 

materiais dentro de aparelhos e a linguagem. Somente a compreensão do campo em que 

Althusser, juntamente com Lacan, pensará a emergência do fenômeno subjetivo nos permite 

acompanhá-lo em sua identificação entre a ideologia e o inconsciente psicanalítico. O 

“paralelismo” de Althusser, a única posição possível para uma filosofia materialista, foi 

muito claramente expresso pelo linguista Émile Benveniste quando, em seus Problèmes de 

linguistique générale, ele escreveu: “É na e pela linguagem que o homem se constitui como 

sujeito; porque só a linguagem funda de fato, em sua realidade que é a do ser, o conceito de 

ego” (Benveniste, 1966, p. 259). Algumas décadas antes de Benveniste, o linguista soviético 

Bakhtin, ao criticar os métodos idealista e psicologista de análise do fenômeno ideológico, 

defendeu, por sua vez, uma abordagem ainda mais radical, excluindo totalmente a psicologia 

e o estudo da consciência, no sentido kantiano do termo, para dar conta do estudo da 

ideologia e da psicologia objetiva, reduzindo-a, em última análise, a uma seção da 

sociologia. De qualquer forma, o limiar epistêmico compartilhado permanece 

profundamente marcado pelo seguinte entendimento: 



 

54 

 

 

A única maneira possível de fazer com que o método sociológico marxista 

dê conta de toda a profundidade e sutileza das estruturas ideológicas 

“imanentes” é operar a partir da base da filosofia da linguagem como a 

filosofia dos signos ideológicos. (Bakhtin, 1973, p.15). 

 

Deve-se notar que Althusser parte de uma premissa bastante precisa para 

estabelecer seu diálogo com a psicanálise freudiana e sua interpretação lacaniana. Uma vez 

que é somente na linguagem que podemos atestar com o Marx de A Ideologia Alemã a 

coincidência (Marx, 1983, p.306) entre o ser e a produção dos homens que, de fato, “Não é 

a consciência que determina a vida, é a vida que determina a consciência.” (Marx, 1983, 

p.308). 

A influência de Jacques Lacan é sentida precisamente na medida em que 

Althusser aplica à materialidade das práticas sociais a mesma diferença que Lacan produziu 

no cogito cartesiano: o eu que pensa não é o mesmo eu que é. O eu que pensa reconhece o 

ser na experiência, mas precisamente no momento em que essa operação ocorre, esse 

mesmo eu, para cumprir essa função, deve se transformar não no sujeito do conhecimento, 

mas em seu primeiro objeto, o primeiro reconhecimento do ser consigo mesmo. “É outra 

coisa – um objeto particular dentro da experiência do sujeito. Literalmente, o eu é um objeto 

- um objeto que cumpre uma certa função que chamamos aqui de função imaginária.” 

(Lacan, 1978, p.67) escreve Lacan, e ele vai além, mostrando como a função imaginária 

estrutura tanto a relação do sujeito com a linguagem quanto com as práticas materiais. O 

autor insiste: “Peço-lhes que considerem – […] que a consciência ocorre toda vez que – […] 

uma superfície é dada de tal forma que pode produzir o que chamamos de imagem. Essa é 

uma definição materialista.” (Lacan, 1978, p.63). Tanto para Lacan, quanto para Althusser, 

essa cadeia de significação leva a uma reflexão sobre a figura do outro. Sendo o outro para o 

sujeito o que o eu que é é para o eu que pensa, em outras palavras, a confirmação de sua 

continuidade, o laço se fecha no sistema lacaniano com a clássica afirmação: “o inconsciente 

é o discurso do Outro” (Lacan, 1976, p. 284). Podemos também pensar na crítica de 

Wittgenstein à linguagem privada, um argumento que contribui para a conclusão de Lacan 

de que é com o surgimento da linguagem, ou seja, com a intersubjetividade e seu jogo 

espectral, que a dimensão da verdade emerge . 3 

 

 

 

3 Além disso, para Lacan, a psicose é precisamente uma prática não intersubjetiva da linguagem, ou seja, sem 

falta, sem verdade, totalmente “privada”. 



 

55 

 

Em seus Écrits (1966), Lacan, em certo momento, elogia o que ele vê 

como o apogeu do pensamento de Freud e o objetivo da psicanálise, apoteoticamente 

resumido na seguinte expressão: “Wo es war, soll Ich werden. Lá onde isso era, eu devo 

devir” (Lacan, 1966, p.284). Para Lacan, o sujeito é explicitamente tratado como um efeito 

da ordem simbólica, e ele vê isso como a grande descoberta de Freud. O que precisamos 

saber é que, por meio da teorização de Lacan do objeto da ciência inaugurada por Freud, ou 

seja, o inconsciente, Althusser vai estruturar algo como uma antropologia política marxista, 

daí a noção de uma concepção materialista do sujeito. Para Althusser, a descoberta de Lacan 

teria demonstrado que 

 
a passagem da existência (em última análise, puramente) biológica para a 

existência humana (o filho do homem) […] ocorre sob a Lei da Ordem que 

chamarei de Lei da Cultura, e que essa Lei da Ordem se funde em sua 

essência formal com a ordem da linguagem. (Althusser, 1976, p.30). 

 

 

O advento do ego, então, de acordo com Lacan, não é a causa primária da 

linguagem, daí sua definição de inconsciente: “O inconsciente é a parte do discurso concreto 

como transindividual, que falta à disposição do sujeito para restabelecer a continuidade de 

seu discurso consciente” (Lacan, 1966, p.136). Em outras palavras, é na linguagem que o 

inconsciente determina a consciência e a ideologia determina o sujeito. 

 

A reprodução da dominação: o exemplo de Franz Fanon 

 

Tendo destacado os princípios teóricos de uma concepção materialista do 

sujeito no diálogo Althusser – Lacan, precisamos agora demonstrar concretamente como 

essa teoria opera no particular/concreto. Diferentemente do que Pierre Macherey 

argumentou em seu artigo Figures of interpellation (2012), no qual o filósofo atesta uma 

diferença essencial entre as concepções de Althusser e Fanon sobre o fenômeno da 

subjetivação, vamos argumentar que essas duas visões são, na verdade, complementares. 

Vimos que o sujeito (base de nossa experiência historicamente determinada e cuja 

genealogia traça um longo debate com as contradições da experiência subjetiva dentro de 

uma epistemologia racionalista) é a condição sine qua non para a existência da ideologia. 

Também é imperativo reafirmar que a crítica materialista do cogito cartesiano empreendida 

por Althusser e Lacan se baseia no meio da linguagem para estabelecer os parâmetros da 

coincidência entre a existência material e o ser dos indivíduos interpelados como sujeitos. 



 

56 

 

Mas, obviamente, é somente na medida em que podemos analisar e identificar processos de 

dominação dentro desse aparato conceitual que a operacionalidade dessa abordagem se 

torna legítima para nossa análise. Sempre correndo o risco de se tornar vazia por fora, a 

dominação é o terceiro termo que vem proporcionar uma fenomenologia histórica à 

ideologia, ou aos movimentos do ser concebido como linguagem, ou seja, sua objetivação. 

Para tomar um estudo de caso específico, cuja riqueza estabelece uma 

relação crítica altamente fértil com a teoria lacaniana-althusseriana do sujeito, podemos nos 

deter na relação entre os movimentos da subjetividade e a dominação na ordem social, 

começando com a obra seminal de Frantz Fanon, Peau noires, masques blancs (Pele negra, 

máscaras brancas), de 1952. Sem querer nos aprofundar muito na contribuição total da 

obra, nossa principal preocupação nesta pesquisa é entender como a “tradução” da ordem 

reprodutiva das relações de produção, ou seja, a dominação, na fenomenologia linguística 

do sujeito é exemplificada por Fanon na condição de um indivíduo racializado. 

Dizer que o indivíduo é determinado por seu contexto não explica por que 

ou como coincidimos com nossas práticas materiais. Quando Fanon discute a negrofobia, 

ele extrai da pesquisa psicossocial não apenas as diferentes dimensões desse fenômeno, ou 

seja, a racialização vivida pelo negro africano, pelo mestiço etc., mas, acima de tudo, o 

intelectual martinicano é capaz de extrair da teoria psicanalítica do sujeito, ou seja, de uma 

crítica da ideologia, o movimento de dominação e de suas qualidades reprodutivas. Fanon 

parece expressar de forma muito explícita a relação entre a teoria lacaniana do sujeito e seu 

método crítico quando afirma que todas as formas de dominação se igualam. O autor 

afirma: “Todas as formas de exploração são idênticas porque todas elas se aplicam ao 

mesmo ‘objeto’: o homem” (Fanon, 2008, p.87). Como vimos, inerente à formação da 

subjetividade está essa sutura, como diz Lacan, por meio da qual o indivíduo se objetiva, a 

função imaginária, a fim de obter o reconhecimento do “seu” ser. Entretanto, esse 

procedimento, para pensar com Althusser, não é um sistema idealista do sujeito abstrato, 

mas uma dinâmica que opera continuamente na vida social e da qual dependem a 

organização e a reprodução. No objeto de Frantz Fanon, a reificação do sujeito racializado é 

um problema apenas na medida em que o sujeito no qual o indivíduo racializado é 

interpelado, o processo ideológico por excelência, não desempenha de fato o mesmo papel 

que o sujeito histórico ou o inconsciente que determina seu lugar nas práticas materiais da 

reprodução da vida social. É na reprodução dessa contradição, por meio da qual o indivíduo 

é interpelado como sujeito por um discurso do qual ele é pura e simplesmente o objeto, que 

ele age e pensa de modo a legitimar as práticas que reproduzem essa contradição. Não 



 

57 

 

parece totalmente incoerente ecoar a magnum opus de Simone de Beauvoir, Le deuxième 

sexe, para encontrar nela o mesmo trabalho de determinação destinado a identificar em que 

sentido, em que contexto, a reificação do sujeito não é mais apenas uma abstração, mas 

também se torna a morada da dominação. A ordem simbólica que o indivíduo interpelado 

como sujeito habita não tem dentro de si o sujeito do discurso. 

Fanon usa o termo inconsciente coletivo para explicar a historicidade do 

conteúdo ideológico que determina os indivíduos como sujeitos e também para estabelecer o 

tipo de subjetivação que permitirá a reificação, que caracteriza a dominação. Essa 

“imposição cultural irrefletida” (Fanon, 2008, p.87) é, portanto, o campo no qual os 

elementos de uma crítica da ideologia devem se concentrar, segundo o autor. Por que Fanon 

afirma que o preto é branco? Muito além de uma simples provocação com o objetivo de 

demonstrar que os negros são influenciados pela “cultura branca” que os domina, o autor 

expõe aqui, com muita seriedade, a coincidência linguística que produz as condições 

individuais para a reprodução das relações de dominação. O autor afirma: 

 
Sem falar em catarse coletiva, seria fácil demonstrar que o negro aceita 

sem pensar que é o portador do pecado original. Para esse papel, o homem 

branco escolhe o homem negro, e o homem negro, que é branco, também 

escolhe o homem negro (Fanon, 2008, p.162). 

 

Fanon parece deixar bem claro que a dominação e a exploração só são 

possíveis porque a experiência subjetiva não é ontogenética. Quem é esse homem negro, 

que é branco e que entra em uma relação sujeito-objeto com o homem negro, entendido 

então como outro? “Depois de ser escravizado pelo homem branco, ele escraviza a si 

mesmo” (Fanon, 2008, p.162), escreve Fanon. Poderíamos dizer, por estranho que pareça, 

que a questão teórica que orienta qualquer crítica da ideologia, ao contrário do que parece 

mais intuitivo, ou seja, buscar a origem ideológica dos sujeitos, consiste em buscar o próprio 

sujeito para um inconsciente historicamente dado. Não é muito explicativo dizer que a causa 

do sofrimento de um grupo ou de uma classe se deve à sua condição de opressão; por outro 

lado, o que Fanon parece estar empreendendo é analisar onde o sofrimento dos oprimidos 

encontra sua reprodutibilidade e entender qual é o papel da função imaginária. Se a revolta 

parece ser um dado de qualquer relação de dominação, ela difere da revolução precisamente 

na medida em que a relação sujeito-objeto pode perfeitamente dar origem à revolta sem 

resultar no que poderia ser chamado de sujeito revolucionário, daí a distinção de Althusser, 



 

58 

 

que nos leva ao restante da análise, entre a dimensão coercitiva do poder e a dimensão 

dominadora. 

 

 

Aparelhos ideológicos de estado: práticas materiais e polêmicas com Jacques Rancière 

 

Em De l’idéologie (1969), Althusser, ao defender uma posição crítica em 

relação aos movimentos estudantis de maio de 1968, relata um fato jornalístico bastante 

revelador. Referindo-se como exemplo às “obras de antecipação, que descrevem a sociedade 

socialista ‘totalitária’ como uma sociedade em que cada indivíduo será duplicado por um 

‘supervisor’ individual” (Althusser, 1995, p.212), Althusser nos conta que, em maio de 

1968, o semanário Action tinha um slogan em sua primeira página: “Chassez le flic que vous 

avez dans la tête” (“Livre-se do policial em sua cabeça”). Althusser acusou essa tese de ser 

profundamente reacionária, e essa crítica deu origem a um debate extremamente rico. No 

entanto, agora nos limitaremos a explicar como essa polêmica nos ajuda a entender o que 

Althusser quis dizer com aparelho ideológico de Estado e qual é a função da crítica da 

ideologia nesse contexto. Por que, então, Althusser chama essa palavra de ordem de 

reacionária e, de certa forma, prevê com que gravidade obras como 1984, de George Orwell, 

e Admirável Mundo Novo, de Aldous Huxley, constituíram um pano de fundo cultural 

profundamente antissocialista ao longo da segunda metade do século XX? 

Ao colocar do lado da consciência individual uma liberdade latente que o 

Estado, concebido pura e simplesmente como aparelho repressivo, vem vigiar e controlar, a 

palavra de ordem do Action hipostasia a consciência num movimento idealista e ignora que 

a reprodução das relações de produção não se pode perpetuar sem o poder de determinar 

quais os sujeitos que serão produzidos pelas práticas sociais. Além disso, essa clivagem 

entre uma concepção naturalista de liberdade e uma concepção histórica ou dialética está no 

centro da divergência entre os projetos políticos conservadores e progressistas. Mas, não 

vamos longe demais, pois nessa polêmica a concepção althusseriana do Estado começa a 

tomar forma. Ignorando o que poderíamos chamar de a lição de Fanon, os ideais de 68 que 

Althusser ataca, promovendo uma concepção do Estado reduzida ao seu aparato repressivo, 

na verdade disseminam uma concepção de autoridade baseada inteiramente na coerção, 

deixando de lado o fato de que o policial não faz as leis, mas garante sua execução em um 

contexto de exceção. É precisamente porque essa palavra de ordem delega ao policial 

(autoridade em geral), e não à autoridade específica que ele encarna (a da burguesia), o 



 

59 

 

papel dominante na reprodução das relações de produção que ela merece, de acordo com 

Althusser, figurar no Museu da História das Obras-primas do Erro Teórico-Político. 

Essa anedota nos dá um vislumbre de como o conceito de aparelho 

ideológico contribui para a análise de Althusser sobre o Estado e a teoria marxista. Ao 

criticar a dominação não em termos da reprodução das relações de produção, mas ao 

59entiliana-la com a autoridade pura e simples, as ideias de 68, simbolizadas pelo slogan do 

Action, de fato despojaram o proletariado das ferramentas que contribuíram para a produção 

de um sujeito histórico capaz de estabelecer não uma sociedade sem ideologia e, ao menos 

imediatamente, sem um Estado, mas uma conquista do aparelho estatal (repressivo e 

ideológico) de modo que o proletário, e não o burguês, seja o sujeito do conhecimento a 

partir do qual a subjetivação dos indivíduos possa contribuir não para sua reificação como 

objetos do discurso que os determina, mas para sua liberdade histórica como classe. 

Lembremos que Althusser caracteriza os AIEs não como instituições no sentido estrito do 

termo, mas como 

 
um sistema complexo que compreende e combina várias instituições e 

organizações e suas práticas. […] não são as instituições que ‘produzem’ 

as ideologias correspondentes, mas são os elementos de uma ideologia 

(ideologia do Estado) que ‘são realizados’ ou ‘existem’ nas instituições 

correspondentes e em suas práticas. (Althusser, 1995, p.113). 

 

 

Vemos, portanto, que, partindo do reacionarismo criticado por Althusser 

na identificação do policial na cabeça, ou da autoridade repressiva tout court, com o inimigo 

de classe, não há apenas um erro de estratégia político-ideológica, mas, sobretudo, abre-se a 

porta para a condenação do que o autor chama de “autoridade do conhecimento”, ponto 

nodal da crítica de Jacques Rancière a Louis Althusser em La leçon d’Althusser (1969). A 

questão toda gira em torno da concepção de Rancière sobre a igualdade das inteligências e a 

crítica institucional que se segue. Rancière acusa a posição de Althusser de revisionismo, 

uma vez que sua crítica não se preocupa com a forma de dominação, ou seja, a autoridade 

institucional, mas com o conteúdo, a ciência burguesa, enquanto para Rancière “A 

dominação da burguesia e sua ideologia se expressam não no conteúdo do conhecimento, 

mas na configuração do meio em que ele é transmitido.” (Rancière, 2011, p.231). 

No entanto, voltemos à afirmação de Althusser de que são os elementos da 

ideologia que configuram as instituições dentro das quais as práticas materiais serão 



 

60 

 

reproduzidas. De fato, Rancière está certo ao dizer que “É nas formas da ideologia 

dominante que o conhecimento científico se torna o objeto do conhecimento” (Rancière, 

2011, p.231) e, consequentemente, ao identificar nelas as tensões da luta de classes. No 

entanto, lembrando que em Fanon a tomada de consciência do indivíduo que o sujeito do 

conhecimento, a imposição cultural irrefletida, é o ponto de partida para a crítica da 

ideologia, a proposta de Rancière de abolir qualquer hierarquia no ensino nos leva de volta a 

uma concepção que poderia ser chamada de espontaneísta e que negaria a natureza 

ideológica do processo de subjetivação. De certa forma, essa oposição é comparável à dos 

marxistas russos em relação aos narodniki, os populistas, uma perspectiva evocada pela 

importância da forma no processo revolucionário, mas cujo idealismo tornaria impossível 

articular o conteúdo concreto, historicamente dado, e seu movimento formal. No que diz 

respeito ao conceito de ideologia, Rancière consegue enfatizar com muita clareza como o 

que está em jogo na luta de classes se expressa na configuração da ciência como 

conhecimento, mas parece que sua crítica à posição de Althusser também decorre de um 

mal-entendido sobre a natureza dos AIEs. Ao criticar a suposição de ignorância do aluno em 

relação à posse de conhecimento do mestre como a forma de dominação burguesa por 

excelência e, portanto, o alvo natural da luta de classes expressa pelos estudantes de 1968, 

Rancière ignora o fato de que as formas institucionais que expressam a ideologia burguesa 

não se baseiam na dominação do sujeito, privando-o de sua inteligência espontânea, mas 

nas formas de subjetivação que tornam o proletário, ecoando Fanon, capitalista ou burguês 

e que, portanto, também contribuem para a reprodução de sua condição proletária. Se 

seguirmos o raciocínio de Rancière, nos deparamos com um obstáculo que mostra os limites 

de sua crítica: se a configuração do conhecimento na ciência burguesa é o conteúdo que a 

forma professor-aluno expressa institucionalmente e, portanto, ideologicamente, em que 

sentido podemos sustentar que o propósito de estabelecer uma ciência proletária se 

realizaria com a abolição da relação professor-aluno? Em Pour Marx (1965), lemos em uma 

nota de rodapé: 

 
Toda prática técnica usa o conhecimento como um de seus meios, e esse 

conhecimento intervém como um processo: seja o conhecimento 

emprestado de fora, seja o “conhecimento” que a prática técnica produz por 

si mesma, a fim de cumprir seu objetivo. Em todos os casos, a relação 

entre a técnica e o conhecimento é externa e não reflexiva, radicalmente 

diferente da relação interna e reflexiva entre uma ciência e seu 

conhecimento. É essa exterioridade que sustenta a tese de Lênin sobre a 

necessidade de importar a teoria marxista para a prática política espontânea 

da classe trabalhadora. (Althusser, 1996, p.172). 



 

61 

 

Rancière, portanto, ignora o fato de que o objetivo imediato da classe 

trabalhadora ao assumir o controle dos AIEs não é a sua destruição, mas a dominação de 

uma classe sobre a outra a fim de aumentar a produtividade do trabalho social, distribuir a 

riqueza e desenvolver as forças produtivas, sem as quais a possibilidade do socialismo não 

encontra eco em nenhuma parte de sua história ou teoria. 

O que está em questão é a privação do proletariado como classe de 

usufruir e dirigir o desenvolvimento das forças produtivas, e não o fato de existirem forças 

produtivas. Da mesma forma, o fato de a autoridade do conhecimento ser exercida não pela 

classe trabalhadora, mas pela burguesia, é o problema levantado por esse debate, não o fato 

de haver conhecimento. A relação entre as relações de produção, às quais Althusser dá 

primazia, exceto em última instância, e as forças produtivas é esclarecida por essa polêmica 

exatamente na medida em que o autor especifica: 

 
É por isso que, considerando todas as coisas, e para não dar a impressão de 

que estou cedendo a uma inclinação teórica aventureira-volontarista, 

escrevi e repeti que a primazia das relações de produção sobre as forças 

produtivas não pode ser invocada indiscriminadamente, mas com base e 

dentro dos limites das forças objetivas de produção existentes. (Althusser, 

1995, p.251). 

 

A construção de uma ciência proletária, ou seja, a configuração em 

conhecimento do conhecimento científico cujo sujeito é a classe proletária, não é um 

movimento abstrato do aparato escolar ou universitário e só pode se desenvolver em bases 

concretas e historicamente dadas. O que Althusser enfatiza é que a mediação entre forma e 

conteúdo se dá por meio da incorporação da perspectiva da reprodução. Nas duas polêmicas 

citadas, portanto, vemos que a crítica é a mesma: do ponto de vista da reprodução, os 

aparelhos ideológicos vencem os aparelhos de repressão. No final, a teoria de Rancière 

acaba negando a autoridade da ciência criada por Marx em nome da luta de classes, cujo 

próprio conhecimento não teríamos sem essa “autoridade”. 

Se Rancière inverte a fórmula de Lênin ao dizer que, sem aprender com a 

prática dos estudantes de 1968 e com a Revolução Cultural, a teoria revolucionária se 

transforma em uma reprodução da ideologia burguesa, é interessante aqui, para colocar essa 

afirmação à prova, ouvir Maria-Antonietta Macciocchi, que introduziu o pensamento de 

Gramsci na França e foi a primeira comunista ocidental a visitar a China após a separação 

sino-soviética, em 1970. Sobre os efeitos da Revolução Cultural no sistema escolar, ela 



 

62 

 

escreveu que “se o proletariado não impuser sua ideologia revolucionária, os alunos serão 

selecionados de acordo com os critérios mencionados acima: o filho do trabalhador será um 

trabalhador” (Macciocchi, 1971, p.513). 

 
A revolução na escola rompeu todas as distinções pequeno-burguesas, por 

um lado, renovando e revertendo os mecanismos de seleção – agora a 

grande maioria dos alunos vem das classes trabalhadoras – e, por outro, 

ligando estreitamente teoria e prática, trabalho manual e trabalho 

intelectual, destruindo assim a distinção entre homo sapiens e homo faber 

de que falava Gramsci. (Macciocchi, 1971, p.514). 

 

A polêmica Althusser-Rancière diz respeito à base da relação entre a 

superestrutura e a infraestrutura. Está claro que a configuração do conhecimento no e pelo 

aparelho ideológico da escola/universidade também é o local da luta de classes e, portanto, 

a contradição entre seu conteúdo e a reprodução da forma de organização social que resulta 

dele também deve configurar um campo de crítica ideológica. Entretanto, como em todos os 

AIEs, a superação das formas burguesas de dominação exige a imposição da ideologia 

proletária dentro desses motores de reprodução na produção de indivíduos cuja subjetivação 

ocorre na perspectiva histórica do proletariado. Uma vez que os AIEs não são instituições 

particulares, pode-se argumentar que o objetivo de Rancière, a reconfiguração da forma 

mestre-aluno, não seria alcançado por meio de uma revolta dentro dos AIEs burgueses, mas 

seria possível se o proletariado assumisse o controle dos AIEs, o que lhes permitiria 

irromper nesses aparelhos. Macciocchi, ao analisar a relação entre o pensamento de Mao 

Tsé-Tung e a Revolução Cultural, afirma: “Uma classe dominante não impõe sua ideologia 

até que transforme, além das relações de produção, os aparelhos ideológicos do Estado.” 

(Macciocchi, 1971, p.508). Trata-se, de fato, de reconfigurar a relação entre o sujeito 

conhecedor e o sujeito reconhecedor no processo ideológico, mas trata-se de fazer isso 

capturando e dentro dos AIEs, e não negando a legitimidade de sua existência. A 

transcendência idealista da perspectiva de Rancière não sustenta seus fins e está em 

contradição com eles, na teoria e na história. 

 

Ciência e ideologia: a análise de Badiou e a influência spinozista 

 

Para explorar a questão da separação entre ciência e ideologia na obra de 

Althusser, precisamos ter em mente que o pressuposto do autor é que a ideologia só existe 

para uma ciência, e que toda ciência produz sua própria ideologia. Não nos deteremos 



 

63 

 

nesse aspecto, mas vale a pena observar que, para Althusser, a divisão do trabalho, a 

existência do Estado, a ciência e a filosofia são instâncias que mantêm uma continuidade 

causal histórica, e a questão da historicidade das ideologias deve fazer parte do mesmo 

movimento segundo o qual as metamorfoses das forças produtivas e da ciência são parte da 

matéria-prima com a qual o materialismo histórico deve trabalhar. A questão da relação 

entre ciência e ideologia é tratada extensivamente por Althusser em vários de seus textos, 

nos quais o autor não apenas desenvolve o que ele chama de corte epistemológico na obra 

de Marx, mas também a relação que o materialismo dialético estabelece com a economia 

política inglesa (Ricardo) e a filosofia idealista alemã (Hegel). No entanto, a questão aqui 

não é tanto entender a distinção de Althusser entre ciência e ideologia, mas, acima de tudo, 

identificar as ambiguidades que servem como ponto de partida para uma crítica a esse 

conceito, beirando um questionamento de sua validade teórica em todos os campos que ele 

abrange. Vamos retomar uma questão inicial para chegar a essa parte da análise: o que 

significa quando uma postura intelectual é chamada de ideológica? Como podemos 

estabelecer a fronteira entre uma postura ideológica e uma não ideológica? Sem uma 

reflexão rigorosa sobre essas duas questões, a ideologia continuará sendo uma forma 

simples de designar um discurso com o qual não concordo. 

Na famosa crítica de Althusser ao humanismo teórico, podemos identificar 

o ponto de partida da divisão ciência-ideologia em seu pensamento: 

 
Ao dizer que o conceito de humanismo é um conceito ideológico (e não 

científico), estamos afirmando que ele de fato designa um conjunto de 

realidades existentes, mas que, ao contrário de um conceito científico, não 

fornece os meios de conhecê-las (Althusser, 1996, p.229). 

 

Enquanto na ciência a estrutura do conhecimento deve servir como fonte 

de definição de seu próprio processo de determinação como tal, ou seja, a produção de 

conceitos que permitem que o sujeito do conhecimento se relacione com o objeto do 

conhecimento, na ideologia trata-se apenas de estruturas de reconhecimento. De acordo com 

a análise de Alain Badiou, a ideologia é apenas um discurso no qual “as condições 

apresentadas são representadas e não conhecidas” (Althusser, Badiou, 1979, p.16). De fato, 

o processo tautológico que relaciona a ciência ao objeto da ciência na teoria kantiana do 

conhecimento pode ser reformulado à luz da análise de Alain Badiou. Na medida em que “a 

ciência produz conhecimento de um objeto único cuja existência é indicada por uma região 

particular de ideologia” (Ibid), ou seja, por uma prática material que reconhece os objetos de 



 

64 

 

conhecimento de uma ciência como tais, Badiou afirma que a ciência é a ciência da 

ideologia e a ideologia é sempre ideologia para uma ciência. Longe de ser uma forma de 

relativismo, a consideração de Badiou sobre a análise althusseriana da ruptura 

epistemológica de Marx, tanto designando o objeto de sua ciência (a história) quanto 

indicando o limiar entre a cientificidade de sua ciência e a ideologia a partir da qual ela se 

configura ao transformá-la (a economia política liberal), leva-nos a considerar em que 

sentido essa reflexão tem consequências diretas para nosso questionamento inicial. Ao 

caracterizá-lo como não distributivo, o par ciência-ideologia não pode ser usado, apesar da 

tentação declarada de Badiou, para uma decomposição imediata de diferentes práticas e 

discursos, colocando a ciência (verdade) contra a ideologia (falsidade). 

Mas a grande questão não surge nesse nível. Se surgisse, estaríamos 

negando a própria realidade da ideologia, o que nos levaria a uma destruição do conceito por 

meio da totalização de sua interioridade, a própria origem de um tipo de niilismo pós- 

moderno das narrativas contemporâneas. De fato, é nesse ponto que a leitura que Althusser 

faz do filósofo holandês Baruch Spinoza se destaca. A oposição de uma teoria materialista 

do conhecimento a uma teoria idealista reside no fato de que o critério dos critérios, o 

problema sempre levantado pelo conceito de ideologia, não se baseia, como no idealismo, 

em um terceiro termo (Deus, o fato empírico, o homem), mas, como na famosa fórmula de 

Spinoza, veritas 64enti sui et falsi, gera em seu próprio movimento o critério de sua verdade, 

razão pela qual o conhecimento para Althusser é inseparável da designação histórica do 

sujeito conhecedor. Para Badiou, a configuração do par ciência-ideologia em Althusser torna 

 
óbvio que é no próprio espaço ideológico que se produz a designação dos 

“objetos reais” a partir dos quais a ciência produz o objeto de 

conhecimento, bem como, por outro lado, a indicação da existência do 

próprio objeto de conhecimento (mas não o resultado do conhecimento que 

ele provoca). (Althusser, Badiou, 1979, p.17). 

 

Assim, podemos concluir que a identificação de um movimento normativo 

dentro de um discurso ideológico só pode resultar da designação dos objetos reais 

pressupostos como objetos de conhecimento por esse discurso e integrando-os como 

ideologia em um par ciência-ideologia, ou seja, “Os únicos discursos conhecidos como 

ideológicos são aqueles na análise retrospectiva de uma ciência” (Althusser, Badiou, 1979, 

p.17). Na perspectiva althusseriana, de fato, a única ideologia cuja existência foi 

desenvolvida e divulgada por Marx é a ideologia econômica, ou seja, a economia vulgar e a 

economia clássica. 



 

65 

 

Essa pergunta nos leva de volta a considerar como as ideias de verdade e 

adequação de Spinoza desempenham um papel essencial na compreensão da teoria da 

ideologia de Althusser. De fato, Althusser propõe uma analogia entre o primeiro tipo de 

conhecimento, desenvolvido por Spinoza em sua famosa formulação dos três tipos de 

conhecimento, e o processo ideológico. Se na proposição XXIX do Livro II da Ética de 

Spinoza, “A ideia de qualquer afeição do corpo humano não abrange o conhecimento 

adequado da mente humana”, na medida em que se refere apenas à mente humana, 

proposição XXVIII, isso se deve ao fato de não ter um critério inerente de adequação. 

Podemos também lembrar, voltando rapidamente ao diálogo entre Lacan e Althusser, o 

argumento de Wittgenstein sobre a linguagem privada e a possibilidade de conhecimento 

por parte de uma pessoa sobre a dor de outra. Em suma, Wittgenstein argumenta que a 

experiência privada da dor não faz parte da questão da verdade e da falsidade, não apenas 

porque a possibilidade de dúvida não desempenha nenhum papel nela, mas especialmente 

porque o surgimento do sujeito pensante, que em Spinoza se configura, grosso modo, na 

relação entre os afetos do corpo e as ideias dos afetos dos corpos, só é possível com base na 

linguagem, ou seja, na intersubjetividade. Assim, a experiência da dor não é menos real pelo 

fato de não conter em si mesma nenhum critério de verdade. De acordo com Althusser, o 

efeito da ideologia está na mesma dimensão, o que Spinoza chama de primeiro gênero de 

conhecimento. Voltemos ao nosso segundo tema, a leitura de Fanon. A questão ideológica 

não surge na atribuição da negritude ao pecado, à feiura e assim por diante. A ideologia é o 

processo pelo qual essas ideias se tornam experiências, ou seja, são geradas no primeiro tipo 

de conhecimento. Isso é o mesmo que dizer que elas são privadas de seu critério de 

adequação, esse critério é invisível como o olho que olha ou como o eu que existe em 

relação ao eu que pensa. 

 

Reflexão e estudo de caso – Raymond Boudon e a economia política 

 

Podemos ver, então, que, ao contrário de uma concepção mais intuitiva, 

que considera a ciência de um lado e a ideologia de outro, a teoria althusseriana propõe uma 

análise na qual a ideologia não representa o oposto da ciência, mas um momento essencial 

na articulação entre ciência e verdade. A identificação de um processo ideológico em um 

discurso político, por exemplo, só pode ser confirmada à luz de uma exploração de seus 

pressupostos, ou seja, seus critérios inerentes que encontram, no próprio discurso, seus 

objetos de realização. Assim, permanece a questão de saber se, ecoando uma crítica 



 

66 

 

apresentada pelo sociólogo Raymond Boudon em seu livro L’idéologie (1986), somos 

capazes de extrair da teoria althusseriana formulações que nos permitam analisar os 

fenômenos ideológicos sem que estes acabem “designando todas as crenças relativas ao 

social e ao político” (Boudon, 2011, p.100). Parece oportuno, no entanto, considerar um 

exemplo dado pelo próprio Boudon a respeito da relação entre ciência e ideologia, a fim de 

esclarecer em que sentido a concepção althusseriana está fora de seu quadro analítico, que, 

apesar de tudo, representa um dos relatos mais completos da história do conceito de 

ideologia na sociologia. 

Explorando o que ele chama de efeito de perspectiva, Raymond Boudon, 

em L’Idéologie, analisa dois exemplos relativos ao que o autor identifica como posição 

social e a hipótese invisível. Referindo-se ao movimento ludita, um famoso episódio da 

história da classe trabalhadora inglesa do século XIX, e para criticar a ideia de que a 

ideologia se baseia no fato de que os atores sociais são sempre irracionais, Boudon afirma 

que “do ângulo de visão que lhe é naturalmente próprio, o trabalhador observa um efeito 

negativo do maquinismo sobre o emprego, enquanto o observador situado à distância 

percebe um efeito positivo.” (Boudon, 2011, p.142). Ao relativizar o mesmo fato sob duas 

perspectivas, Boudon considera, com Max Weber, que a posição social do ator em questão 

pode explicar suas ações supostamente irracionais sem recorrer à ideia de superstição, por 

exemplo. No entanto, o mais interessante é que, ao estabelecer as duas perspectivas, Boudon 

dá origem a um fenômeno que será analisado posteriormente, a hipótese invisível. Tomando 

como premissa as ideias do geógrafo Alfred Sauvy em La machine et le chômage, Boudon 

trabalha com a premissa de que a mecanização da produção é, a longo prazo, benéfica para 

os trabalhadores, pois cria mais empregos do que elimina. Voltando então ao exemplo dos 

luditas, notamos que, ao expor essa dupla perspectiva, Boudon os integra em uma 

valorização implícita, já que o observador situado à distância não leva em conta, ele próprio, 

que o desemprego criado pela mecanização da indústria é um problema na dimensão da vida 

dos indivíduos afetados pelo efeito imediato desse fenômeno e não no que diz respeito ao 

desenvolvimento da indústria a longo prazo. Quando Boudon configura essas duas 

perspectivas, a hipótese invisível que dá forma à contradição é que os trabalhadores, apesar 

da racionalidade de suas ações, não entendem que a mecanização é positiva para o emprego 

e o observador que entende. Agora, a integração das duas perspectivas está implicitamente 

baseada na ideia de que a própria racionalidade conferida aos atores sociais pelo efeito de 

perspectiva se deve ao fato de que eles não têm conhecimento do que o observador vê à 

distância. Na verdade, a perspectiva só existe para legitimar um pressuposto. Em vez de 



 

67 

 

colocar a perspectiva dos trabalhadores contra a perspectiva dos capitalistas, já que a 

contradição que anima o fenômeno ludita é a perspectiva imediata dos trabalhadores contra 

a perspectiva imediata dos patrões, a fim de integrá-la à perspectiva do observador à 

distância, Boudon muda os termos dessa contradição e a perspectiva dos trabalhadores se 

torna o único objeto de observação. A miséria causada pelo desemprego, a desorganização 

dos negócios e a qualidade dos empregos que surgem com a mecanização da indústria não 

entram na constituição do fato mantido pelo observador remoto. O que Boudon está fazendo 

nada mais é do que transformar implicitamente a perspectiva imediata do capitalista em um 

observador distante e reificar a perspectiva do trabalhador. De fato, o observador distante só 

pode valorizar as condições de posição da contradição explicitando sua própria perspectiva 

como um objeto, ou seja, integrando-a em uma nova totalidade que será capaz de 

estabelecer uma nova equivalência. Uma análise à luz dos conceitos de Althusser revela que, 

se as condições que permitem ao observador estabelecer uma perspectiva segundo a qual seu 

fato é reconhecido não são conhecidas, então a perspectiva do objeto em questão, a do 

trabalhador ludita, não é mais uma perspectiva, mas simplesmente um erro. No final, a 

crítica de Boudon à ideologia como erro não é levada a cabo com todas as suas 

consequências. 

Para aprofundar nossa crítica, é interessante observar que, em La machine 

et le chômage, Alfred Sauvy se refere em um ponto à análise de David Ricardo em On the 

principles of political economy and taxation (1817) sobre os efeitos da mecanização no 

emprego e na economia inglesa. O autor retrata um Ricardo que, “otimista no início, foi 

influenciado pela visão de crises agudas” (Sauvy, 1980, p.45). No entanto, quando Sauvy se 

propõe a explicar diretamente a perspectiva de Ricardo, vemos, na verdade, uma 

consideração de natureza diferente: “Os fundos dos quais os proprietários de terras e os 

capitalistas retiram sua renda podem aumentar, enquanto o fundo que serve para manter a 

classe trabalhadora diminui” (Sauvy, 1980, p.45), escreve o autor. A citação de Sauvy deixa 

claro que, na constituição do observador distante de Ricardo, a contradição de perspectivas 

já foi acrescida de um elemento, a perspectiva dos proprietários e a dos capitalistas. Parece- 

nos oportuno aqui acompanhar o raciocínio de David Ricardo em relação à questão da 

mecanização em comparação com o de Raymond Boudon, pois nessa comparação, sob a 

égide da obra de Alfred Sauvy, poderemos identificar uma questão importante para o estudo 

da ideologia na perspectiva de Althusser. 

Em primeiro lugar, nos Princípios de Economia Política de Ricardo, o 

capítulo Sobre Máquinas não é uma análise das diferentes perspectivas entre o trabalhador e 



 

68 

 

o proprietário dos meios de produção, mas precisamente uma revisão por Ricardo de sua 

observação científica sobre os efeitos da mecanização na circulação de capital e riqueza na 

sociedade. “Meu erro foi ter suposto que qualquer aumento na renda líquida da sociedade 

(causado pela mecanização) era acompanhado por um aumento em sua renda bruta” 

(Ricardo, 1992, p.401), escreve Ricardo, enquanto conclui explicitamente, algumas páginas 

depois, que “a opinião da classe trabalhadora de que o emprego de máquinas é 

frequentemente em seu detrimento não se baseia em preconceito e erro, mas é consistente 

até mesmo com os princípios da economia política” (Ricardo, 1992, p.405). Deve-se 

observar que Ricardo não estabelece uma avaliação a priori, positiva ou negativa, da 

mecanização para compará-la com a opinião da classe trabalhadora. Uma vez que, para 

Ricardo, a questão do caráter nocivo das máquinas não se situa – e essa é a sua autocrítica – 

no nível de uma dupla perspectiva, observador/trabalhador, mas em outro objeto de 

conhecimento, ou seja, entre o aumento da renda líquida provocado pela mecanização e os 

tipos de variação da renda bruta que dela podem resultar, é nos mecanismos que 

determinam a natureza dessa variação, o uso dessa nova acumulação primitiva resultante da 

mecanização, que a análise de Ricardo se preocupa. De fato, é justamente por erigir uma 

perspectiva não valorativa sobre essa contradição que Ricardo consegue integrar duas 

perspectivas sobre o mesmo fato em uma totalidade não relativista. Ao mesmo tempo em 

que Ricardo fornece as novas condições para postular o problema da mecanização, ou seja, 

qual é a relação entre o aumento da renda líquida e a natureza das variações na renda bruta 

que resultam dele, ele as integra não apenas em uma perspectiva universal ao delinear as 

condições em que 

 
o aperfeiçoamento dos meios de produção obtido por meio do uso de 

maquinário deve aumentar o produto líquido de um país de tal forma que 

não reduza o produto bruto (ainda estou falando em termos de quantidades 

de mercadorias e não em termos de valor), então a situação de todas as 

classes será melhorada (Ricardo, 1992, p.405). 

 

Ao integrar as condições históricas dadas, ou seja, ao produzir uma hierarquia 

das dimensões dessa questão: internacional/doméstica, Ricardo incentiva a mecanização, 

mas não em detrimento da classe trabalhadora; todo o capítulo em questão se preocupa com 

o estudo das condições em que a necessidade imposta pela totalidade do contexto histórico 

da mecanização pode, no entanto, melhorar as condições de todas as classes e não apenas as 

dos proprietários. A abordagem de Sauvy não difere radicalmente da apresentada aqui, daí a 



 

69 

 

necessidade de esclarecer o uso da obra de Alfred Sauvy em L’idéologie, de Raymond 

Boudon. 

Da mesma forma, é essencial observar que a mesma abordagem da crítica 

ideológica pode ser posta à prova precisamente nos momentos em que abordagens 

ideológicas podem ser identificadas na própria obra de Ricardo, partindo da mesma questão 

levantada por Boudon. Para assumir as condições estabelecidas por Alain Badiou, essa 

análise deve ter como premissa outro sujeito cujos objetos de conhecimento abordem toda a 

perspectiva ricardiana em uma ciência posterior. Por exemplo, ao falar sobre as condições 

de melhoria generalizada causadas pelo uso de máquinas, encontramos a seguinte 

afirmação: 

 
a classe trabalhadora pode tirar grande proveito da maneira pela qual a 

renda líquida do país é gasta, embora em todos os casos esse gasto seja 

dedicado ao bem-estar e ao prazer daqueles que têm direito a ele (Ricardo, 

1992, p.405). 

 

Dado que em nenhum lugar Ricardo estabelece as premissas que lhe 

permitem justificar por que aqueles que dizem ter um “direito com toda a justiça” têm esse 

direito (seria melhor recorrer a John Locke, por exemplo), é possível, portanto, identificar os 

elementos de uma abordagem ideológica. Finalmente, a cientificidade da economia política 

de Ricardo só pode ser considerada ideológica na condição de que outra ciência integre 

suas contribuições a outra relação sujeito-objeto e que as premissas do direito de 

propriedade do produto líquido do trabalho social, por exemplo, sejam então integradas a 

ela. 

 

Conclusão 

 

Nós seguimos um caminho que tenta demonstrar as múltiplas questões que 

podem surgir do conceito de ideologia com base no trabalho de Louis Althusser. Longe de 

propor um esforço exaustivo, tentamos, sobretudo, demonstrar como as principais linhas de 

raciocínio de Althusser interagem e como, por meio dessa inter-relação, o conceito de 

ideologia nos permite navegar entre a abstração filosófica e seus objetos particulares. Na 

verdade, a análise do conceito de ideologia nos permite levantar questões sobre a natureza 

histórica do fenômeno normativo em si e sua estrutura causal. Porém, o que parece ressaltar 

Althusser ao longo de sua obra é que, desde então e, acredito, sobretudo neste início do 



 

70 

 

século XXI, o conceito de ideologia tem dois destinos possíveis: seu descarte do vocabulário 

conceitual, tanto em filosofia como em economia política, ou uma reconsideração radical de 

sua pertinência através da construção necessária e relativamente incipiente de uma teoria do 

estado marxista. A primeira opção foi celebrada e abraçada pelo pensamento “ocidental” 

desde o fim da União Soviética. Com o “fim das ideologias e o fim da história”, no entanto, 

viu-se emergir como chave analítica vigente, ao invés da luta de classes e suas ideologias, a 

luta de civilizações, como teorizou Samuel Huntington em 1996. Vale notar que, em tempos 

do chamado neo-liberalismo, a verdade é que vemos também aparecer fenômenos como o 

neo-fascismo, cuja narrativa histórico-política reencena “como farsa” um dos mais antigos 

oponentes do materialismo histórico, a teoria da luta de raças, primeiro formalizada pelo 

Conde de Gobineau, introdutor do “racismo científico” no Brasil, inclusive. Portanto, é com 

a segunda opção que está a possibilidade de outro futuro. Althusser pode nos ajudar a 

compreender que é reintegrando a contemplação da radical imanência do fenômeno 

subjetivo às práticas efetivas de sua constituição no Estado, superestrutura das relações 

concretas de produção e reprodução da vida, dos modos de vida como diria Wittgenstein, 

que será possível superar os limites teóricos do liberalismo e criticar a teoria marxista de 

forma construtiva. A rejeição contemporânea do conceito de ideologia no ocidente é o sinal 

do triunfo, mais uma vez, da antropologia política liberal. É possível identificar, na 

esquerda, uma crítica a essa concepção, mas que facilmente se deixa capturar novamente, 

naturalizando nos conceitos de inter-subjetividade e rizoma a opinião pública como coisa 

em si mesma, retomando assim na teoria do estado a separação clássica entre sociedade 

política e sociedade civil. 

Althusser, em seu tempo, identificou problemas e embates no nível teórico 

e filosófico, mas à luz dos eventos recentes acredito ser possível reconhecer as motivações 

da empreitada althusseriana. O conceito de ideologia foi, dentre muitos outros (ditadura do 

proletariado, cientificidade, luta de classes etc.), uma das grandes preocupações do 

pensamento althusseriano na França do pós-guerra que assistia, como em todo o “ocidente 

capitalista”, a derrocada das categorias fundamentais do materialismo histórico em meio à 

intelligentsia, sobretudo a partir dos anos 60, dando lugar a correntes como o 

existencialismo de Sartre e, posteriormente, o pós-estruturalismo, ambos caminhos teóricos 

que rejeitam as bases do materialismo histórico e da dialética hegeliana em nome, mais ou 

menos explicitamente, de pensamentos como o de Martin Heidegger. Portanto, refletir sobre 

os resultados do trabalho intelectual de Althusser, em especial o conceito de ideologia, é 

também recolher ferramentas essenciais para a compreensão do século XXI, século da crise 



 

71 

 

hegemônica do ocidente capitalista, da ascensão da República Popular da China e dos 

BRICS, do retorno do fascismo, do niilismo e, possivelmente, do marxismo. 

Reconstruindo a noção de ideologia a partir de uma reconsideração da 

teoria marxista do estado à luz da ideia de reprodução, Althusser nos permite complexificar 

a análise das relações de poder, ampliando o escopo de nossas definições e julgamentos. Por 

outro lado, ainda que de forma insuficientemente sistemática, com Althusser somos levados 

a retomar certas bases críticas do pensamento marxista que foram abaladas nas últimas 

décadas: a crítica à ontogênese individual da consciência; o consequente mergulho da ideia 

de liberdade no processo de construção efetiva da inter-subjetividade institucional, 

partidária, cultural e histórica (em oposição à liberdade existencial e individual); a 

reconsideração do estatuto da cientificidade nas ciências humanas em favor da classe 

trabalhadora e das nações colonizadas e, por fim, a resistência política e teórica à 

condenação da história do socialismo e suas contradições. Finalmente, seja em sua dimensão 

subjetiva, social ou filosófica, a análise ideológica de Althusser é sempre um processo pelo 

qual reconstituímos um sujeito conhecedor com base em formas de reconhecimento ou 

representação historicamente dadas. É esse procedimento que nos permite compreender a 

amplitude desse conceito, analisando a relação entre a interpelação do sujeito e o 

inconsciente, os aparelhos ideológicos e as práticas materiais e a relação entre a ciência e 

suas formas ideológicas. 



 

72 

 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA 

ALTHUSSER, L. Elementos de autocritica. Editorial Laia, Barcelona, 1975 

ALTHUSSER, L. Positions, éditions sociales, Paris, 1976 

ALTHUSSER, L. Sur la reproduction, PUF, Paris, 1995 

 

ALTHUSSER, L. BADIOU, A. Materialismo histórico e materialismo dialético, Editora 
Global, São Paulo, 1979 

 

ALTHUSSER, L. Pour Marx, La découverte/Poche, Paris, 1996 

 

BENVENISTE, Emile, Problèmes de linguistique générale, Gallimard, Paris, 1966 

BOUDON, R. L’idéologie, ou l’origine des idées reçues, Points, Paris, 2011 

FANON, F. Pele negra, máscaras brancas. Editora da Universidade Federal da Bahia, 
Salvador, 2008 

 

LACAN, Jacques. O Seminário, Livro II. Seuil, Paris, 1978 

LACAN, J. écrits I, Seuil, Paris, 1976 

LACAN, J. écrits, Seuil, Paris, 1966 

MACCIOCCHI, M.-A, De la Chine, Seuil, Paris, 1971 

 

MACHEREY, P. Figures of interpellation (Figuras de interpelação), 2012, 

radicalphilosophy.com https://www.radicalphilosophy.com/article/figures-of-interpellation- 

in-althusser-and-fanon 

 

MARX, K. Philosophie, Gallimard, Paris, 1982 

 

RANCIÈRE, J. La leçon d’Althusser. La Fabrique, Paris, 2011 

 

RICARDO, D. Des 72entilian de l’économie politique et de l’impôt, Flammarion, Paris, 1992 

SAUVY, A. La machine et le chômage, Bordas, Paris, 1980 

SPINOZA, B. Éthique, Seuil, Paris, 1999 
 

VOLOSHINOV, V. Marxism and the philosophy of language, Seminar Press, Nova York, 

1973 

https://www.radicalphilosophy.com/article/figures-of-interpellation-in-althusser-and-fanon
https://www.radicalphilosophy.com/article/figures-of-interpellation-in-althusser-and-fanon

	SOBRE A IDEOLOGIA E SEUS LIMITES: DEBATES E DEFINIÇÕES ALTHUSSERIANAS
	RESUMO
	ABSTRACT
	A concepção materialista do sujeito: um diálogo com Jacques Lacan
	A reprodução da dominação: o exemplo de Franz Fanon
	Aparelhos ideológicos de estado: práticas materiais e polêmicas com Jacques Rancière
	Ciência e ideologia: a análise de Badiou e a influência spinozista
	Reflexão e estudo de caso – Raymond Boudon e a economia política
	Conclusão

	BIBLIOGRAFIA


