
PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 154 

 

A ANTROPOFAGIA COMO PARADIGMA CULTURAL BRASILEIRO 

 
Luiz Gustavo Bersouza1 

Universidade Estadual Paulista (UNESP) 

 

RESUMO 

A Antropofagia de Oswald de Andrade extrapolou os limites da literatura, alcançando amplamente 
outras formas de expressão artística. O presente artigo, por meio de uma pesquisa bibliográfica 
teórico-qualitativa, procura mostrar como o conceito antropofágico permanece até os dias de hoje 
nas mais diversas manifestações culturais, quase cem anos após a publicação do Manifesto 
antropófago, em 1928. Ao analisar o discurso presente nesse corpus conceitual em interlocução 
com uma base teórica selecionada, conclui-se que a simbologia antropofágica - baseada 
fundamentalmente no princípio de assimilação - se constitui como o próprio arquétipo da “alma 
brasileira”, o que justifica sua notada apropriação criativa ao longo de tantas décadas. 

Palavras-chave: Antropofagia. Oswald de Andrade. Modernismo brasileiro. Brasilidade. Vanguardas 
artísticas. 
 

ABSTRACT 

Oswald de Andrade's Anthropophagy transcended the confines of literature, broadly encompassing 
other forms of artistic expression. This article, through theoretical-qualitative bibliographic 
research, seeks to demonstrate how the concept of anthropophagy persists to this day in a wide 
range of cultural manifestations, almost one hundred years after the publication of the 
Anthropophagic Manifesto in 1928. By analyzing the discourse present in this conceptual corpus in 
dialogue with a selected theoretical framework, we conclude that anthropophagic symbolism—
fundamentally based on the principle of assimilation—constitutes the very archetype of the 
“Brazilian soul”, justifying its notable creative appropriation over so many decades. 

Keywords: Anthropophagy. Oswald de Andrade. Brazilian modernism. Brazilianness. Artistic 
vanguards. 
 

INTRODUÇÃO 

A vida curta do denominado Movimento Antropofágico (1928-1929) é inversamente 
proporcional à sua longevidade no campo das ideias, evidenciando que a força simbólica de 
afirmação da brasilidade não arrefeceu ao longo de inúmeras gerações da vida cultural brasileira. 

 Conduzido pelo escritor Oswald de Andrade (1890-1954), o movimento mobilizou inúmeros 
intelectuais e artistas associados ao recém-inaugurado programa modernista, com destaque para 
Mário de Andrade, Tarsila do Amaral, Oswaldo Costa, Raul Bopp, Jaime Adour da Câmara, Geraldo 
Ferraz e Antônio de Alcântara Machado. A Antropofagia, pode-se dizer, caracteriza o “momento 
final da dialética do nosso Modernismo, enquanto movimento arregimentado” (Nunes, 1979, p. 36-
37).  

 
1 Mestre em História (área de concentração: História e Sociedade) pela Universidade Estadual Paulista 
(UNESP). Atua como professor do ensino básico. E-mail: bersouza77@gmail.com 

Recebido em 15/09/25 
Aceito em 02/12/25 

 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 155 

 

De fato, a elite intelectual oficialmente apresentada na Semana de Arte Moderna de 1922 
trazia como missão imediata o embate ao “passadismo”, representado pelos escritores parnasianos, 
confrontado pelas vias da renovação estética inspirada nas vanguardas artísticas europeias. Nessa 
esteira, o tema do homem primitivo passa a ser central como forma de invenção de uma 
nacionalidade pautada na mentalidade original e exótica do autóctone, em contraponto às 
novidades tecnológicas que em ritmo acelerado cada vez mais fragmentavam a sensibilidade 
humana (Belluzzo, 1990). Era preciso dar sentido ao ser nacional e, paradoxalmente, foram as 
sugestões vanguardistas europeias que serviram de norte para a arte local.  

Portanto, não foi obra do acaso a influência exercida pelo poeta franco-suíço Blaise Cendrars 
(1887-1961) no grupo modernista, retratada na famosa viagem de “descoberta” do Brasil em 1924, 
ensejo para uma espécie de revisitação do ser nacional, especialmente consumada nas excursões 
da caravana ao Rio de Janeiro e Minas Gerais (Amaral, 1970). 

Na sequência, Oswald lançaria o livro de poemas Pau-brasil, assim como o Manifesto pau-
brasil, ambos motivados por esse olhar em direção às raízes da formação brasileira. Aqui é 
importante chamar a atenção para o fato de que no interior do próprio movimento modernista 
havia uma corrente, chamada de Movimento Verde-Amarelo (depois denominado Escola da Anta), 
que, embora se apropriando dos mesmos motivos indígenas do grupo conduzido por Oswald, 
representava um contraponto de nítida cor conservadora.2 

O Movimento Antropofágico nasce oficialmente com a Revista de Antropofagia, que teve 
duas fases (ou duas “dentições” conforme a terminologia do grupo). A primeira durou de maio de 
1928 a fevereiro de 1929, num total de dez números editados mensalmente em oito páginas. A 
segunda ocupou um suplemento de uma página no jornal Diário de São Paulo, de março a agosto 
de 1929, num total de dezesseis números. No primeiro número da revista é publicado o célebre 
Manifesto antropófago, mas o tom mordaz desse texto, com algumas exceções, não prevalece na 
primeira fase. De outro modo, o segundo período é integralmente transgressor na forma 
comunicativa, abusando de linguagem descontínua e simultânea, textos doutrinários, notas curtas, 
poemas-piada, citações, chistes, anúncios, tudo funcionando como uma espécie de contrajornal 
dentro do jornal, orientado pela paródia e a sátira. 

Em 1929, o movimento é dissipado juntamente com o fim da revista, e Oswald se filia ao 
PCB, iniciando uma trajetória artística voltada para a transformação social sob a ótica de uma 
orientação marxista, relegando seu passado de “sarampão antropofágico”3 a um segundo plano. 
Enfim, após quinze anos de engajamento e decepcionado com os direcionamentos do PCB, ele 
decide se desligar do partido. A partir daí e até o final da vida, a Antropofagia volta à cena de sua 

 
2 Os principais participantes foram Plínio Salgado, Cassiano Ricardo, Menotti Del Picchia e Motta Filho. Logo 
em seguida, em 1932, Plínio Salgado criaria a Ação Integralista Brasileira (AIB), movimento ultranacionalista 
de teor fascista. Ademais, sabe-se que a figura do indígena teve marcante presença na primeira fase do 
romantismo literário brasileiro em meados do século XIX, representada sobretudo por Gonçalves Dias e José 
de Alencar, duramente criticados por parte da geração modernista, que enxergava (com razão) a 
representação romântica do autóctone brasileiro como demasiadamente idealizada, assunto, aliás, já 
bastante trabalhado em pesquisas acadêmicas há décadas. 
3 “O Movimento Modernista, culminado no sarampão antropofágico, parecia indicar um fenômeno 
avançado. São Paulo possuía um poderoso parque industrial. Quem sabe se a alta do café não ia colocar a 
literatura nova-rica da semicolônia ao lado dos custosos surrealismos imperialistas? [...] eu prefiro 
simplesmente me declarar enojado de tudo. E possuído de uma única vontade. Ser pelo menos, casaca de 
ferro na Revolução Proletária” (Andrade, 1992, p. 38-39). 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 156 

 

produção, dessa vez filtrada sob um viés utópico e filosófico, num esforço de dar consistência 
sistemática ao tema abordado de forma anárquica no final dos anos 20. Nesse momento, Oswald é 
o antropófago solitário, sem os antigos parceiros, investindo na elaboração de artigos, crônicas e 
teses de viés filosófico. 

 
1 MUITO ALÉM DA LITERATURA 

Embora surgida nos círculos literários, a Antropofagia - cujo ponto nevrálgico é o princípio 
de assimilação - transbordou para outras paragens, figurando como um verdadeiro epítome da 
própria brasilidade. Sua vocação é justamente a capacidade dialógica, tanto como crítica sociológica 
e especulação filosófica quanto como inspiração para outras artes (música, teatro e cinema), 
constituindo-se como um verdadeiro paradigma da “alma nacional”.  

 Conforme ressalta Nunes (1979, p. 34-37), o antropofagismo, onde “tudo é contraditório, e 
tudo é significativo por ser contraditório” é válido como “ensaio de crítica virulenta, que atinge, ao 
mesmo tempo, visando à desmistificação da história escrita, à sociedade patriarcal e à cultura 
intelectual a que esta deu nascimento”. 

 
2 A CRÍTICA SOCIOLÓGICA 

Na Revista de Antropofagia, a tônica é a polêmica, com uma profusão de colagens, editais 
ferinos e notas cômicas. Essencialmente, a crítica é direcionada à formação de nossa nacionalidade 
engendrada pela moral católica de orientação jesuítica. Em contraposição, tem-se a apologia aos 
povos originários, particularmente os indígenas antropófagos, como os tupinambás, que devoravam 
seus inimigos não com o objetivo de saciedade, mas como parte do ritual de absorção das virtudes 
dos aprisionados.  

 “Só me interessa o que não é meu. Lei do homem. Lei do antropófago” (Andrade, 1976, p. 
6): essa é apenas uma das sentenças contidas no manifesto4 publicado já no primeiro número da 1ª 
dentição do periódico, acentuando o que estaria por vir.  Ainda na estreia, destaca-se o texto a A 
descida antropófaga, de Oswaldo Costa: “O homem (falo do homem europeu, cruz credo!) anda 
buscando o homem fora do homem. E de lanterna na mão: filosofia. Nós queremos o homem sem 
a dúvida: nu, natural, antropófago. Quatro séculos de carne de vaca! Que horror!” (Costa, 1976, p. 
8).  

Os nove números subsequentes da 1ª dentição de maneira geral não acompanham a paleta 
panfletária do texto inaugural. É em sua 2ª dentição que a revista vai levar às últimas consequências 
tanto o estilo telegráfico de comunicação quanto a intenção de crítica sarcástica. A coluna De 
antropofagia, espécie de editorial, é destaque nessa fase, repleta de tiradas cômicas, como a 
assinada por Japy-Mirim (Oswald de Andrade) no primeiro número: 

 
A humanidade nunca deixou de agir antropofagicamente. Conquista espiritual a 
cacete. [...] a justiça do tacape. Pau na cabeça. Você comeu o meu irmão, agora 
quem te come sou eu. E a alegria de constatar. Lá vem minha comida pulando! Mas 
já dizia o nosso avô Cunhambebe, comendo gostoso a perna de um português: 

 
4 Que encerrava com a humorística demarcação temporal (também amplamente utilizada no fechamento de 
alguns textos da revista): “Em Piratininga Ano 374 da Deglutição do Bispo Sardinha” - a saber, referência ao 
bispo que supostamente teria sido deglutido pelos caetés, em 1556, no atual estado de Alagoas. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 157 

 

Jaúra ichê. Pois dizemos também, nós, seus netos: Não amolem. É muito bom  
(Japy-Mirim [Andrade], 1976, n.p.). 

 
 O excerto alude a Hans Staden, artilheiro alemão capturado pelos tupinambás e que após 

milagrosamente safar-se de ser servido em um banquete antropofágico, relatou em livro sua 
dramática experiência como cativo dos indígenas. Dessa narrativa, os antropófagos literários 
recorrentemente usavam como mote as frases: “Lá vem nossa comida pulando” e “Não amole: está 
gostoso”.5 

A crítica antropofágica é uma crítica ao modelo civilizacional moldado pelos recalcamentos 
originados da doutrinação católico-jesuítica. No texto intitulado Guerra, no quarto número, o 
mesmo Japy-Mirim sentencia:  

 
Nós somos da fuzarca. Aceitamos a guerra, Queremos a guerra. [...] Contra a moral 
convencional, moral nenhuma. O problema do europeu desesperado é não sofrer. 
O nosso é gozar. Ganhamos longe. Sabemos que a Igreja é um instrumento de 
dominação política, e nada mais” (Japy-Mirim [Andrade], 1976,  n.p.). 

 
 Conforme a reflexão de Almeida (2002, p. 124-125), a anti-hierarquização é a “expressão 

mais impactante da antropofagia”, pois ela subverte as concepções de evolução e progresso de 
ordem determinista, que desaguam na ideia de “assimilação ‘hierárquica’ do outro”. Na 
contracorrente, a visão antropofágica propõe uma “nova compreensão do movimento da História, 
um movimento que atravessa o fluxo evolutivo e retorna ao princípio”. Oswaldo Costa, no nono 
número da publicação, corrobora esse retorno ao princípio, ou em suas palavras, essa “descida 
antropofágica”: 

 
A nossa justiça é o tacape. O nosso troféu de guerra é o crânio do inimigo. A posse 
contra a propriedade. Nenhuma convenção social. [...] Só o selvagem  nos salvará. 
Essa força profunda que sentimos e que cumpre conservar, lutando sempre, é dele, 
nos veio dele. A catequese não tirou o índio do mato. Ele ficou na floresta e dela só 
agora saiu para a vitoriosa descida antropofágica. A antropofagia nada tem que ver 
com o romantismo indianista. Ao índio filho de Maria, ao índio irmão do Santíssimo, 
ao índio degradado pela catequese, de que nos fala Couto de Magalhães, opomos 
o canibal que devorou o catecismo e disse para Hans Staden que não amolasse, 
porque era gostoso. O índio nu (Costa, 1976, n.p.). 

 

Além de Hans Staden, os textos da revista referenciavam com frequência outros autores, 
com destaque para Thomas Morus, Rousseau, Montaigne, Nietzsche, Bachofen, Marx, Erasmo, 
Campanella, Engels e Freud, todos colocados no panteão de pensadores formadores do “arcabouço 
teórico” da Antropofagia. De Freud, por exemplo, o conceito de totem e tabu é fartamente utilizado 
por meio da fórmula “transformar o tabu em totem”, ou seja, transmutar o que é valor desfavorável 

 
5 De acordo com o relato de Staden (1974, p. 100;132), depois de ser capturado e ter as pernas amarradas 
em três lugares, enquanto saltava pela choça os indígenas riam e exclamavam: “Aí vem pulando o nosso 
manjar!”. Depois, ao adentrar na taba do cacique Cunhambebe, avistá-lo comendo uma perna humana (de 
um português morto horas antes) e, ato contínuo, repreendê-lo, obteve a seguinte resposta do chefe 
tupinambá: “Sou um jaguar, está gostoso!”. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 158 

 

em valor favorável, como professa Andrade (1976, n.p.), no nono número da 2ª dentição: “toda 
ação humana não passa da transformação do Tabu em Totem - ideia central da antropofagia. [...] 
Razão única, drama único, sem pecado, sem cache-sexe.” 

Quando Oswald retoma as ideias antropofágicas a partir de 1945, tais autores continuarão a 
marcar presença em seus escritos, dessa vez abordados com uma pretensão, por assim dizer, mais 
analítica. 
 

3 A ESPECULAÇÃO FILOSÓFICA 

Com a debandada do grupo antropofágico em fins de 1929, Oswald, agora assumindo-se 
como uma espécie de intelectual orgânico nos moldes marxianos, passa a se dedicar à ficção: no 
romance, publica Serafim Ponte Grande (1933) e Marco zero em dois volumes: A revolução 
melancólica (1943) e (Chão), de 1945; no teatro, lança três peças: O homem e o cavalo (1934), O rei 
da vela (1937) e A morta (1937), além de fundar com Patrícia Galvão (Pagu, sua esposa à época) o 
tabloide político O homem do povo (1931). 

Ao abandonar a militância, em 1945, o escritor paulista retoma o tema da Antropofagia - 
dessa vez sem um grupo organizado - revendo as ideias do movimento sob o filtro do pensamento 
filosófico. Os textos-pilares dessa abordagem são A crise da filosofia messiânica (1950) e A marcha 
das utopias (1953). 

Longe do tom burlesco dos anos anteriores, os escritos dessa fase são tentativas de 
sistematização acadêmica. Para ele (Andrade, 1990a, p. 103), a “formulação essencial do homem 
como problema e como realidade” seria a seguinte: “1° termo: tese - o homem natural / 2º termo: 
antítese - o homem civilizado / 3° termo: síntese - o homem natural civilizado.” 

Suas considerações voltam-se para a oposição do que ele chama de sociedade matriarcal e 
sociedade Patriarcal:  

 
 No mundo do homem primitivo que foi o Matriarcado, a sociedade ainda não se 
dividia em classes. [...] Quando se instaurou o Estado de classes, como 
consequência da revolução patriarcal, uma classe se apoderara do poder e dirigia 
as outras. [...] A ruptura histórica com o mundo matriarcal produziu-se quando o 
homem deixou de devorar o homem para fazê-lo seu escravo (Andrade, 1990a, p. 
106). 

  
 Para Coutinho e Maciel (2019, p. 78), quando Oswald de Andrade historiciza o messianismo, 

ele se revela “de soslaio como um pensador movido por um pensamento anarco-comunista, que o 
conduziu à apropriação crítica de algumas teses marx-engelsianas.” O poeta modernista, de fato, 
não escondia suas aspirações utópicas ao resumir sua tese: 

 
1º) Que o mundo se divide na sua longa História em: Matriarcado e patriarcado. 
2º) Que correspondendo a esses hemisférios antagônicos existem: uma cultura 
antropofágica e uma cultura messiânica. 
3º) Que esta, dialeticamente, está sendo substituída pela primeira, como síntese 
ou 3º termo, acrescentada das conquistas técnicas. 
4º) Que um novo Matriarcado se anuncia com suas formas de expressão a realidade 
social, que são: o filho de direito materno, a propriedade comum do solo e o Estado 
sem classes, ou a ausência de Estado. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 159 

 

5º) Que a fase atual do progresso humano prenuncia o que Aristóteles procurava 
exprimir dizendo que, quando os fusos trabalhassem sozinhos, desapareceria o 
escravo (Andrade, 1990a, p. 146). 

 
 O processo de conquista do “homem natural tecnizado” seria a redenção antropofágica 

dentro do ciclo das utopias que, a seu juízo, começou com a chegada europeia à América, “evento 
que trouxe consigo o desvelamento de um novo horizonte de possibilidades de organização social, 
política, cultural e metafísica com a qual o continente europeu sequer sonhava” (Castro, 2023, p. 
350). Com a utopia antropofágica, entende-se que “o homem que não é daqui, só se tornou homem 
exatamente, pelo que encontrou aqui. [...] As Utopias foram as caravelas ideológicas desse novo 
achado - o homem como é, simples e natural” (Andrade, 1990a, p. 200). Neste mesmo raciocínio: 

 
As descobertas, e sobretudo a descoberta do homem primitivo, foram o que de fato 
pôs fim à estabilidade do orbe antigo e a seus quadros intelectuais, sociais, 
econômicos e políticos. O aparecimento do homem natural [...] trazia uma 
convulsão de consequências tremendas para as ideias da época. Seria como, se nos 
nossos dias, surgisse na terra um grupo de habitantes de Marte (Andrade, 1992, p. 
251-252). 

 
 Sob a ótica de uma “filosofia antropofágica”, as teorias de Freud reaparecem nos escritos 

oswaldianos, mais uma vez retrabalhadas de forma inusitada, tal qual a abordagem do Complexo 
de Édipo como se segue: 

 
A psicanálise custou a compreender que era preciso atacar o Superego paternalista. 
Durante muito tempo as soluções apresentadas pela escola de Freud não viram 
senão remédios negativos do Eu (recalque, regressão, anulação e isolamento) como 
nas formas masoquistas (volta contra si mesmo, transformação do contrário) a 
maneira de liquidar os conflitos internos do homem histórico. [...] Numa sociedade 
onde a figura do pai se tenha substituído pela sociedade tudo tende a mudar. 
Desaparece a hostilidade contra o pai individual que traz em si a marca natural do 
arbítrio. No matriarcado é o senso do Superego tribal que se instala na formação 
da adolescência (Andrade, 1990a, p. 142-143). 

 
 Até os seus últimos dias, Oswald conservou o elã pela causa antropofágica, denotando - para 

além da trajetória errática - a continuidade entre seu pensamento pretérito e presente. Sintomático, 
nesse sentido, é a entrevista concedida seis meses antes de sua morte6, em que reafirma sua 
profissão de fé na Antropofagia. Ao ser perguntado o que faria se tivesse de deixar um testamento 
literário, responde: “Chamando a atenção das gerações a vir para a filosofia do homem primitivo. A 
antropofagia é o meu fraco. Esse rito dá a medida duma concepção devorativa da vida” (Andrade, 
1990b, p. 227). 
 

4 A INSPIRAÇÃO PARA OUTRAS ARTES 

No final de sua vida, Oswald nem de longe contava com o reconhecimento dispensado, por 
exemplo, ao seu amigo Mário de Andrade. Foi justamente em meados dos anos 50 que se iniciou 

 
6 Transcrita no Diário Carioca, em 17/04/1954. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 160 

 

um processo de revisitação de sua obra, empreendido fundamentalmente pelos escritores do grupo 
Noigandres, dentre os quais Augusto e Haroldo de Campos e Décio Pignatari, idealizadores do 
Movimento da Poesia Concreta. Com efeito, embora o foco do grupo concretista fosse as inovações 
estéticas da poesia e prosa oswaldianas, é “a partir da antropofagia que a poesia concreta inclui seu 
outro (caos, destruição, anarquia)” (Chaves, 2019, p. 54)  em sua orientação programática. 

 É a partir da segunda metade dos anos 60 que a Antropofagia, definitivamente, vai 
extrapolar suas fronteiras verbais e alcançar outras formas de expressão.7 Em 1967, o artista plástico 
Hélio Oiticica inaugura a obra Tropicália, uma instalação labiríntica penetrável que possibilitava ao 
público diversas experiências sensoriais e lúdicas. De acordo com o próprio artista (2006, p. 155), 
no texto introdutório da exposição, Oswald havia chegado à “célebre conclusão do que seria nossa 
cultura antropofágica, ou seja, redução imediata de todas as influências externas a modelos 
nacionais.” 

 Ainda em 1967, o Teatro Oficina apresenta O rei da vela, sob a direção de José Celso Martinez 
Corrêa, peça publicada pelo escritor paulista em 1937. A montagem funda uma nova dramaturgia 
no país, “um teatro concebido segundo os princípios do modernismo”, em que “a paródia substitui 
a ficção construtiva” (Magaldi apud Klafke, 2017, p. 7-8). Em entrevista concedida em 1990, 
portanto, no centenário de nascimento de Oswald de Andrade, o criador teatral avalia:  

 
Oswald de Andrade escancara, rompe, absorve. Ele faz este trabalho no campo da 
literatura, da poesia, do teatro escrito e na própria vida. [...] Se aconteceu uma 
pessoa no Brasil chamada Oswald de Andrade, é porque temos um potencial capaz 
de gerar este tipo de antena” (Corrêa, 1990, p. 4-5). 

  
 Na música, Caetano Veloso e Gilberto Gil concebem o Tropicalismo, grupo que contou com 

Gal Costa, Tom Zé, Os Mutantes, Rogério Duprat, Capinam e Torquato Neto como participantes, em 
1968, do álbum Tropicália ou Panis et Circenses, que inauguraria o movimento, indicando a filiação 
imediata à criação de Oiticica e, por extensão, à Antropofagia oswaldiana. Como os modernistas 
literários dos anos 20, os tropicalistas propunham a renovação estética, apropriando-se de 
tendências estrangeiras, mas mixando-as às cores nacionais: “O Tropicalismo é um 
neoantropofagismo” (Campos, 1968, p. 195), como Caetano Veloso afirmou à época. 

 Quanto ao cinema, houve no Brasil um fluxo de produções em que a carnavalização 
representa o  

 
procedimento básico para atravessar contextos tão diversos quanto fazer a ponte 
do Tropicalismo com o Modernismo, a Antropofagia, o cinema novo, o cinema 
marginal. Carnavalização, como pensada por Bakhtin, mas também por Oswald de 
Andrade e pelo próprio tropicalismo como forma de ultrapassar o carnaval como 
fenômeno histórico ou sociológico. O carnaval como método (Bentes, 2022, n.p.). 

 

No que tange mais especificamente à referência antropofágica, destacam-se Macunaíma 
(1969), de Joaquim Pedro de Andrade; Pindorama (1910), de Arnaldo Jabor; Como era gostoso o 
meu francês (1971), de Nelson Pereira dos Santos; O homem do pau-brasil (1981), de Joaquim Pedro 
de Andrade e O rei da vela (1982), de José Celso Martinez Corrêa e Noilton Nunes. 

 
7 Importante destacar que a obra Abaporu, de Tarsila do Amaral, foi o símbolo pictórico do movimento nos 
anos de 1920. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 161 

 

Por fim, evoquemos a 24ª Bienal de São Paulo - Arte contemporânea brasileira: Um e/entre 
Outros/s, de 1998, tida como uma das melhores realizações do evento. Conhecida como a “Bienal 
da Antropofagia”, teve como inspiração justamente o Manifesto antropófago, que completava 
setenta anos na ocasião. De acordo com seu curador-geral, Paulo Herkenhoff, tomando o conceito 
de antropofagia como elemento formador da identidade cultural brasileira, a ideia era que a 
exposição “tivesse um ponto de partida traçado a partir da cultura brasileira, mas entendendo que 
a nossa cultura é filiada à cultura ocidental, mas com tensões, diferenças e singularidades” 
(Alambert; Canhête, 2004, p. 206). 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Nascida no círculo literário modernista, a Antropofagia, indubitavelmente, não poderia ter 
como destino uma filiação exclusiva às letras. Enfim, muito mais do que uma orientação estética, 
ela aponta para uma conceituação interpretativa e criativa da brasilidade - força paradigmática 
equalizada na dialética nacional/universal -, em que se realiza a devoração crítica do “bom 
selvagem”, desconstruindo-o sob a perspectiva da função negativa do “mau selvagem” (Campos, 
2013). 

Sua capilaridade e permanência se justificam porquanto respondem aos anseios profundos 
relacionados à identidade e singularidade do Brasil. De quando em quando, aqui e ali a encontramos 
na intersecção com a música, as artes plásticas, o teatro, a literatura, o cinema (e mesmo no 
espectro da filosofia, da história, da sociologia, da filosofia e da psicologia). O conceito segue mais 
vivo do que nunca. Afinal de contas, a deglutição antropofágica é, mais do que tudo, uma questão 
que envolve o âmago de nossa própria existência como nação. 
 

REFERÊNCIAS 

ALAMBERT, F; CANHÊTE, P. As Bienais de São Paulo da era do Museu à era dos curadores (1951-
2001). São Paulo: Boitempo Editorial, 2004. 

ALMEIDA, M. C. F. “Só a antropofagia nos une”. In: MATO, Daniel (comp.). Estudios y otras 
prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura y poder. Buenos Aires: CLACSO (Consejo 
Latinoamericanode Ciencias Sociales, 2002, p. 121-131. 

AMARAL, Aracy. Blaise Cendrars no Brasil e os modernistas. São Paulo: Martins Editora, 1970. 

ANDRADE, Oswald. A utopia antropofágica. São Paulo: Globo, 1990a. 

ANDRADE, Oswald. Os dentes do dragão: entrevistas. São Paulo: Globo, 1990b. 

ANDRADE, Oswald. Serafim Ponte Grande. São Paulo: Globo, 1992. 

BELLUZZO, A. M. de M. Os surtos modernistas. In: BELLUZZO, A. M. de M. (org.). Modernidade: 
vanguardas artísticas na América Latina. São Paulo: memorial, UNESP, 1990. p. 12-29. 

BENTES, Ivana. Trópico pelo avesso. Antropofagia, carnavalização e a relação do cinema brasileiro 
com o Modernismo. Revista Ciência e Cultura, v. 74, n. 2, n.p., 2022. Disponível em: 
https://revistacienciaecultura.org.br/?artigos=tropico-pelo-avesso. Visto em: 12 ag. 2025. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 154-162 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 162 

 

CAMPOS, Augusto. Balanço da bossa (antologia crítica da moderna música brasileira). São Paulo: 
Perspectiva, 1968. 

CAMPOS, Haroldo. Da razão antropofágica: diálogo e diferença na cultura brasileira. In: CAMPOS, 
Haroldo. Metalinguagem & outras metas. São Paulo: Perspectiva, 2013. 

CASTRO, D. C. Oswald de Andrade: entre o messianismo e a utopia. Das Questões, v. 17, n. 1, p. 
345-361, 2023. Disponível em: https ://periodicos .unb.br /index .php / 
dasquestoes/article/view/51463. Visto em: 14 ago. 2025. 

CHAVES, R. S. Releituras de Oswald de Andrade: o movimento da poesia concreta e a 
antropofagia. Em Tempos de História, [S.l], v. 1, n. 33, p. 47-63, 2019. Disponível em: 
https://periodicos.unb.br/index.php/emtempos/article/view/23552. Visto em: 28 ago. 2025. 

CORRÊA, J. C. M. José Celso Martinez Corrêa: rexistir é preciso. [Entrevista concedida a Sábato 
Magaldi e Perla D. Melcherts]. Nicolau, Curitiba, v. 35, p. 4-6, 1990. 

COUTINHO, D. P. R.; MACIEL, J. C.; BENITES, P. Um exercício de descolonização da hipótese do 
Matriarcado na utopia Oswaldiana. Revista Investigações, Recife, V. 32, n. 1, p. 68 – 79, 2019. 
Disponível em:  https ://periodicos .ufpe.br /revistas INV/ article / view / 240806. Acesso em: 14 
ago. 2025. 

KLAFKE, M. F. O rei da vela: o “aqui e agora” do Teatro Oficina durante a ditadura brasileira. 
Dramaturgia em foco, Petrolina, v. 1, n. 1, p. 125-144, 2017. disponível em: 
https://www.periodicos.univasf.edu.br/index.php/dramaturgiaemfoco/article/view/133. Acesso 
em: 15 ago. 2025. 

NUNES, Benedito. Oswald canibal. São Paulo: Perspectiva, 1979. 

OITICICA, Hélio. Esquema Geral da Nova Objetividade [1967]. In: FERREIRA, G.;  COTRIM, C. (org.). 
Escritos de artistas: anos 60/70. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editora, 2006, p. 154-168.  

REVISTA DE ANTROPOFAGIA. Edição fac-símile. São Paulo: Abril, Metal Leve S.A., 1976. 

STADEN, Staden. Duas viagens ao Brasil. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1974. 

http://unb.br/
https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/article/view/51463
https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/article/view/51463
https://periodicos.unb.br/index.php/dasquestoes/article/view/51463
https://periodicos.unb.br/index.php/emtempos/article/view/23552
https://periodicos.ufpe.br/revistas/INV/article/view/240806
http://ufpe.br/
https://periodicos.ufpe.br/revistas/INV/article/view/240806
https://periodicos.ufpe.br/revistas/INV/article/view/240806

