“ PRIMEIRA ESCRITA Recebido em 21/10/25
=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | P4ginas 52-62 Aceito em 19/12/25

ENTRE A ESPERA E A RENUNCIA: IMAGENS DO DISCURSO AMOROSO EM JUBILO,
MEMORIA, NOVICIADO DA PAIXAO DE HILDA HILST E EM TRAQUINIAS DE
SOFOCLES

Elvis Freire da Silva!
Universidade Federal do Ceara (UFC)

RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo analisar as figuras da espera e da renuncia no discurso
amoroso de Ariana, em “Ode descontinua para flauta e oboé. De Ariana para Dionisio”, presente
em Jubilo, Memdria, Noviciado da Paixdo (Hilst, 2017), e de Dejanira, em Traquinias, de Séfocles. A
pesquisa parte da duplicidade de Eros — entre a temperancga e o desejo — apresentada por Platao
em Fedro e Banquete, articulando-a a representacgdo tragica e poética do feminino. Adota-se, para
este propdsito, uma metodologia comparatista, conjugando os discursos literarios e filoséficos, com
apoio tedrico de Barthes (2003) e Branddo (2014). A analise evidencia que o discurso amoroso
configura-se como encenacao da falta e da impossibilidade de correspondéncia, mas também como
gesto de resisténcia simbdlica: enquanto em Traquinias a auséncia conduz a dissolu¢do e a morte,
em Hilst, ela é transmutada em verbo e criacao.

Palavras-chave: Literatura comparada. Hilda Hilst. Sofocles.

ABSTRACT

This study aims to analyze the figures of waiting and renunciation in the amorous discourse of
Ariana, in “Ode descontinua para flauta e oboé. De Ariana para Dionisio”, from Jubilo, Memdria,
Noviciado da Paixdo (Hilst, 2017), and of Deianira, in Trachiniae, by Sophocles. The research departs
from the duplicity of Eros—between temperance and desire—presented by Plato in the Phaedrus
and the Symposium, articulating it with the tragic and poetic representation of the feminine. For
this purpose, a comparative methodology is adopted, combining literary and philosophical
discourses, supported by the theoretical frameworks of Barthes (2003) and Branddo (2014). The
analysis shows that the amorous discourse is configured as an enactment of lack and the
impossibility of reciprocity, but also as a gesture of symbolic resistance: while in Trachiniae absence
leads to dissolution and death, in Hilst it is transmuted into word and creation.

Keywords: Modern poetry. Hilda Hilst. Sophocles.

INTRODUCAO

Um auriga segura pelas rédeas dois cavalos alados. Um se comporta moderadamente,
atendendo aos designios do condutor. O outro é o oposto em cardter, indolente e pernicioso. Essa

! Professor do curso de extensdo "Pesquisa e Elaboracdo de Projetos para Pés-Gradua¢do em Letras" no
ambito do projeto "Literatura Comparada em Sociedade: impacto, inser¢do e inclusdo social". Doutorando
em Literatura Comparada e mestre em Letras com énfase em Literatura Comparada em Linguas Cldssicas
pela Universidade Federal do Ceara (UFC). Especialista em Ensino de Lingua Portuguesa e Literatura pela
Universidade Leonardo Da Vinci (UNIASSELVI). E-mail: freireelvis@gmail.com

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Numero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 52



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

carruagem atribulada deve levar a alma? & presenca da beleza e da verdade divina, mas dessa visdo
a almando se lembrara antes de ser tomado pela loucura divina (pavia), a mesma que inspira poetas
e profetas, ao apaixonar-se diante da beleza do ser amado. Eis a imagem do amor?® na fala de
Sécrates ao jovem Fedro no didlogo que carrega seu nome (Fedro, 244a-245a; 246b-253d): uma
alma perturbada por dois impulsos, o de pudor e o de lascivia.

E também uma imagem dupla, antitética, aquela criada pelos convidados de Agaton no
célebre Banquete de Platdo. Pausanias cré ndo existir apenas um Eros, mas dois, advindos de duas
distintas Afrodites: uma Urania — a mais velha, sem mae e filha de Urano, responsdvel pelo amor
comedido pelos rapazes — e outra Pandémia, mais jovem, filha de Zeus e Dione, e inspiradora das
paixdes mundanas, de toda a gente, impropria para os filésofos, posto que leva homens e mulheres
a visarem o0s corpos e nao as almas (Banquete, 180d-180e). O discurso de Aristofanes, maior
representante da comédia antiga, expande a duplicidade de Eros aos humanos, os quais, de acordo
com seu mito de criagcdo, seriam seres duplos e esféricos, com dois pares de bracos e pernas, cada
uma voltada para um lado, e dois rostos encarando direcdes opostas. Os humanos primordiais
teriam assim trés e ndo dois sexos: haveria aqueles que eram filhos do sol, cujas metades eram
igualmente masculinas, as filhas da terra, com ambas as partes femininas, e os filhos da lua,
andréginos, com metade masculina e metade feminina. Fortes e arrogantes, eles teriam atentado
contra os deuses. Zeus, para castigar tal arrogancia, e ao mesmo tempo multiplicar o nimero de
adoradores, teria os dividido ao meio, conservando apenas a cicatriz no meio da barriga, para que
lembrassem de sua desmedida e n3o voltassem a medir for¢cas com os deuses, sob pena de serem
partidos mais uma vez e passassem a saltitar em apenas uma perna. Perdidos de sua outra parte,
eles estariam condenados a procura-la por toda a vida.

O ultimo convidado, o préprio Sdcrates, também traz um mito, mas dessa vez pela boca de
Diotima. Para a sacerdotisa, Eros ndo é um deus, ja que, se o fosse, ndo procuraria pelo que é belo
e bom, pois como um deus ja seria essas coisas. Eros é um daimon (daipwv), uma entidade
intermediaria entre mortal e divino, e em seu nascimento estaria atestada sua natureza paradoxal.
Filho de Penia, a pendria, eternamente faminta, e Poros, a passagem, a oportunidade, a abundancia.
Gracas a sua mae, Eros estaria sempre em caréncia, buscando nos outros a beleza:

[...] Em compensacdo, a natureza do pai conferiu-lhe ardor por coisas belas e boas:
coragem, decisdo, energia. [...] Ndo sendo de natureza mortal nem imortal,
floresce, vive prdéspero, morre e revive num mesmo dia, gragas a natureza do pai.
Escapa-lhe, entretanto, sem demora, o que alcanga, de sorte que Eros jamais
empobrece nem enriquece. Ocupa o lugar entre o saber e a ignorancia. Assim é.
(Banquete, 203d-203e)

Tomado pela ambiguidade de Eros, aquele que ama ndo resta outra opg¢do sendo digladiar
com os dois impetos, o da temperancga e o da voluptuosidade. O amado (£épwpevog) assiste a essa
batalha de seu pedestal, como deus que reclama reveréncia (Fedro, 252e), guardando para si a
prerrogativa de permitir sua aproximacdo ou de afastar-se, condenando o amante (épaotr) a

2 No grego, a palavra deriva de “sopro” (como o sopro vital, a respiracdo): Yuxr. Alguns tradutores, como
Donald Schuller, preferem traduzi-la como psique, a partir do entendimento contemporaneo da palavra,
enquanto outros preferem “alma”, que carrega um entendimento metafisico mais préprio da mitologia
platonica.

3 No Fedro, Eros é colocado ora como o deus, ora como a atrac3o erdtica.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 53



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

soliddo. E na pura contempla¢do do amado, de sua beleza, e ndo na realizacdo do ato sexual, que
estd o verdadeiro mérito do apaixonado, o qual sente crescer em sua alma as asas que perdera. No
irrealizavel esta a premissa para o discurso amoroso; canta-se para aquele que ndo estd, cujo corpo
ndo pode mais ser tocado:

Auséncia. Todo episddio de linguagem que encena a auséncia do objeto amado —
sejam quais forem sua causa e sua duracdo — e tende a transformar essa auséncia
em provacao de abandono [...] ora, sé existe auséncia do outro: é o outro que parte,
sou eu quem fica. O outro estd em estado de perpétua partida, de viagem; é, por
vocagdo, migrador, fugidio [...] a auséncia amorosa vai apenas numa diregao, e
pode ser dita apenas a partir de quem fica — e ndo de quem parte: eu, sempre
presente, constitui-se apenas diante de ti, sempre ausente. (Barthes, 2003, p.35-
36)

Tomando o discurso apaixonado como um episddio de linguagem, é possivel rastrear suas
figuras, entendidas, ainda em termos barthesianos, enquanto reencenacdes da paixao, as quais sdo
capazes de criar imagens evocativas do abandono. Na configuracdo das obras aqui estudadas, as
mulheres se posicionam como erastés, aquelas que sofrem com a partida do amado e que
permanecem a sua espera, restando-lhes tdo somente aguardar. Ariana®, eu lirico moderno
enraizado no mito da princesa cretense abandonada em uma ilha por Teseu, de quem salvara do
Minotauro no labirinto, dirige-se a Dionisio, seu salvador, em sua paixdao doce-amarga: deseja que
ele esteja consigo, mas é em sua auséncia que ela pode ser quem é, uma poeta. Dejanira, ha 15
meses distante de seu marido, lamenta em companhia do coro de mulheres de Traquis a falta de
Héracles, seu prazer e sua queda, posto que um oraculo predizia sua inevitavel morte. A despeito
dos mais de dois mil anos que separam “Ode Descontinua para flauta e oboé. De Ariana para
Dionisio” (presente em Jubilo, Memdria, Noviciado da Paixdo) e Traquinias de Soéfocles, entre as
duas figuras centrais — uma lirica, outra tragica — estabelecem-se paralelos miticos e simbdlicos cujas
raizes contribuem para a concepgao de seus caracteres e, naturalmente, de suas acdes. Dessa
maneira, nosso propodsito é distinguir as diferentes figuras criadas pelo discurso amoroso de ambas
as personagens, buscando tatear os sentidos ambiguos de Eros na poética e no drama. Para isso,
dividimos nossas consideracdes em torno de duas imagens: a primeira é a da espera, na qual
investigamos as imagens de permanéncia do objeto amado; ja a segunda é a rendncia, em que o
cantar das personagens rejeita o retorno dos herdis, preferindo manter-se atada ao amor
irrealizado.

1 ESPERA

[...] se longe esta quem amas, restam simulacros
e o doce nome entdo revira nosso ouvido.
(Lucrécio, Da natureza das coisas, v.1061-1062)

Para Barthes (2003, p.37): “Historicamente, o discurso da auséncia é sustentado pela
Mulher: a Mulher é sedentaria, o homem é cacador, viajante; A mulher é fiel (ela espera), o homem

% Hilda Hilst escolheu adotar os nomes latinizados de Dioniso e Ariadne, mais afeitos ao seu gosto por poetas
como Catulo.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 54



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

é inconstante (ele navega, corre atrds de rabos de saia). E a Mulher que d4 forma a auséncia,
elabora-lhe a fic¢do, pois tem tempo para isso; ela tece e canta [...]"”. Assim é que Dejanira e Ariana
aguardam em casa, o espaco feminino por exceléncia®, o oikos (oikoc), local de onde extraem
felicidade e honra, sem noticias dos herdis que exploram o mundo. Ariana converge corpo e casa
em um so destino e seu cantar é a Unica forma de, na auséncia, ainda ter Dionisio consigo:

11

A minha Casa é guardia do meu corpo

E protetora de todas as minhas ardéncias.
E transmuta em palavra

Paixdo e veeméncia

E minha boca se faz fonte de prata
Ainda que eu grite a Casa que s0 existo
Para sorver a dgua da tua boca.

A minha Casa, Dionisio, te lamenta

E manda que eu te pergunte assim de frente:
A uma mulher que canta ensolarada

E que é sonora, multipla, argonauta

Por que recusas amor e permanéncia? (Hilst, 2017, p.257)

Duas imagens se justapdem no poema: por um lado a Casa, personificada, elemento terreno
e fixo, guarda Ariana em seu labor de cantar a paixao, por outro, a boca, fonte de agua, fluxo fugidio
e passageiro. A contraposicao terra e agua ecoa ainda nos versos de “Dez Chamamentos ao Amigo”,
em que se diz “Entendo que sou terra. Ha tanto tempo/ Espero/ Que o teu corpo de dagua mais
fraterno/ Se estenda sobre o meu.” (Hilst, 2017, p.231), onde se torna clara a posi¢do do masculino,
Dionisio, aquele que leva a princesa abandonada para o mar, e Ariana, aquela que abraca a terra e
se recusa a partir. O mar, mitologicamente, é a forca violadora, cuja forca invade e destroi®.
Entidades ligadas a agua compartilham da mesma simbologia, como é o caso do deus-rio Aqueloo,
gue se apaixona por Dejanira e tenta violenta-la:

Quando morava em casa de meu pai Eneu

Em Pléuron, tive angustia nupcial

Mais pungente que qualquer moga etélia,

Pois cortejava-me o rio Aqueloo,

Que a meu pai me pedia sob trés formas,

Ora vindo visivel como touro,

Ora como irisada serpente sinuosa

Ora como bucranio em corpo humano —

Da densa barba, fluxos de dgua fontal se espargiam. (Séfocles, Tr., v.7-14)

®>“[...] uma mulher grega vivia sua existéncia de mocga, de esposa e de mie no lugar mais recéndito da casa;

ela também devia partir desta vida de sua casa bem fechada, ao abrigo dos olhos, longe de todo o publico.”
(Louraux, 1988, p.10)
6 Cf. Brand3o, 2014, p.530-532.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 55



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

Touro, serpente, hibrido bovino e humano: formas monstruosas de cortejo de uma princesa
que, apesar de rejeitar tal visdo, apaixona-se por Héracles, cuja descricdo, apesar de nao ser
monstruosa, pode ser considerada animalesca. Assim como Dionisio, Héracles, simultaneamente
humano e divino, é também filho de Zeus, passando pela jornada de reconhecimento e posterior
retorno a casa. Ambos compartilham inclusive de um carater duplo em sua filiagio’: Héracles toma
um mortal (Anfitrion) e um imortal (Zeus) como pais, mesmo que negando este ultimo em Héracles
(v.1314-21 e v.1341-6), enquanto Dioniso é gestado por Sémele e Zeus, conforme o que se proclama
nos primeiros versos do prélogo de Bacantes (v.1-10). Sua parte humana os compele a nascer e a
viver entre homens, mas a divina os permite ascender e habitar com os olimpicos, mesmo que para
isso precisem provar seu valor. Como bastardos de Zeus, sdo eles também alvos da ira de Hera,
responsavel por ordenar o desmembramento de Dioniso em seu primeiro nascimento, segundo a
versao orfica do mito, e por impor a Héracles os famigerados trabalhos, os quais efetivamente
consagrariam Héracles um deus.

A sua provacao é também uma jornada de transformacdo do mundo helénico: passa-se de
uma terra povoada por monstros e barbdrie para uma pdlis civilizada onde os homens podem
prosperar, gracas ao exterminio dos monstros realizado por Héracles®, e celebrar com o vinho,
cultuando n3o somente Artemis ou Apolo, mas também Dioniso, abracando a lucidez e a
embriaguez, essenciais a manuten¢do do métron (pétpov)®. As figuras divinas também possuem
uma relacdo especial com o mundo inferior: enquanto Héracles desce ao Hades para resgatar Teseu,
Dioniso realiza sua catabasis (katdpaotc) para salvar Sémele’. Em Rds, de Aristéfanes, Dioniso se
veste com uma imitacdo da pele do Ledo de Nemeia, um arremedo do filho de Alcmena, e busca o
auxilio de Héracles, alguém ja experiente em ir e voltar do mundo dos mortos, para encontrar uma
forma de |14 chegar sem ter de morrer (v.110). H3, ainda, o elemento da loucura, comum aos dois,
mas em papéis diferentes: enquanto Dioniso é o portador da anoia (Gvola) — responsavel pelo
delirio de Agave e de suas irm3s em Tebas, do consequente despedacamento de Penteu, e pela
desrazdo de Licurgo — Héracles é sua vitima, tendo, por influéncia da Loucura (AUooa), matado a
seus filhos em cega furia (Héracles, v.920-1015)".

Selvageria e civilizagdo convergem para a formulacao dos amados de Dejanira e Ariana. A
despeito disso, ou, ao contrario, em razdo disso, as duas temem nao serem suficientes para manté-
los consigo:

v

Porque te amo

Deverias ao menos te deter um instante
Como as pessoas fazem

Quando veem a petunia

7 Brand3o, 2014, p.173 e p.303.

8 Para Brand3o (2014), os 12 trabalhos impostos a Héracles simbolizariam também uma jornada de
purificacdo, aos moldes dos ritos orficos (p.311).

® Os discursos de Afrodite (Hipdlito) e de Dioniso (Bacantes) convergem para a mesma conclus3o: conferir
culto a uma so faceta do divino, atentar-se a uma s face da psiqué, tem consequéncias terriveis.

19 Brand3o, 2014, p.176.

11 Anfitrion questiona se o assassinato de Lico o “dionisou”, reforcando a ligacdo entre o deus e a loucura
(Traquinias, v.965).

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Numero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 56



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

Ou a chuva de granizo.

Porque te amo
Deveria a teus olhos parecer
Uma outra Ariana

Nao essa que te louva

A cada verso
Mas outra

Reverso de sua propria placidez
Escudo e crueldade a cada gesto.

Porque te amo, Dionisio,
E que me faco assim tdo simultanea

Madura, adolescente

E por isso talvez
Te aborrecas de mim. (Hilst, 2017, p.257-258)

Ha aqui uma expectativa de reconhecimento. A exemplo da dindamica erastés-er6menos
explicitada em Platdo, ndo existe resposta do amado, mas tdao somente, um movimento unilateral
de oferta. A poeta, estdtica, pede que Dionisio, sempre em transicdo — como a chuva, como o
andarilho com seu séquito de ménades — pare e a veja. Ela deseja ser vista “escudo e crueldade”,
como um deus, digno de amor, a exemplo de Dionisio, e ndo uma simples mulher, indigna de sua
atencdo. Na verdade, Ariana expressa a vontade de ser tudo o que Dionisio possa desejar e, em sua
insisténcia de preencher um vacuo impossivel, reparte-se em duas: a um sé tempo madura e
adolescente. A passagem da juventude para a fase adulta e madura é também fator de perturbacao
de Dejanira que teme ser trocada por Héracles por uma moc¢a mais jovem. N3o a toa a princesa
responde asperamente ao coro de mulheres traquinias, quando estas procuram lhe dissuadir de
suas preocupagdes:

A juventude pasce em plagas prdprias,

N3o a perturbam nem calor do sol,

Nem chuva, nem ventos;

Exulta em aprazivel vida sem tormento,

Até que a virgem é chamada de mulher

E recebe na noite seu lote de angustias

E vai temer pelo marido e pelos filhos. (Séfocles, Tr., v.144-150)

A comparacdo da juventude com uma flor recém-nascida, a qual nada perturba ainda,
contrasta com sua propria situacao, de mae e esposa ja angustiada pelo destino do marido. Sua
inseguranca reacende ao encontrar lole, a bela jovem de origem nobre tomada como escrava por
Héracles (v.375-380) e Ihe motivara a utilizar do enganoso filtro dado a ela pelo centauro Nessus,
agindo de modo semelhante ao procedimento que Lisias afirma ter os amantes em relacdo aos seus

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 57



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

objetos de desejo: fazer-lhes antes o mal de modo a ndo permitir que o amado possa ser desejado
por nenhum outro (Fedro, 235c).

O amor, nas figuras de Dejanira e Ariana, nao se configura apenas como vinculo afetivo, mas
como prova e de revelagao do ser. Ambas experimentam o amor ndo na reciprocidade, mas na
auséncia e no siléncio do outro, que as obriga a voltar-se para si mesmas e para o espago simbdlico
da casa, do corpo e da palavra. Para Dejanira essa auséncia conduz a destrui¢do: a tentativa de reter
o0 amado converte-se em gesto tradgico e mortal. Para Ariana, contudo, a auséncia é transmutada
em verbo; o canto, ainda que nasca da falta, é o que confere a mulher sua poténcia criadora.

Assim, Hilst reelabora o mito da espera feminina — o arquétipo da Penélope, de Dejanira,
de Ariana — ndo mais como submissdao, mas como processo de autoconstrucdo. A poeta assume a
dor e o desejo herdados da tradicdo tragica, mas os desloca para um registro moderno em que a
mulher fala, cria e interroga o deus. Sua Casa, simultaneamente abrigo e prisao, torna-se templo da
linguagem, e sua voz, uma forma de resisténcia contra o esquecimento. A poética hilstiana
reinscreve o feminino na heranga dionisiaca: se Dionisio é o deus da metamorfose, Ariana, ao ama-
lo, torna-se também metamorfose — “madura, adolescente”, “escudo e crueldade”. A
multiplicidade que em Séfocles conduz a ruina, em Hilst converte-se em condigdo ontoldgica da
mulher-poeta, que, ao invés de temer o fluxo, o incorpora. A mulher, outrora simbolo da espera e
do limite, torna-se, em Hilst, simbolo da criacdo e do excesso, transformando o destino tragico em
palavra e o siléncio da auséncia em permanéncia poética.

2 RENUNCIA

[...] Eros sacudiu meus
Sensos, qual vento montanha abaixo a desabar sobre as arvores [...]
(Safo de Lesbos, fragmento 47)

Ariana e Dejanira sdo caracteres femininos acometidos por um mesmo pathos (mafocg): o
abandono amoroso. O discurso das duas mulheres é pautado nesse interlocutor ausente, surdo ao
seu lamento, seja pela distancia, seja pela simples negacdo. Tal negacdo ou impossibilidade da
reunido entre amante e amado se torna, desse modo, o fio condutor de uma paixdo
camonianamente contraditéria: se por um lado Ariana reclama a partida de Dionisio, por outro ndo
deseja que ele volte, uma vez que é somente em sua auséncia que ela pode cantd-lo:

I

E bom que seja assim, Dionisio, que ndo venhas.
Voz e vento apenas

Das coisas do |4 fora

E sozinha supor

Que se estivesses dentro

Essa voz importante e esse vento

Das ramagens de fora

Eu jamais ouviria. Atento

Meu ouvido escutaria

O sumo do teu canto. Que n3do venhas, Dionisio.
Porque é melhor sonhar tua rudeza

E sorver reconquista a cada noite

Pensando: amanha sim, vira.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | P4gina 58



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

E o tempo de amanha sera riqueza:

A cada noite, eu Ariana, preparando

Aroma e corpo. E o verso a cada noite

Se fazendo de tua sabia auséncia. (Hilst, 2017, p.256)

Ha de se notar que no poema nuamero |, que abre essas odes, Ariana roga no primeiro verso
gue Dionisio ndo venha, dirigindo-se, como em uma carta, diretamente ao seu amado. Nesse
poema-epistola, o destinatdrio existe enquanto um recurso discursivo, a partir do qual o eu lirico
experimenta um “deciframento de si por si [...] uma abertura que se da ao outro sobre si mesmo”
(Foucault, 1992, p.159). Surdo ao cantar de Ariana — cuja tradi¢3o'? remete as Heroides de Ovidio,
conjunto de cartas das heroinas miticas aos seus amados ausentes, fugidos ou em guerra, mas a
guem elas insistem em cantar — Dionisio ndo esta em corpo, mas sim no discurso apaixonado da
poeta, pleno de épwg (eros)'3. Na realidade, Dionisio existe somente porque Ariana 0 mantém em
Seus versos:

Il

Porque tu sabes que é de poesia

Minha vida secreta. Tu sabes, Dionisio,

Que a teu lado te amando,

Antes de ser mulher sou inteira poeta.

E que o teu corpo existe porque o meu

Sempre existiu cantando. Meu corpo Dionisio,

E que move o grande corpo teu

Ainda que tu me vejas extrema e suplicante

Quando amanhece e me dizes adeus. (Hilst, 2017, p.256-257)

Do que seria 0 amado sem aquele que o ama? Do que seria o deus sem o mortal que o
louva? O corpo mortal, da poeta, e o divino, do deus, subordinam-se, a despeito da posicao
subalterna de Ariana. No poema |, a eu lirico expressa sua vontade de ouvir “voz e vento apenas”,
evidenciando a natureza eminentemente sonora’ da relac3do de Ariana e Dionisio, posto que, se o
deus retornasse, a poeta ndo mais escutaria o vento, mas tdo somente a voz do amado, afastando-
se de seu oficio, assim como as mulheres aguilhoadas pela pavia (mania) dionisiaca nas Bacantes’®
de Euripides (v.30-40) sdo obrigadas a fazer. Nesta tragédia, maes, esposas, filhas, abandonam a
casa, seu espaco primordial, e vao ao monte e a floresta prestar culto ao deus bromio. Nao ha mais
casa, ndo ha mais afazeres domésticos, ha apenas a vontade de Baco e seu violento desejo de ter
seu culto reconhecido.

12 N3o é possivel afirmar com total seguranca que Hilda Hilst de fato baseou-se na Ariana de Ovidio para
escrever esta. No texto latino, Ariana é abandonada por Teseu, a quem ela teria ajudado a escapar do
labirinto do Minotauro.

13 Termo usado normalmente para se referir ao amor romantico.

14 Medeiros, Pereira e Almeida (2020, p.105-106) chamam a atencdo para as tradi¢cdes musicais sugeridas
desde os instrumentos no titulo (flauta e oboé) até o género ode. Basta lembrar que o conjunto de poemas
foi inteiramente musicado por Zeca Baleiro.

15 Torrano (1995) traduziu o titulo desta peca como Bacas, mas preferimos Bacantes por ser a forma mais
corrente.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 59



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

A chegada de Héracles, esposo de Dejanira é, assim como a de seu meio-irmao, Dionisio,
marcada pelo signo da violéncia. Em Héracles, de Euripides, o herdi é o salvador de Mégara e
Anfitrion da sanha assassina de Lico, matando o usurpador no mesmo templo onde este planejava
matar sua familia (v.750-755). Em Alceste, Héracles toma a esposa de Admeto da Morte pela forca
do brago (v.846) e a devolve dizendo ser ela um “prémio da vitéria” (v.1026), um paralelo de sua
conquista de Dejanira, salva de Aqueloo e Nesso, e iole, por quem ele saqueia a cidade de Ecilia,
ambas também espdlios de batalhas motivadas pelo selvagem eros do herdéi.

Esse amor violento de Héracles, comparado por ele mesmo a uma conquista militar, ressoa
em Dejanira, sua Ultima esposa, o temor, seja por sua auséncia, seja por sua presenca, causando-
Ilhe, assim como em Ariana, um sentimento dubio em relagdo ao retorno do amado, concretizada
na raiz da palavra phébos (D6Bog), revisitada ao longo do relato de Dejanira, a qual diz ter “medo
atrds de medo” desde que se uniu a Héracles (v.26). Isso se verifica ainda no prélogo de Traquinias:
enquanto a princesa narra como Héracles derrotou seu pretendente monstruoso, ela diz ndao poder
dizer como realmente foi a contenda, “pois ndo sei; que o narre quem nado tremeu ao assistir tal
espetaculo” (v.24) e acrescenta: “Eu quedava aturdida pelo medo de que minha beleza me
trouxesse dor” (v.25), o que remete as demais conquistas miticas de seu marido — como a de
Mégara, a bela princesa dada como prémio por ele travar guerra em favor de Tebas e castigar
cruelmente Ergino e seus cobradores de tributos'®, cortando as orelhas destes ultimos e os
enviando de volta ao seu pais.

Tal atitude temerosa e moralmente dubia'’ de Dejanira se mostra quando, ainda que se diga
preocupada com a demora de Héracles em retornar a casa, ela ndo recorre a ajuda de seu filho Hilo
e nem mesmo lhe questiona se porventura conhece o paradeiro do pai, até o momento em que a
Nutriz Ihe prop&e que o faga, sugerindo, no minimo, uma estranha inércia por parte de alguém tao
aflito (v.50-55). Em canto e discurso, Ariana e Dejanira anseiam por seus amados, mas parecem
relutantes ao seu retorno definitivo, posto que isso romperia com a imagem que se lhes constroi:
engradecido em sua gldoria, Héracles é chamado de melhor homem do mundo (v.174), homem de
sucesso (v.230), o que em muito contrasta com o quadro que se apresenta quando de sua entrada
em palco, lamentando a prépria dor e pedindo pela morte (v.990-1010). Seus feitos, forca e bravura
parecem inabaldveis enquanto ficcdo, mas, quando seu corpo enfim se materializa aos olhos, as
virtudes ruem diante da desgraca.

CONSIDERAGOES FINAIS

A analise comparativa entre Ode descontinua para flauta e oboé. De Ariana para Dionisio e
Traquinias evidencia que a auséncia do amado, longe de ser mero detalhe narrativo, constitui-se
como forga estruturante do discurso amoroso feminino, produzindo efeitos distintos conforme a
temporalidade, o espaco e a fung¢do simbdlica atribuidos a cada personagem. Em Sdéfocles, a
auséncia de Héracles converte-se em ameaca continua: Dejanira, isolada no espa¢co doméstico,
experimenta o amor como tensdo mortal, confrontando-se com a juventude e a beleza de ole e
com a impossibilidade de conter o herdi que retorna da guerra e das conquistas. O amor, nesse

16 Brand3o, 2014, p.305.

17 Gasti (1993) supde ser acdes de Dejanira motivadas pelo que socialmente era aceito como moralmente
correto, pelo costume (némos) e ndo por seus proprios valores ou sentimentos. Concordamos com a autora
somente quanto a dubiedade das inten¢Ges de Dejanira, mas ndo é possivel afirmar com total certeza a
respeito do que realmente Dejanira pensa. SO se pode julgar suas ac¢oes.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Namero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 60



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

contexto, torna-se simultaneamente prova, medo e puni¢ao, em consonancia com o pathos tragico
gue historicamente estrutura a experiéncia feminina na literatura grega. A permanéncia da mulher
no oikos é marcada pelo limite e pelo sofrimento, evidenciando o peso simbdlico do corpo feminino
como territdrio de espera e como mediador entre ordem doméstica e caos externo.

Em Hilst, porém, a auséncia do amado assume outra configuracdao ontoldgica e poética.
Ariana transforma a falta em verbo e canto, transmutando o vazio em poténcia criadora. A Casa, 0
corpo e a palavra convergem em um espaco hibrido, onde a espera ndo significa passividade, mas
processo de autoconstrugao. Ao invés de conduzir a destruicdo, a auséncia permite que a poeta se
faca multipla: madura e adolescente, escudo e crueldade, afirmando-se como sujeito capaz de
dialogar com o deus ausente e ao mesmo tempo afirmar sua autonomia simbdlica. O siléncio de
Dionisio, assim como o do herdi tragico, ndo reduz a experiéncia feminina; ao contrario, transforma-
se em catalisador de invencao e resisténcia.

Dessa maneira, Hilst reelabora o arquétipo da mulher que espera, deslocando-o da
submissdo a poténcia criativa, ao mesmo tempo que mantém o eco da tradicdo tragica: o amor
continua a operar como prova, mas agora a prova é de linguagem e existéncia, ndo de destruicao.
A poeta reinscreve o feminino na heranca dionisiaca, como espaco de metamorfose, excesso e
permanéncia simbdlica, em que a auséncia do outro ndo é lacuna a ser preenchida, mas condicdo
para a reinvencdo de si. Comparativamente, Dejanira e Ariana revelam duas respostas ao mesmo
pathos: uma tragica, marcada pela ruina, e outra poética, marcada pela transfiguracdo. Entre essas
duas polaridades, emerge a complexidade do amor, que continua a operar como for¢ca ambigua,
simultaneamente desejante e limitante, mortal e divina, sempre atravessada pelo enigma da
auséncia.

REFERENCIAS

BARTHES, Roland. Fragmentos de um discurso amoroso. Sao Paulo: Martins Fontes, 2003.
BRANDAO, Junito de Souza. Diciondrio mitico-etimolégico. Petrépolis: Vozes, 2014.
EURIPIDES. Héracles. Tradug3o, posfacio e notas de Trajano Vieira. S3o Paulo: Editora 34, 2014.
EURIPIDES. Bacas. Estudo e traducdo de Jaa Torrano. Sdo Paulo: Hucitec, 1995.

FOUCAULT, Michel. A escrita de si. In: O que é um autor? Lisboa: Passagens, 1992.

GASTI, Helen. Sophocles’ Trachiniae: A Social or Externalized Aspect of Deianeira’s Morality.
Antike und Abendland Bd. N.20. V.28. 1993.

HILST, Hilda. Da poesia. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2017.
LOURAUX, Nicole. Maneiras tragicas de matar uma mulher. Rio de Janeiro: Zahar, 1988.

MEDEIRQS, A. C. M. de; PEREIRA, F. J. L; ALMEIDA, M. da G. O labirinto poético de Hilda Hilst em
Jubilo, meméria, noviciado da paixao: percurso lirico pelo corpo, tradicdo em odes descontinuas.
Texto poético, v. 16, n. 30, p. 101-120 fev./maio 2020.

MUELLER, Melissa. Bodily rhetoric in Sophocles’ Trachiniae. In: REGUERO E

SAGREDO, M.C. E. E M.Q.(Ed.) Tragic rhetoric: the rhetorical dimensions of Greek Tragedy. Rome:
MMXXI, 2021.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Numero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 61



“ PRIMEIRA ESCRITA
*=_ 2025 | Volume 12 | Nimero 2 | Paginas 52-62

PLATAO. O banquete. Tradugdo, comentarios e notas de Donaldo Schuler. Porto Alegre: L&PM,
2014.

PLATAO. Dialogos llII: Fedro (ou do belo); Eutifron (ou da religiosidade); Apologia de Sécrates;
Criton (ou do dever); Fédon (ou da alma). Tradugdo e notas de Edson Bini. Sdo Paulo: EDIPRO,
2008.

SOFOCLES. As traquinias. Apresentacdo, traducdo e comentario filolégico: Flavio Ribeiro de
Oliveira. Campinas: Editora da Unicamp, 2009.

SEGAL, Charles. Sophocle’s tragic world: divinity, nature, society. Harvard: Harvard University
Press, 1998.

VAN NORTWICK, Thomas. Imagining men: ideals of masculinity in ancient Greek culture.
Westport: Praeger Publishers, 2008.

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Numero 2 | ISSN 2359-0335 | Pagina 62



