
PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 78 

 

KAFKA E O TEATRO: CRISE, CORPO, ENCENAÇÃO 

 
Izabela Drozdowska Broering1 

Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC) 

 

RESUMO 

Conhecido sobretudo por suas narrativas e sua obra autobiográfica, Franz Kafka escreveu também 
uma curta peça de teatro. O guarda da cripta (alemão: Der Gruftwächter), drama escrito em 1917 
e publicado postumamente, reúne topoi tipicamente kafkianos com motivos shakespearianos e 
surge da paixão do autor pelo teatro, especialmente iídiche. Pequenos fragmentos dramáticos de 
Kafka podem ser encontrados também no seu diário, em seus contos e em seus romances 
inacabados, sobretudo em O desaparecido (Der Verschollene), escrito entre 1911 e 1914. A presente 
contribuição apresentará a influência do teatro na escrita kafkiana com ênfase em sua peça e 
mostrará como gesto e corpo atuante surgem como possíveis respostas à uma crise da escrita.  

Palavras-chave: Guarda da cripta. Teatro e gesto. Franz Kafka. 
 

ABSTRACT 

Known primarily for his prose and autobiographical work, Franz Kafka also wrote a short play. The 
Warden of the Tomb (German: Der Gruftwächter), a drama written in 1917 and published 
posthumously, brings together typically Kafkaesque topoi with Shakespearean motifs and emerges 
from the author’s passion for the theater, especially Yiddish theater. Small dramatic fragments by 
Kafka can also be found in his diary, his short stories, and his unfinished novels, above all in The Man 
Who Disappeared (German: Der Verschollene), written between 1911 and 1914. The present 
contribution will present the influence of theater on Kafka’s writing, with an emphasis on the 
author’s dramatic piece, and will show how gesture and the acting body emerge as possible 
responses to a crisis of writing. 

Keywords: The Crypt Guard. Theatre and gesture. Franz Kafka. 
 

INTRODUÇÃO 

Mais de cem anos após a morte de Franz Kafka (1883–1924), a sua obra não para de fascinar, 
irritar e, em vez de oferecer respostas, confronta os seus leitores com novos questionamentos. Não 
é à toa que as ondas de popularidade do autor de O processo atingem os seus pontos altos em 
tempos de crise, tempos de krisis, quando o velho e conhecido mundo começa a desmoronar 
causando angústia, sentimentos de perda e desenraizamento. Cada uma das gerações marcadas por 
crises ideológicas, políticas, sociais e ambientais pode estabelecer uma conexão especial com a obra 
do autor, que não somente questiona a cada passo a própria produção literária, mas também a 
língua como a sua ferramenta (MUSIAŁ, 2013, p. 226). Entre falar e falhar, numa estética de fracasso 
(LARANJINHA, 2007) Kafka concentra-se no gesto, nos movimentos do corpo, põe as personagens 

 
1 Professora adjunta na Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC), onde atua no Departamento de 
Língua e Literatura Estrangeiras e no Programa de Pós-Graduação em Literatura. Doutora na área de Letras 
Modernas Estrangeiras - Literatura pela Universidade de Adam Mickiewicz na Polônia e graduada em Letras 
/Alemão (Germanística) com mestrado direto pela mesma universidade. E-mail: izabela.broering@ufsc.br 

Recebido em 04/11/25 
Aceito em 19/12/25 

 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 79 

 

em cena, observando ao mesmo tempo o teatro do mundo, ou mundial, como poderíamos traduzir 
a observação de Walter Benjamin no ensaio de 1934 (BENJAMIN, 1991) sobre a obra kafkiana. 
Mesmo assim, essas palavras de Benjamin, um grande admirador de Kafka, surgem da leitura da 
obra kafkiana publicada antes de 1934, ou seja, os seus inacabados romances e contos; o curto e 
fragmentado drama de Kafka O guarda da cripta foi publicado apenas em 1936.  

 Já nos seus diários, com início em 1909, Kafka desenvolve miniaturas dramáticas, as quais 
por vezes divide em partes e retoma após vários dias ou semanas. Um  exemplo seria a miniatura 
sobre a bailarina Eduardova, uma integrante do balé de Petersburgo que visitou Praga em 1909. 
Katharina Meinel (1995) reconhece nas anotações de Kafka princípios de um conflito dramático. 
Kafka descreve Eduardova em quatro aproximações, tenta influenciar a bailarina, passar de mera 
observação para tentativas de colocar a personagem em palco e movimentá-la. De uma pessoa 
distante e admirada, ela se torna uma figura, um fantoche que pode ser manipulado a ponto de 
tornar os seus gestos e a sua aparição caricata. Isso acontece sobretudo, quando a bailarina 
encontra-se fora do palco: 

 
A bailarina Eduardova não é tão bonita ao ar livre como é no palco. A tez pálida, os 
ossos da face que estiram a pele a ponto de não permitir nenhum movimento mais 
intenso; o nariz grande, que se ergue como se de uma cavidade e não admite 
brincadeiras [...]; a figura larga de cintura alta, saias demasiado pregueadas – a 
quem haverá de agradar? (KAFKA, 2021, p.8) 

 
 Em outras passagens do diário, Kafka menciona pessoas famosas da época como atrizes, 

atores, cantoras e figuras públicas e as descreve partindo da aparição, do corpo, do gesto, como se 
prestasse mais atenção ao corpo em movimento, ao colocar-se do corpo no espaço do que na 
expressão verbal.   

Ainda antes do começo da Primeira Guerra Mundial percebe-se uma crise no cenário literário 
e cultural europeu: a crise da expressão, da língua como ferramenta e matéria do fazer artístico. A 
crise da língua e da literatura nas primeiras décadas do século XX tem várias camadas e aflora com 
as reflexões do escritor austríaco Hugo von Hofmannsthal sobre as limitações da língua e a 
necessidade de uma nova poética (Ein Brief, 1902); com a crise do sujeito, como em Thomas Mann 
e o seu primeiro romance Buddenbrooks: Verfall einer Familie de 1901 (no Brasil: Os Buddenbrook: 
Decadência duma Família, 1975),  passa pela busca por novas formas de expressão marcada por 
rompimentos de convenções da construção da narrativa até o questionamento do sentido das 
palavras, como no caso dos escritores Hugo Ball ou Kurt Schwitters. O próprio Kafka em inúmeras 
cartas e em trechos do seu diário expressa a busca incessante e exaustiva por palavras e expressões 
que estariam à altura da sua famosa autodefinição: “Não tenho nenhum interesse literário, eu sou 
literatura; não sou nada além disso e não poderia ser outra coisa.” (KAFKA, 1967, p. 20-21, trad. 
nossa). Na mesma citação mostra-se, porém, a literatura como forma de expressão e condição 
necessária de existir. O que entra em cena, onde as palavras mostram-se como não suficientes? 
Como no teatro, o corpo em movimento pode auxiliar a escrita?  

 Na presente contribuição buscaremos os vestígios da escrita dramática e da influência do 
teatro na obra de Franz Kafka como possível resposta à crise da palavra escrita. Dedicaremos uma 
atenção especial à influência do teatro iídiche e a única peça teatral do autor. 

 
1 TEATRO ÍDICHE, TEATRO DO MUNDO 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 80 

 

Simplicidade, humor à beira do absurdo, foco nos atores. São essas as características que 
Franz Kafka aprecia tanto no teatro iídiche, com o qual tem contato documentado a partir de 1911 
e sobre o qual reflete no seu diário. O teatro iídiche na época é considerado menos culto e os seus 
críticos o descartam como Schmiere ou Schmierentheater (em alemão: peça de mau gosto, 
superficial), denominação essa que tem origem em própria língua ídiche e significa canto (simrah). 
O iídiche ganha o status de uma língua literária apenas no século XIX, sendo até então limitado à 
comunicação de judeus da Europa oriental (Ostjuden), sobretudo das classes baixas da sociedade. 
Kafka, pertencente à classe média de Praga, socializado e educado em língua alemã, não domina o 
iídiche, mas sente fascínio pela língua, à qual atribui propriedades de transmitir a essência do 
judaísmo e, ao mesmo tempo, do gesto teatral. Segundo o escritor, a língua não precisa ser 
compreendida, mas sim apreciada com os sentidos, por ser uma "língua pura” composta de palavras 
de origem estrangeira, por não possuir claras regras gramaticais e por espelhar uma urgência e 
movimento. Em sua fala intitulada “Einleitungsvortrag über Jargon” (Fala introdutória sobre o 
jargão) Kafka aponta: “Mas, uma vez que o jargão o tenha tomado – e jargão é tudo: a palavra, a 
melodia hassídica e a própria essência desse ator judeu oriental –, você não mais conhecerá a sua 
antiga tranquilidade.” (Kafka 1912, tradução nossa). O iídiche, segundo Kafka, tem então não apenas 
o poder de espelhar e expressar o espírito judaico, mas também de transformar a quem for se 
aproximar da língua e senti-la. O que chama a atenção é que o autor conhecido sobretudo por suas 
obras em prosa busca caminhos no auge da crise da escrita e da palavra numa língua que poderia 
ser essência do estrangeiro, do itinerante, uma língua que mais do que entendida, precisa ser 
“sentida”, percebida com os sentidos. 

Em 5 de outubro de 1911, Kafka relata no seu diário a visita ao Café Savoy, onde assistiu à 
uma peça de teatro itinerante de Jizchak Löwy, que mais tarde se tornaria seu amigo. Mesmo ciente 
de falhas na encenação e até alguns deslizes no próprio texto dramático, o escritor parece sentir-se 
atraído pela simplicidade e a forma ingênua de encenação. Ao mesmo tempo, Kafka destaca a 
importância do cenário minimalista que coloca o ator no centro e potencializa seu gesto e sua 
mímica. O iídiche como a língua de expressão teatral, composto de frases curtas, seria, na ótica 
kafkiana, uma língua diretamente ligada ao corpo de atores que produzem signos, gestos sem 
referência ao designado. Assim, surge não somente um mundo à parte ou um teatro do mundo, 
mas também uma metalinguagem que aponta para falhas da língua como forma de expressão e, ao 
mesmo tempo, tenta superá-las.  

O fascínio pelo teatro molda o caminhar literário de Kafka e aparece em vários momentos 
de sua obra em prosa. Sobretudo no primeiro e inacabado romance Der Verschollene (O 
desaparecido), escrito entre 1912 e 1914 e publicado apenas em 1927 sob o título Amerika – 
atribuído à obra pelo amigo-editor Max Brod (Kampff Lages, 2021, p. 7, 276), o teatro acaba sendo 
a destinação do personagem principal Karl Rossmann a partir do seguinte aviso: 

 
O grande teatro de Oklahoma vos chama! E chama só hoje, só uma vez! Quem 
perder a oportunidade agora, a perderá para sempre! Quem pensa no futuro nos 
pertence! Todos são bem-vindos! Quem quiser ser artista, apresente-se! Somos um 
teatro que pode aproveitar a todos, cada qual em seu lugar! Quem decidir juntar-
se a nós receba aqui e agora as nossas felicitações! [...] Maldito seja aquele que não 
acredita em nós! (KAFKA, 2021¹, p. 247) 

 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 81 

 

A ampla convocação e a sugestão de que todos os candidatos serão aceitos junto a uma 
observação posterior de Karl sobre a falta do salário para os atores remete à imagem do mundo 
como teatro e o ser humano como ator, ou seja, aquele que recebe um papel a ser interpretado. 
Teatro e encenação parecem ser parte do enredo de O desaparecido, mas também estão presentes 
em algumas, já mencionadas cenas de O processo, a ponto de se assemelhar a um metateatro das 
peças shakespearianas. A metáfora do teatro reúne também o processo da criação e da recepção 
literária, fazendo com que a escrita kafkiana seja auto-reflexiva. Segundo Kurz (1980), a relação 
entre o ator, o palco e os espectadores assemelha-se à relação entre o escritor, a obra e o leitor. As 
análises do último capítulo2 do romance no campo de estudos literários variam entre a visão dos 
Estados Unidos como um lugar de acolhida da diversidade (SEFERENS, 1992), uma resposta ao 
discurso national judaico (THEISON, 2008) e uma marcação de uma reviravolta narratológica na obra 
kafkiana (ENGEL, 2010). Benjamin, por sua vez, como já mencionado, recorre à imagem do teatro 
do mundo: “O mundo de Kafka é um teatro do mundo. Para ele, o ser humano está em um palco 
como tendo saído de casa. E o exemplo que comprova isso é: todos e cada um são aceitos no teatro 
natural de Oklahoma” (BENJAMIN, 1987, p. 145). Seriam os gestos supérfluos e exagerados dos 
personagens kafkianos um indício de serem criados para atuarem num teatro? Sobretudo num 
teatro gestual, como é o caso do teatro iídiche.  

 O colocar de personagens no palco, a encenação da fala e uma metalinguagem teatral estão 
presentes também em produções posteriores do autor. Neste momento mencionaremos como 
exemplo o romance mais conhecido de Kafka, O processo, iniciado em 1914 e publicado 
postumamente em 1925, com a sua cena no tribunal. No mencionado fragmento, num domingo, o 
acusado K. deve comparecer ao tribunal para depor, sem conhecer a causa da acusação nem o 
endereço exato. Chegando a uma ampla sala repleta de espectadores e juízes, K. sobe numa mesa 
como se subisse num palco e profere um discurso, sendo por vezes aclamado, por vezes vaiado pelo 
público. É o público que define a atuação de K. e aponta para a sua posição: a vida de K. parece um 
papel numa peça e a única coisa que depende do protagonista é a sua atuação. Por outro lado, 
porém, assumindo e aceitando essa condição, a postura de K. pode ser compreendida como um 
lugar confortável, que não exige escolhas nem responsabilidade. Ao mesmo tempo, se lermos O 
processo com lentes do próprio Kafka (Max Brod relatava que seu amigo Franz não parava de rir ao 
ler trechos do romance em voz alta, SOMMERFELD, 2020, p. 7; BROD, 1968) poderíamos enxergar 
traços do absurdo, sobretudo nas passagens ditas mais teatrais, até na cena final, na qual os 
supostos carrascos de K. brigam para decidir quem deve segurar a faca e fazem o protagonista 
pensar se não deveria ele mesmo assumir a arma.  

 Em vários contos kafkianos, o gesto unido a um tom de ironia ou um humor absurdo aponta 
para a inspiração pelo teatro, sobretudo iídiche, e enriquece as narrativas. O ano de 1917,  período 
em que Kafka é diagnosticado com tuberculose (STACH, 2024, p. 189) e rompe definitivamente o 
seu noivado com Felice Bauer (STACH, 2024, p. 220), parece ser bastante produtivo para o escritor 
de Praga. Além do conto “Der Landarzt” (“O médico rural”), marcado não somente pela teatralidade 
iídiche, mas também por contos hassídicos, escreve “Beim Bau der Chinesischen Mauer” (“A 
muralha da China”), aforismos – chamados depois de aforismos de Zürau –, bem como pequenos 
textos publicados pelo editor Martin Buber no periódico Der Jude. por fim, escreve a sua única peça 
teatral. Kafka dramático entra em cena. 

 
2 Max Brod não somente editou o manuscrito kafkiano, mas também determinou a ordem dos capítulos dos romances, 

colocando no caso de O desaparecido a parte dedicada ao Grande Teatro da Oklahoma no final. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 82 

 

 
2 TEATRO COMO GESTO E COMO ESCRITA 

A única conhecida peça teatral de Franz Kafka, O guarda da cripta, de 1917, constitui uma 
grande exceção na obra kafkiana não somente pela forma até então evitada pelo escritor, como 
também por clara alusão ao tempo e a personagens históricos. Embora supostamente pouco 
interessado em política e eventos contemporâneos, Kafka testemunha o declínio do Império Austro-
húngaro, do qual foi cidadão na maior parte da sua vida. Como exemplo pode ser citada a escassez 
de temática da Primeira Guerra Mundial e das atualidades da política em seu diário. Já emblemático 
é o seguinte trecho escrito no início da guerra: “A Alemanha declarou guerra à Rússia. — À tarde, 
natação.” (KAFKA, 2021, p. 332). 

Já durante a Grande Guerra, em 1916, morre o imperador Francisco José I, tendo como 
sucessor o seu sobrinho-neto Carlos I, que fica no trono apenas até a dissolução do império em 
1918. Não encontrando uma solução efetiva para a crise do império e buscando diminuir a 
importância dos militares, Carlos é considerado um monarca fraco pelos contemporâneos. 
(RUMPLER, 1971, p. 112). Com a morte do velho imperador fica evidente a defasagem da 
aristocracia diante da situação difícil da população: 

 
O fato de o Estado, o mundo ou o tempo "saírem dos trilhos” vez ou outra é um 
daqueles eufemismos que carregam um sentido obscuro, subitamente revelando a 
maneira terrível, após décadas de banalização e desgaste. [...] A primeira vez que 
os habitantes da Monarquia de Habsburgo tiveram a impressão de que realmente 
tudo tinha saído dos trilhos e de que a vida seguiria, no melhor dos casos, de uma 
maneira muito diferente, inimaginável, foi no inverno de 1916-17. [...] Mas o 
choque e as desarticulações psíquicas disparados por esse fracasso foram muito 
além da privação corporal imediata. As pessoas estavam à mercê de uma sociedade 
implacável, na qual o empenho, a parcimônia e a lealdade não eram mais 
recompensados. [...] isso significava a dissolução ou até a inversão do sistema 
burguês de valores – uma catástrofe moral, que gerava ansiedade e desespero. [...] 
o monarca e o seu círculo mais próximo estavam apartados dessa cacofonia de ódio 
e desespero geral. (STACH, 2024, p. 148-150) 

 
Além da típica crise da escrita e da língua nos anos da produção literária kafkiana, está em 

curso, mais claramente do que até então, a dissolução de uma sociedade diversa e falante de vários 
idiomas, que por décadas permaneceu supostamente unida por valores burgueses e foi regida pela 
mão forte do imperador. 

Kafka remete em sua peça teatral à um principado diegético com várias semelhanças com a 
época da escrita. No breve drama de Kafka, temos a presença de um governante, o príncipe Leo, 
que não goza do reconhecimento nem do respeito de seus súditos e tem como seu maior 
antagonista o camareiro. O guarda mencionado no título confessa ao regente suas lutas noturnas 
com as almas, especialmente com o espírito do duque Frederico, o antecessor de Leo e da condessa 
Isabella.3 Os espíritos tentam sair da cripta e do cemitério para falar com o príncipe. Enquanto o 

 
3 O nome pode ser mais uma alusão ao tempo do imperador Francisco José que foi casado com a lendária Isabel de 

Baviera conhecida pelo apelido Sisi. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 83 

 

fantasma do duque tenta escapar à força, o espírito da condessa Isabella aposta em sugestões e na 
sedução. 

Deixando de lado as questões das relações pouco transparentes na corte, do poder e das 
influências, é possível perceber uma semelhança com as cenas do primeiro ato de Hamlet, de 
Shakespeare. Na tragédia escrita entre 1599 e 1601, que tem como pano  de fundo histórico a guerra 
entre a Dinamarca e a Noruega, os cortesãos e guardas Marcelo e Horácio conversam sobre o 
fantasma do rei defunto ou um fantasma que é tão semelhante ao rei "como tu te assemelhas a ti 
mesmo" (SHAKESPEARE, 2014, p. 14). Na peça shakespeariana, a aparição do rei morto é lida como 
um mau presságio. Nas cenas IV e V do primeiro ato, o fantasma aparece de novo e conversa com 
o príncipe Hamlet. Diferentemente de Aristóteles, Shakespeare aposta nas personagens no lugar da  
ação – uma tendência semelhante pode ser observada em teatro iídiche e em Kafka: também nesse 
caso os principais personagens desenham e explicam a ação, parcialmente em monólogos.  

No caso de O guarda da cripta, percebemos uma outra característica que remete ao teatro 
iídiche: a simplicidade do ambiente onde se desenrola toda a peça. O quarto do príncipe Leo é um 
simples aposento com uma janela alta, uma cama e uma mesa de trabalho. Especialmente diante 
de outras narrativas de Kafka, como o conto “Um médico rural” ou os inacabados romances O 
processo e O castelo, essa configuração remete à simbologia de controle e poder (mesa de trabalho/ 
escrivaninha) e da passividade ou submissão (cama).4 A simbólica porta ou portão, uma divisa entre 
o mundo dos mortos e dos vivos, lembra outros textos de Kafka, como o conto “Diante da lei” e O 
processo, romance do qual o conto, na sua versão mais ampla, faz parte. Na peça dramática, porém, 
a porta se diferencia dos outros pontos de passagem na prosa kafkiana: enquanto na curta narrativa 
“Diante da lei” o guarda barra a entrada do homem do campo, o único ao qual a porta parece ser 
destinada, enquanto o guarda da peça dramática tenta impedir a saída dos fantasmas. Além disso, 
a porta em ambos os textos narrativos define um lugar sem marcas características de tempo e 
espaço, onde o movimento dos personagens está suspenso. No drama kafkiano, porém, o ponto de 
passagem, a porta da cripta e o portão do parque onde estão enterrados os antepassados do 
príncipe Leo, mostra-se como um lugar de batalha, de corpo em movimento, de luta do corpo contra 
o fantasmagórico. Um movimento, nota bene, que está sendo apenas descrito pelo guarda em seu 
monólogo, ficando a própria cena sem grandes deslocamentos. Ao mesmo tempo, a descrição de 
uma luta no meio da peça nos remete às peças shakespearianas, sobretudo novamente à Hamlet. 
O teatro se desmascara, parece olhar para si de fora.  

Além do nome e formato da peça, O guarda da cripta obedece ao principal requisito do 
drama: a ação gira em torno de um conflito. As partes do confronto são o príncipe Leo, que assumira 
o poder havia pouco tempo, e o seu camareiro, que conduz à quebra da expectativa em relação ao 
título. Esse primeiro deslocamento volta a atenção para uma personagem supostamente 
secundária, o guarda. Por ser, porém, este o título escolhido para a peça por Max Brod e não pelo 
próprio Kafka – que, segundo outro amigo do escritor, Oskar Baum, deveria receber o título “A 
gruta” ou “A cripta” (FLUCHERER, 2016, p. 248) –, não iremos perseguir essa quebra. O segundo e 
mais importante ponto de deslocamento consiste na postura e na posição do príncipe Leo, que não 
somente tenta convencer seu camareiro da necessidade de contratação de um guarda adicional, 
mostrando-se assim um governante "fraco” e dependente da sua corte, mas que ainda tenta 

 
4 Essa iconografia kafkiana raramente está sendo invertida ou superada, como isso acontece no capítulo V do romance 

O castelo. Lá, o prefeito doente atende o agrimensor K. de cama e mesmo estando na posição horizontal tem todo o 
controle sobre a situação, não abandona a sua função e não perde a subjacente influência e poder. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 84 

 

subverter as regras hierárquicas nas relações com o camareiro e também com o guarda da cripta. O 
príncipe tem ciência das inversões, mas ao mesmo tempo a tentativa de abdicar às regras e 
hierarquias o impede de atingir o seu objetivo. Na conversa inicial com o camareiro ele faz a seguinte 
observação: “A única coisa que vos perturba na questão talvez seja apenas a estranheza de eu não 
ter dado ordem sem mais nem menos, e sim vos tê-la anunciado antes.” (KAFKA, 2018, p. 255) A 
tentativa do príncipe de tornar a sua regência mais humana e diferenciar-se do seu antecessor 
constitui, paradoxalmente um problema para as pessoas subordinadas a ele, pois, como responde 
o camareiro: “O anúncio, de qualquer modo, me dá uma responsabilidade maior, à qual preciso me 
esforçar em corresponder.” (KAFKA, 2018, p. 255). 

Logo no início da peça, ainda durante o diálogo com o camareiro, fica evidente a vontade do 
príncipe de estabelecer uma nova guarita na entrada da cripta da família e a sua motivação: “Essa 
cripta é, na minha família, a fronteira entre o humano e o resto, eu quero estabelecer uma guarda 
nessa fronteira.” (KAFKA, 2018, p. 256). Após a saída do camareiro e em conversa com o guarda do 
momento, fica claro que o guarda serve já no seu posto por trinta anos, dos quais apenas o último 
seria durante a regência do príncipe Leo. Com o seu serviço, o guarda chega também ao limite do 
suportável: "Todas as noites se chega perto de estourar a veia no pescoço.” (KAFKA, 2018, p. 260). 
Toda a luta do guarda contra o duque Frederico e a nobreza da cripta é marcada por assimetrias e 
desigualdade, como relata o próprio guarda: 

 
Saio porta afora, ando em torno da casa e logo me choco com o duque e já 
balançamos em meio à luta. Ele, tão alto, eu, tão baixo, ele, tão largo, eu, tão 
magro, eu luto apenas com seus pés, mas às vezes ele me ergue e então luto 
também com a parte de cima do corpo. (KAFKA, 2018, p. 263) 

 
Mesmo assim, o guarda relata as suas constantes vitórias e aponta como sua arma o próprio 

fôlego: "Nós lutamos somente com os punhos, ou, na verdade, apenas com a força da respiração.” 
(KAFKA, 2018, p. 264).  

 O visível paradoxo da existência de fantasmas que podem ser impedidos por um ser humano 
velho e fraco a saírem da cripta e, ao mesmo tempo, o modo de lutar do velho guarda, remete ainda 
a uma outra interpretação possível da única peça teatral kafkiana. Essa interpretação ganha força 
em comparação com os diários e textos narrativos de Kafka que por vezes giram em torno da própria 
escrita e do processo criativo. 
 

3 ENTRE INTERPRETAÇÃO E SUPOSIÇÃO – AS INTERPRETAÇÕES POSSÍVEIS DA PEÇA KAFKIANA 

Em muitas cartas à Felice Bauer, a sua primeira noiva, Kafka destaca que o que o mais alegra 
é a luta noturna, pensando na escrita. Ao mesmo tempo vê a incompatibilidade de uma vida 
burguesa, familiar, com o ofício da escrita, trazendo a imagem de luta de seus dois lados, o bom (ou 
seja, obedecendo às normas burguesas) e o mal (que dá mais valor à escrita), como fica claro numa 
carta de 1º de outubro de 1917. Também a partir das cartas de Kafka à Grete Bloch, amiga de Felice, 
fica evidente, que a imagem de luta com os fantasmas remete ao próprio ato da escrita e criação 
literária. Kafka traz, entre outras, a história segundo a qual tinha desde a sua infância o costume de 
chamar os seus fantasmas. Inicialmente, as aparições, segundo o escritor, eram raras e se pareciam 
com visitas bem-educadas e de pouca interação, que mais tarde ganharam intensidade e se 
tornaram até violentas: 

 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 85 

 

[...] eles vinham por todas as portas; as fechadas, eles arrombavam. Eram grandes 
fantasmas ossudos, anônimos na multidão — com um deles se podia lutar, mas não 
com todos que me cercavam. Quando se escrevia, eram todos bons espíritos; 
quando não se escrevia, eram demônios, e só se podia ainda levantar a mão do 
meio de sua aglomeração para mostrar onde se estava. (Carta a Grete Bloch de 
8.VI.1914, KAFKA, 1967, p. 597, tradução nossa) 

 
Compreendendo o ato de lutar contra os fantasmas como o ofício da escrita, o guarda da 

cripta da peça homônima simboliza o próprio escritor. A vitória do guarda, do escritor, seria impor 
o ato da criação às adversidades e às dificuldades encontradas no processo criativo. Na imagem da 
luta, Kafka volta o ato da escrita também à oralidade e à imagem da criação performática e quase 
divina tão presente na escrita dramática: o guarda e o fantasma depois de abandonarem as armas, 
lutam com os punhos ou, mais ainda, como destaca o guarda no seu relato, com o sopro. É, 
ironicamente, o ar que sai da boca do guarda que abala o fantasma. E o espectro , por sua vez, cospe 
para o guarda reconhecendo a sua vitória. Mesmo no chão, exausto, o guarda vence a assombração 
o que lembra, novamente, a condição do escritor e sua incessante e exaustiva batalha contra as 
insuficiências da língua. 

A aproximação à peça kafkiana a partir da alegoria da própria escrita não esgota obviamente 
as propostas interpretativas possíveis. No inverno de 1916/17, o próprio Kafka deve ter mencionado 
ao amigo Baum de que estava trabalhando numa peça filosófica (DIETERLE, 2010). Nós anos 1950 e 
1960 foi essa a abordagem prevalecente, embora  não muito acertada e cruelmente criticada já por 
Walter Benjamin trinta anos mais cedo. Sobre tentativas de forçar a escrita kafkiana nas camas de 
Procusto de interpretações filosóficas e teológicas, sobretudo sobre as análises de Willy Haas da 
obra de Kafka, Benjamin escreve: 

 
O primeiro terço dessa interpretação constitui hoje, a partir de Brod, patrimônio 
comum da exegese kafkiana. [...] É uma interpretação cômoda, que se torna cada 
vez mais insustentável à medida que se avança na mesma direção. [...] Em suas 
especulações bárbaras, que de resto não são sequer compatíveis com o próprio 
texto literal de Kafka, essa teologia fica muito aquém da doutrina da justificação, 
de Anselmo de Salisbury. (BENJAMIN, 1985, p. 153) 

 
A proposta de ler Kafka pelas lentes de filosofia aparece ainda mais tarde, entre outros, em 

contribuições de Peter Cersowsky, que, por sua vez, rompe com a tradição de usar na análise da 
dicotomia do além e aquém o pensamento de Heidegger, defendido por Heinz Ide (IDE, 1961). 
Cersowsky aproxima-se à peça de Kafka a partir de Schopenhauer com a sua representação do 
mundo como a vontade e a imaginação (CERSOWSKY, 1990). Entre as atuais contribuições voltadas 
para a breve aventura de Kafka com a escrita dramática, prevalecem aquelas que examinam a 
questão estrutural da peça ou os motivos literários, presentes também em suas narrativas.  

 A peça kafkiana talvez esteja longe da definição do gênero literário, segundo Peter Szondi 
(2001, p. 71), defensor de que um drama deveria mostrar as relações intersubjetivas atuais – afinal 
os trechos centrais da peça estão sendo relatados. Mesmo assim, a questão da forma teatral 
escolhida por Kafka pode constituir um novo norte investigativo de O guarda da cripta. Os 
protagonistas, o príncipe Leo e o velho guarda, parecem ser partes de uma única personagem que 
precisa de duas figuras para colocar a problemática em cena. Bernard Dieterle (2010) destaca nessa 
linha que as partes dramáticas e cenas teatrais da peça entrelaçam-se com partes narrativas 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 86 

 

dedicadas em grandes partes à temática da morte, o que possibilita uma confrontação com “o 
radicalmente estranho e com a interligação entre vida e morte a partir de várias perspectivas.” 
(DIETERLE, 2010, p. 245) A própria forma, ou, melhor, as formas literárias utilizadas na peça, podem 
ser portanto lidas e analisadas junto com o enredo. 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Embora Kafka seja um dos mais importantes autores do século XX, ou, segundo Max Brod 
(1968) – o autor que conseguiu traduzir para a escrita literária o tumultuado século XX ainda antes 
da Segunda Guerra Mundial, a peça não faz parte das mais apreciadas obras do autor. O 
fragmentário drama O guarda da cripta constitui uma das obras marginais na obra kafkiana. 
Segundo um dos pesquisadores e biógrafos de Kafka, Rainer Stach, tal situação é explicada, entre 
outros, pela construção da peça muito dependente do modelo de Strindberg e mesmo assim 
desajeitada e incompleta. (STACH, 2024, p. 157) Mas algumas características do drama que podem 
ser atribuídas a Strindberg, também fazem parte do repertório do teatro ídiche, como o cenário 
minimalista e destaque em atores e sua psicologia. Talvez a dificuldade em ler um Kafka dramático 
consiste justamente na forma do drama, onde no lugar de um narrador onisciente em terceira, 
raramente em primeira pessoa, conhecido dos textos em prosa kafkianos surge uma lacuna prevista 
para um corpo atuante? Ao mesmo tempo, o gesto, a atuação é uma das respostas de Kafka diante 
da insuficiência da língua. 

 Como mencionado, o único texto dramático de Kafka surge depois de uma prorrogada pausa 
criativa e dá início a um surto criativo, em que o "teatro do mundo” mostra-se por vezes mais 
evidente do que na própria peça teatral O guarda da cripta. Kafka escreve vários contos com 
destaque para “Um médico rural", em que o gesto e o movimento – humano e animalesco, 
territorial e simbólico, constituem a parte central do enredo. O gesto, o corpo atuante em cena, a 
ironia e humor absurdo são as ferramentas teatrais de Kafka com as quais o autor reage à crise da 
língua como forma de expressão e representação e utiliza delas na escrita da prosa e do drama. 
Como vários outros textos do autor, também O guarda da cripta pode ser lido como alegoria do 
próprio processo criativo – doloroso, mas necessário. 
 

REFERÊNCIAS 

BENJAMIN, Walter: Franz Kafka. A propósito do décimo aniversário de sua morte. In: Obras 
escolhidas. Magia e técnica, arte e política. Trad. Sergio Paulo Rouanet. São Paulo: Brasiliense, 
1987. 

BENJAMIN, Walter. Franz Kafka: Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages. In: Walter Benjamin - 
Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppenhäuser, 
1991 - Suhrkamp Verlag Frankfurt am Main 

BROD, Max. Interview. ARD alpha, 1968. Acessível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=v8iNnpP5tc4 (Último acesso em 17.10.2025) 

CERSOWSKY, Peter. Kafkas philosophisches Drama: Der Gruftwächter. In: Germanisch-Romanische 
Monatsschrift, 40/1990, p. 54-65. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 87 

 

DIETERLE, Bernard: "Der Gruftwächter”. In: Engel, Manfred; Auerochs, Bernd (ed.). Kafka 
Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: J.B. Metzler, 2010, p. 240-246. 

ENGEL, Manfred; AUEROCHS, Bernd. Kafka Handbuch. Leben – Werk – Wirkung. Stuttgart: J.B. 
Metzler, 2010. 

FLUHRER, Sandra. Konstellationen des Komischen. Beobachtungen des Menschen bei Franz Kafka, 
Karl Valentin und Samuel Beckett, Leiden: Brill, 2016, p. 247–294. 

IDE, Heinz. Der Gruftwächter und die Truppenaushebung. Zur religiösen Problematik in Kafkas 
Werk. In: Jahrbuch der Wittheit zu Bremen, nr 6/ 1961, p. 19-57. 

KAFKA, Franz. Briefe an Felice und andere Korrespondenz aus der Verlobungszeit. Frankfurt am 
Main: S. Fischer, 1967. 

KAFKA, Franz. Diários: 1909-1923. Trad. Sérgio Tellaroli. São Paulo: Todavia, 2021. 

KAFKA, Franz. O desaparecido ou Amerika. Trad. Susana Kampff Lages. São Paulo: Editora 34, 
2021¹. 

KAFKA, Franz. Einleitungsvortrag über Jargon (Rede über die jiddische Sprache). 1912. Disponível 
em: https://www.projekt-gutenberg.org/kafka/misc/chap030.html (Último acesso em 
10.10.2025). 

KAFKA, Franz. O processo. Trad. Modesto Carone, São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

KAFKA, Franz. O castelo. Trad. Modesto Carone. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.                             

KAFKA, Franz: O guarda da cripta. Trad. Marcelo Backes, 2018. 

KURZ, Gerhard. Traum-Schrecken, Kafkas literarische Existenzanalyse. Stuttgart: Metzler, 1980. 

LARANJINHA, Natalia. Kafka e Beckett: uma estética do fracasso. Tese. Universidade Nova de 
Lisboa, 2008. Acessível após solicitação em:  
https://repositorio.ulisboa.pt/entities/publication/b7aeed7d-1a06-4ea2-a574-f21d28cd03d7 
(Último acesso em 3.11.2025) 

MUSIAŁ, Łukasz. W poszukiwaniu straconego Kafki. In: Teksty Drugie: teoria literatury, krytyka, 
interpretacja, nr 6 (144), p. 222-241, 2013. 

RUMPLER, Helmut: Die Sixtusaktion und das Völkermanifest Kaiser Karls. Zur Strukturkrise des 
Habsburgerreiches 1917/18. In: Karl Bosl (red.). Versailles – St. Germain – Trianon. Umbruch in 
Europa vor fünfzig Jahren. München/Wien: Oldenbourg, 1971, p. 111–125. 

SEFERENS, Horst. Das “Wunder der Integration”. Zur Funktion des “großen Theaters von 
Oklahoma” in Kafkas Romanfragment Der Verschollene. In: Zeitschrift für Deutsche Philologie nr 
111/1992, p. 577-593. 

SHAKESPERARE, William. Hamlet. Príncipe da Dinamarca. Trad. Carlos Alberto Nunes. Rio de 
Janeiro, Nova Fronteira, 2011. 



PRIMEIRA ESCRITA  
2025 | Volume 12 | Número 2 | Páginas 78-88 

 

Primeira Escrita | 2025 | Volume 12 | Número 2 | ISSN 2359-0335 | Página 88 

 

SOMMERFELD, Beate 2020. „den letzten Zipfel des Gebetsmantels“ – Komische Inkongruenzen 
und ‚religiöser Humor‘ in Franz Kafkas Tagebuchaufzeichnungen und Briefen. In: Colloquia 
Germanica Stetinensia, vol 29/ 2020.  

STACH, Reiner. Kafka: Os anos de discernimento. Trad. Claudia Abeling. São Paulo: Todavia, 2024. 

SZONDI, Peter. Teoria do drama moderno (1880-1950). São Paulo: Cosac & Naify, 2001. 

THEISOHN, Philipp. Natur und Theater. Kafkas “Oklahoma”-Fragment im Horizont eines 
nationaljüdischen Diskurses. In: Deutsche Viertelsjahresschrift für Literaturwissenschaft und 
Geistesgeschichte, nr 82/2008, p. 631-653. 


